
العلامة عبدالعزيز بن باز - المتوفى سنة ١٤٢٠ هـ - رحمه االله

ملاحظة: الشيخ لم يراجع التفريغ

للشيخ:





تفريغ شرح كتاب

تحفة الأخيار
 للعلامة عبد العزيز بن باز

للشيخ

د. أحمد بن حمد الونيس



الحمد لله رب العالمين وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله 
وصحبه أجمعين. 

قال المؤلف  في مقدمته:

الحمد لله نحمده ونســتعينه ونســتغفره، ونعوذ بالله من شــرور أنفســنا ومن 

ســيئات أعمالنــا، من يهده الله فلا مضل لــه ومن يضلل فلا هادي له، وأشــهد أن 

لا إله إلا الله وحده لا شــريك له وأشــهد أن محمدًا عبده ورســوله، صلى الله عليه وسلم وعلى آله 

وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، أما بعد..

فــإن من أفضل ما يتخلق به الإنســان وينطق به اللســان الإكثار من ذكر الله 

 وتســبيحه وتحميده وتــاوة كتابه العظيم والصلاة والســام على 

رســوله محمد -صلوات الله وســامه عليه-، مع الإكثار من دعاء الله ســبحانه 

وســؤاله جميــع الحاجــات الدينيــة والدنيويــة، والاســتعانة به والالتجــاء إليه 

بإيمان صادق وإخلاص وخضوع وحضور قلب يســتحضر به الذاكرُ والداعي 

عظمة الله وقدرته على كل شيء، وعلمه بكل شيء، واستحقاقه للعبادة.

إن الحمــد لله نحمــده ونســتعينه ونســتغفره ونعوذ بالله من شــرور أنفســنا 
وسيئات أعمالنا، مَن يهدِه الله فلا مُضل له، وَمَنْ يُضْللِْ فَلََا هَاديَ لهُ، وأشهد أن 
لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن نبينا محمدًا عبده ورسوله، صلى الله 
عليه وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين وسلم تسليمًا كثيرًا، 

أما بعد، فأسأل الله  أن يرزقني وإياكم علمًا نافعًا وعملًًا صالحًا.



الحمد لله رب العالمين وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله 
وصحبه أجمعين. 

قال المؤلف  في مقدمته:

الحمد لله نحمده ونســتعينه ونســتغفره، ونعوذ بالله من شــرور أنفســنا ومن 

ســيئات أعمالنــا، من يهده الله فلا مضل لــه ومن يضلل فلا هادي له، وأشــهد أن 

لا إله إلا الله وحده لا شــريك له وأشــهد أن محمدًا عبده ورســوله، صلى الله عليه وسلم وعلى آله 

وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، أما بعد..

فــإن من أفضل ما يتخلق به الإنســان وينطق به اللســان الإكثار من ذكر الله 

 وتســبيحه وتحميده وتــاوة كتابه العظيم والصلاة والســام على 

رســوله محمد -صلوات الله وســامه عليه-، مع الإكثار من دعاء الله ســبحانه 

وســؤاله جميــع الحاجــات الدينيــة والدنيويــة، والاســتعانة به والالتجــاء إليه 

بإيمان صادق وإخلاص وخضوع وحضور قلب يســتحضر به الذاكرُ والداعي 

عظمة الله وقدرته على كل شيء، وعلمه بكل شيء، واستحقاقه للعبادة.

إن الحمــد لله نحمــده ونســتعينه ونســتغفره ونعوذ بالله من شــرور أنفســنا 
وسيئات أعمالنا، مَن يهدِه الله فلا مُضل له، وَمَنْ يُضْللِْ فَلََا هَاديَ لهُ، وأشهد أن 
لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن نبينا محمدًا عبده ورسوله، صلى الله 
عليه وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين وسلم تسليمًا كثيرًا، 

أما بعد، فأسأل الله  أن يرزقني وإياكم علمًا نافعًا وعملًًا صالحًا.



ــ تحفة الأخيار  6ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

نتــدارس هــذه الرســالة النافعة المباركة لســماحة شــيخنا العلامــة الإمام 
عبدالعزيز ابن باز -رحمه الله تعالى رحمةً واسعة- المتوفى في شهر الله المحرم 
سنة ألفٍ وأربعمائة وعشــرين للهجرة، وهي رسالة مهمةٌ لكل مسلمٍ ومسلمة 
لما اشتملت عليه مما يحتاجه المرء في يومه وليلته من ذكر الله  ودعائه.

وقــد قــدم الشــيخ  بين يدي ذكــر فصول هــذه الرســالة بجملة من 
الآيــات والأحاديث الدالة علــى فضل الذكر والدعاء، وفي هــذه المقدمة التي 
سمعتم ذكر الشيخ  أن ذكر الله  بتحميده وتسبيحه ونحو 
ذلك هو من أفضل الأعمال القولية، ولهذا اســتدلَّ على فضل الذكر بعدة أدلة 

من الكتاب والسنة كما سيأتي بيانه -إن شاء الله-.

ذكــر الله  اجتمع فيه الفضــل العظيم، مع ســهولته، فلا يصعب على 
الكبيــر ولا على الصغير ولا على المريض ولا على الصحيح ولا على الرجل 
ولا على المرأة، لا يحتاج منك إلا أن تحرك لســانك وشــفتيك، ومع ســهولته 

وفضله العظيم إلا أنه لا يوفق للإكثار منه إلا من وفقه الله.

ولهذا تجد كثيرا منا قد غفلوا عن ذكر الله  مع ســهولته، تمضي علينا 
الأوقــات والســاعات واللحظات ولا يذكــر الواحد منا ربه، مــع أن الذكر من 

أيسر ما يكون ومن أعظم ما يكون فيه الثواب.

ذكر الشيخ  أيضا في هذه المقدمة أن من أفضل الذكر تلاوة كلام الله 
، بل قراءة القرآن هي أفضل ما يذكر الله  به بعد الصلاة، ولهذا رتَّب 
العلامة ابن القيم  كما في كتابه الوابل الصيب أعظم ما يذكر الله  به:

الصــاة ثم قراءة القرآن ثم الذكر الذي هو الثناء على الله  بالتســبيح 
والتحميد والتهليل ونحوه ثم في المرتبة الرابعة الدعاء.



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 7 حمد الونيس . أحمد بند 

يعنــي لو قيل لك مــا أفضل ما يذكر الله  به مــاذا تقول؟ الصلاة؛ لأن 
الصلاة قد اشتملت على المراتب الأخرى كلها، فيها القرآن وفيها الذكر وفيها 

الدعاء، ثم بعد ذلك القرآن، ثم بعد ذلك الذكر، ثم بعد ذلك الدعاء.

ذكر الشيخ أيضا في هذه المقدمة أن الله  هو الذي يُلجأ إليه في السؤال، 
سؤال الحاجات الدينية والحاجات الدنيوية، وذلك أن سؤال الله  عبادة، 
كما سيأتي معنا أن الدعاء هو العبادة، والعبد مفتقر إلى ربه  في كل أموره؛ 
فلهــذا ينبغي له أن يراعــي ذلك وأن يلجأ إلى ربــه  بدعائه وأن يكثر من 

. ذكره

ذكر الشــيخ أيضا في هذه المقدمة حضور القلب عند الذكر والدعاء وهذا 
أمر في غاية الأهمية فإن الذكر إذا كان باللسان فقط فإن أجره أقل مما لو تواطأ 

عليه القلب واللسان، ولهذا فإن العلماء يقسمون الذكر إلى أنواع:

النوع الأول: الذكر بالقلب واللسان وهذا أكمل أنواع الذكر. 
والنوع الثاني: الذكر بالقلب وحده.

والنوع الثالث الذكر باللسان وحده.
وهــي مُرتّبــة في الأفضلية علــى هذا، أفضلهــا الذكر بالقلب واللســان، ثم 

الذكر بالقلب فقط، ثم الذكر باللسان فقط.

  لكــن ما معنــى الذكر بالقلب واللســان؟ يعنــي أنك إذا ذكــرت الله
تســتحضر معاني ما تذكر الله  به، وأنك تتعبد لله  بهذا، فإن هذا مما 

يزيد في الإيمان.

وهذا يســتلزم أن تكون عالماً بمعاني الذكر، ولعلنا في هذه المجالس -إن 
شاء الله تعالى- كلما يمر بنا ذكر أو دعاء نعرج على شيء من معناه.



ــ تحفة الأخيار  8ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

مثلاً، ما معنى سبحان الله؟

لو تســأل كثيرا من العامة الذين يقولون سبحان الله ما معنى سبحان الله قد 
لا يعرفونه، معنى ســبحان الله أي: أُنزّه الله عن كل نقص وعن كل ما لا يليق به 

، سبحان الله معناها تنزيه الله  عن كل نقص وعيب.

الحمد لله ما معناها؟
الحمد وصف الله  بالكمال محبةً له وتعظيمًا.

  لا إلــه إلا الله معناهــا كما هو معلوم: لا معبود بحق إلا الله، إفراد الله
بالعبادة.

مــا معنــى لا حول ولا قوة إلا بالله؟ أي: لا تحول لي من حال إلى حال إلا 
. وقوته وإعانته ففيها معنى الاستعانة بالله  بالله

ما معنى اللهم صلّ على محمد وسلم؟
اللهم صلّ على محمد أي: اللهم أثنِ على محمد صلى الله عليه وسلم في الملأ الأعلى عند 

الملائكة المقربين. وسلم: أي سلمه من كل نقص وعيب.

  وبقيــة الأذكار ينبغــي لنا أن نســتحضر المعــاني، فحينئــذ نذكر الله
بألســنتنا وبقلوبنــا، وأما الذكر بالقلب وحده بغير نطق اللســان فهذا في المرتبة 
الثانيــة كمــا قرر ذلك النووي وابن القيــم، وإن كان فيها خلاف، لكن يقولون: 
إن الذكر بالقلب أفضل من الذكر باللسان وحده؛ وذلك أن الذكر بالقلب يثمر 
الإيمان وزيادة الإيمان، بخلاف الذكر باللســان المجرد وإن كان فيه خير وفيه 

فضل لكنه لا يثمر زيادة الإيمان.

قبــل أن ندخل في كلام الشــيخ وما ذكر من الآيــات والأحاديث لعله يقدم 
بعض المسائل التي لها تعلق بالذكر والدعاء.



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 9 حمد الونيس . أحمد بند 

المســألة الأولى في تعريف الذكر، الذكر في الاصطلاح له معنيان، معنى عام 
ومعنى خاص.

أمــا الذكر بمعنــاه العام فيشــمل كل ما يُقــرب إلى الله ، ســواء أكان 
بالقلب أو باللسان أو بالجوارح.

فالذكــر بالقلب يدخــل فيه كل عمــل قلبي يقرب إلــى الله ، فيدخل 
في ذلــك التفكــر في عظمــة الله ، ويدخــل في ذلــك اســتحضار عظمة الله 
 في القلب، ويدخل فيه الأعمال القلبية كالتوكل والمحبة والخوف 

من الله  وغير ذلك، كل هذا ذكر لله  بالقلب.

وأمــا الذكر باللســان فهو كل قــول يقرب إلــى الله ، فيدخل في ذلك 
  قــراءة القــرآن الكريــم، ويدخل في ذلك تعليــم العلم، والدعــوة إلى الله
والأمــر بالمعروف والنهي عــن المنكر، ويدخل في ذلك أيضــا الثناء على الله 

 بالتسبيح والتحميد، ويدخل في ذلك الدعاء.

وأمــا الذكر بالجــوارح فهو كل عمل يقرب إلى الله ، فيدخل في ذلك 
جميع الأعمال كالصلاة والحج وغير ذلك.

إذن إذا اســتحضرت هــذا المعنــى أن الذكــر بمعناه العام تدخــل فيه كل 
ى ذكرا  العبــادات، عبادة بالقلب وعبادة باللســان وعبادة بالجوارح هذا يُســمَّ
لَوٰةَۖ إنَِّ  قمِِ ٱلصَّ

َ
وحِِيَ إلََِيۡكَ مِــنَ ٱلۡكِتَبِٰ وَأ

ُ
بالمعنــى العام، قــال الله  ﴿ٱتلُۡ مَآ أ

﴾ ]العنكبوت: 45[ يعني  كۡــرَُ
َ
ِ أ لَــوٰةَ تَنۡهََىٰ عَنِ ٱلۡفَحۡشَــاءِٓ وَٱلمُۡنكَرِۗ وَلََذِكۡرُ ٱللَّهَّ ٱلصَّ

ِينَ ءَامَنُوٓاْ إذَِا  هَا ٱلَّذَّ يُّ
َ
أ ذكر الله بالصلاة فوصف الصلاة بأنها ذكر وقال  ﴿يَٰٓ

ِ﴾ ]الجمعة: 9[ يعني إلى الخطبة  لَوٰةِ مِن يوَۡمِ ٱلۡۡجُمُعَةِ فَٱسۡــعَوۡاْ إلََِىٰ ذكِۡرِ ٱللَّهَّ نوُدِيَ للِصَّ
وإلى الصلاة.



ــ تحفة الأخيار  10ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

أمــا الذكر بمعنــاه الخاص فهــو الثناء علــى الله تعالى بتحميده وتســبيحه 
وتكبيــره ونحو ذلك هذا الذكر بالمعنى الخاص يُقتصر فيه على الثناء على الله 
 بالتســبيح والتحميــد والتهليــل والتكبيــر والحوقلة، كل هــذا من الذكر 
بالمعنــى الخــاص، وكثيــرا ما يقــرن العلماء بيــن الذكر والدعــاء، كما في هذه 
الرسالة وفي أمثالها فإذا قُرن الذكر بالدعاء ماذا يريدون بالذكر؟ معناه الخاص.

المسألة الثانية في أنواع الدعاء، وهذا مرّ معكم، أن الدعاء على قسمين دعاء 
عبادة ودعاء مسألة.

دعاء المسألة واضح، وهو الذي يتبادر إلى ذهنك إذا قيل دعاء، ماذا يتبادر 
إلى الذهن؟ أنك تدعو الله تقول الله أدخلني الجنة وأعذني من النار ونحو ذلك 

. مما تسأل ربك

وأمــا دعاء العبادة فهو كل عبــادة يتقرب بها إلى الله  من صلاة وزكاة 
وصوم كل هذه تســمى دعاء عبادة لأن حال هذا العابد، أنه يســأل ربه بلســان 
حاله لا بلسان مقاله أن يثيبه الله  على عبادته، وأن يدخله الجنة وأن يعيذه 

من النار، فلهذا سمي دعاء.

طيــب مــا المــراد بالدعاء عندنا في هــذه الرســالة؟ دعاء العبــادة ولا دعاء 
المسألة؟ دعاء المسألة.

عرفتــم الآن مــا يتعلق بالذكــر؟ عرفنا ما المــراد في مثل هذه الرســالة وما 
المراد أيضا بالدعاء.

المســألة الثالثــة: الفرق بــن الذكر والدعــاء، يعني الدعاء الــذي هو دعاء 
مسألة.

الذكر بمعناه العام يدخل فيه الدعاء أم لا؟ يدخل فيه الدعاء.



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 11 حمد الونيس . أحمد بند 

وأما الذكر بمعناه الخاص نقول: هذا يختلف عن معنى الدعاء، فالدعاء كما 
عرفنا: ســؤال الله  إما تحقيق مطلوب أو دفع مرهــوب، هذا الدعاء، وأما 
الذكر بمعناه الخاص فهو الثناء على الله ، يعني أنت إذا قلت ســبحان الله 

فهذا ذكر، ذكر بالمعنى الخاص، إذا قلت اللهم اغفر لي هذا دعاء مسألة.

إذن هناك فرق بين الدعاء والذكر بمعناه الخاص للذكر.
الذكــر بمعناه الخاص ودعاء المســألة بينهما فرق، أمــا الذكر بمعناه العام 

فيدخل فيه الدعاء.

المسألة الرابعة: ينبغي لمن يذكر الله  أن يجاهد نفسه في الإخلاص لله 
سبحانه فإن العمل لا يقبل إلا إذا كان خالصا صوابا.

ولا ينبغــي للمــرء أن يــرك الذكر باللســان خوفاً مــن أن يقال إنــه يرائي، 
بــل يكثــر من ذكــر الله  ولو كان بصوت المســموع مع مجاهدة نفســه في 
الإخلاص لله ســبحانه، ولأنه لو ترك العمل لأجل الناس لوقع في الشــرك كما 

جاء في الأثر.

أيضًا يمكن للإنسان بجهره بالذكر على وجه مشروع أن ينوي بذلك تذكير 
غيره أن يذكر الله ، فيكون هذا فيه نفع متعدٍ.

المسألة الخامسة: أنواع الذكر من جهة الإطلاق والتقييد.

الذكر ينقسم إلى قسمين، والمقصود بالذكر هنا ماذا؟ بمعناه الخاص.
ينقسم إلى قسمين: ذكر مطلق وذكر مقيد.

الذكر المطلق هو الذي لم يقيّد بزمان ولا مكان ولا حال ولا فعل، فيشرع 
 َ ِينَ ءَامَنُواْ ٱذۡكُرُواْ ٱللَّهَّ هَا ٱلَّذَّ يُّ

َ
أ بإطلاق، ويدلُّ لهذا عدة نصوص، قال الله  ﴿يَٰٓ

ذكِۡرٗا كَثيِٗرا﴾ ]الأحزاب: 41[



ــ تحفة الأخيار  12ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

ٰ جُنُوبكُِمۡ﴾ ]النســاء: 103[ هذا  َ قيَِمٰٗا وَقُعُودٗا وَعََلَىَ وقــال  ﴿فَٱذۡكُرُواْ ٱللَّهَّ
كله ذكر مطلق.

من أمثلة الذكر المطلق أن يقول الإنسان لا إله إلا الله في كل وقت وفي كل 
حين وفي كل حال، في المكان الذي يناســب أن يذكر الله  فيه وهذا لقول 

النبي صلى الله عليه وسلم »أفضل الذكر لا إله إلا الله«

ومنــه أيضاً الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم، فقد قــال  »من صلى عليّ 
صلاةً صلى الله عليه بها عشرا« وغير ذلك من أنواع الذكر التي فيها الفضل.

أيضــا جــاء في الحديــث أن النبــي صلى الله عليه وسلم قال »كلمتــان خفيفتان على اللســان 
ثقيلتــان في الميزان حبيبتان إلى الرحمن، ســبحان الله وبحمده ســبحان الله العظيم« 
هــذا الحديث هو الذي ختم به البخــاري  كتابه الصحيح وأيضا ختم به 

الحافظ ابن حجر كتابه بلوغ المرام، كل هذا من أنواع الذكر المطلق.
النوع الثاني الذكر المقيد.

وهو ما شُرِعَ مُقَيَّدًا بزمانٍ أو مكانٍ أو حالٍ أو فعل.
مــن أمثلة الذكــر المُقَيَّد حمد الله  بعد الأكل والشــرب، فهــذا مُقَيَّدٌ 
بحال الأكل والشــرب، حمد الله بعد العُطاس هــذا مُقَيَّد بحال العُطاس، أيضًا 
أذكار الصباح والمســاء، هذه مُقيدة بالصباح والمســاء، أذكار النوم، وهكذا في 

بقية الأذكار المُقيدة.

بناءً على ما تقدم، فلا يجوز تقييد الذكر المطلق إلا بدليل من الشــرع، فلا 
يُقيد بزمان ولا بمكان ولا بحال ولا بفعل إلا أن يدل على ذلك دليل.

مثــا لو أن شــخصا كلمــا زالت الشــمس ســبح الله خمس تســبيحات. ما 
الحكم؟ لا يجوز، لماذا؟ لأنه قيّد.



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 13 حمد الونيس . أحمد بند 

لو قال التسبيح مشروع لماذا تمنعونني من هذا؟ تسبيح الله فيه فضل.

نقول: المنع لا من جهة التســبيح وإنما من جهة تقييد التسبيح بعدد جعلته 
  خمســا، وقيّدته أيضا بزمان، ما الدليل على هذا التقييد؟ وإلا فســبّح الله

في كل وقت وحين من غير تقييد بزمان ولا مكان ولا بغيره.

المسألة السادسة في ذكر بعض ضوابط الذكر قد يكون مر شيء منها لكن 
أذكر بعض الضوابط.

الضابــط الأول: ذكــر الله  مشــروع في كل وقــت وفي كل حال، يعني 
الذكــر المطلق، ولكن يســتثنى من ذلك المواضع التــي لا يليق أن ي يُذكر الله 
 فيهــا مثــل الخــاء ومثل حــال الجمــاع -وإن كان يذكــر الله  قبل 
الجمــاع كما في الذكــر المعروف- لكــن في حال الجماع لا يليــق أن يذكر الله 

 على هذه الحال.

والدليل لهذا الضابط -يعني أنه يذكر الله  على كل حال- قول عائشة 
 »كان النبي صلى الله عليه وسلم يذكر الله على كل أحيانه«

الضابــط الثــاني: الأصــل في الذكــر المقيد التوقيــف على مــا ورد في لفظه 
وعدده في الكتاب والسنة، فلا يُنقص من لفظه ولا يُزاد عليه ولا يُغيَّر في عدده.

الدليــل لهــذا الضابــط حديــث الــراء -رضــي الله تعالى عنه- لمــا علمه 
النبــي صلى الله عليه وسلم دعاءً من أدعية النوم »قال إذا أتيــتَ مضجعكَ فتوضّأ وضوءك للصلاة 

ثم اضطجع على شقكَ الأيمَن ثم قل: اللهم أسلمتُ وجهي إليك..« إلى آخره.

النبــي  قــال له في أثناء هــذا الذكر قل: »آمنــتُ بكتابك الذي 
أنزلــت وبنبيك الذي أرســلت« فأعادها البراء  علــى النبي صلى الله عليه وسلم لأجل أن 

يستذكرها »ورسولك الذي أرسلت«



ــ تحفة الأخيار  14ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

هل أقرّه النبي  أو أنكر عليه؟

أنكر عليه وأمره أن يقول كما علمه »نبيك الذي أرســلت« فدلّ هذا على أن 
الأذكار المقيدة يؤتى بها بألفاظها لا يزاد فيها ولا يغير منها ولا ينقص منها.

أيضا من جهة العدد إذا ورد الذكر ســبع مرات أو ورد ثلاث مرات أو ورد 
عشــر مرات نلتزم بهذا الذكر المقيد بالعدد، وذلك لأنه لو لم يكن للعدد فائدة 
لمــا ذُكر، لماذا يقول ثلاث مرات ثم يأتي شــخص ويلتــزم أربع مرات ما فائدة 

الحديث لمّا قيده بثلاث أو قيده بعشر؟

لكن يستثنى من ذلك أذكار معينة يأتي بيانها -إن شاء الله- في هذه الرسالة، 
وهو أنه يجوز الزيادة على ما قُيّد بعدد.

الضابط الثالث: لا يجوز أن يؤدّى الذكر المشروع على صفة غير مشروعة.

مثل مــاذا؟ الذكر الجماعي مثلا، الذكر الجماعي بعد الصلاة كما في بعض 
البلاد يرفع الإمام صوته ثم بالذكر بعد الصلاة ومن خلفه من المأمومين كذلك.

ما معنى الذكر الجماعي؟ يعني أن يبتدؤوا ســويا ويقطعوا الصوت سويا، 
الذكر في أصله مشروع لكن الصفة غير مشروعة، لذا تسمى بدعة إضافية، يعني 
ما يأتي من يفعل هذه البدعة ويقول الذكر مشــروع. نقول: نعم الذكر المشروع 
لا نختلف فيه ونحن نأتي به لكن هذه الصفة في هذا الذكر المشروع تحتاج إلى 

دليل ولا دليل عليها في ما نعلم.

طبعــا من أمثلة ذلــك التكبير الجماعي التلبية الجماعيــة كل هذا داخل في 
النهي.

ــا دُعَــاءُ الِإمَامِ  شــيخ الإســام ابــن تيميــة  في الفتــاوى يقــول: وَأَمَّ
لََاةِ فَلَمْ يَنقُْلْ هَذَا أَحَدٌ عَنِ النَّبيِِّ صلى الله عليه وسلم. وَالْمَأْمُومينَ جَمِيعًا عَقِيبَ الصَّ



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 15 حمد الونيس . أحمد بند 

هذا استدلال بأي شيء؟ بعدم فعل النبي صلى الله عليه وسلم ذلك.
وخير الهدي هديه صلى الله عليه وسلم، وكما أن ســنته قولية وفعلية وإقرارية فسُــنته أيضا 

تَركية، فما تركه  تركناه.

أيضــا ابن الحــاج  في المدخل ذكر أن الذكــر الجماعي من البدع، 
وأنه لم يُنقل عن النبي صلى الله عليه وسلم ولا عن أخد من خلفائه الراشدين أنه فعل ذلك.

قــد يحتج بعضهم بفعــل عمر -رضي الله تعالى عنه- لمــا كان يكبر بمنى 
فيســمعه أهل المسجد فيكبرون فترتجُّ منِى تكبيرا، وأيضا يحتج بعضهم بفعل 
ابــن عمر وأبــي هريرة  لما كانا يدخلان الســوق في أيام العشــر عشــر 
ذي الحجــة فيكبرون فيكبرُ النــاس بتكبيرهما، هذا لا دليل فيــه؛ لأنه ليس فيه 
أنهــم كانوا يكــرون تكبيرا جماعيا، وإنما إذا كــر عمر  وكان جهوري 
الصوت- ســمعه أهل المســجد وقبته قريبة من المســجد، المسجد: المراد به 
مســجد الخيــف في منِى، فإذا ســمعوا تكبير عمر  -وهو خليفة راشــد 
وقــدوة- تنبّهوا فكبّروا فارتفــع الصوت، كل يكبر لوحده فترتــجّ منِى تكبيرا، 

وكذلك يقال في تكبير أبي هريرة وابن عمر -رضي الله تعالى عنهما-.

أيضا مما يتعلق بهذا الضابط ما يقع من بعض المتصوفة في صفة الذكر من 
التصفيــق أثناء الذكر أو أن يُقــرن بالطبول والرقص والغناء، فهذا أيضا صفة في 
الذكــر غير مشــروعة ولا دليل عليها، بل هي بدِعة مُحدثة كما قرر ذلك شــيخ 

. الإسلام ابن تيمية

الضابط الرابــع: أن الذكر يجوز من المحدِث حدثا أكبر أو أصغر، فيجوز 
للجنب وكذا للمرأة الحائض والنفســاء أن يذكروا الله  لكن بغير القرآن، 
القــرآن فيه كلام، وردت فيه الآثار في المنع مــن أن يقرأ الجنب ولو آية واحدة 
وأما الحائض والنفساء ففيها خلاف بين أهل العلم، والأقرب أنه يجوز لها أن 



ــ تحفة الأخيار  16ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

تقرأ لضعف الحديث الوارد في نهيها عن القراءة خاصة مع الحاجة لكن كلامنا 
الآن عن أي شيء؟ الذكر الذي هو التسبيح والتحميد ويدخل فيه الدعاء أيضا، 

فهذا جائز للمحدث حدثا أكبر أو أصغر.

الضابط الخامس أن الذكرَ إنما يكون حصنا للذاكر وحفظا له من الشــرور 
إذا قالَــه مؤمنا بــه معتقدا أنه ينفع قائلــه، أما إذا قاله مجربــا كما يقول بعضهم 
نجــرب، الأذكار هــذه قد تنفع وقد لا تنفع، هذا ما ينتفع بها لأنه ما قالها مؤمناً 

بها، بل شاكاً هل تنفع أو ما تنفع فهذا لا ينتفع بها.

الضابــط الســادس: أن الأفضل في الذكر أن يكون ســراً، هــذا هو الأصل؛ 
بَّكَ فِِي نَفۡسِكَ تضَََرُّعٗٗا وخَِيفَةٗ وَدُونَ ٱلۡۡجَهۡرِ مِنَ ٱلۡقَوۡلِ بٱِلۡغُدُوِّ  لقول الله  ﴿وَٱذۡكُر رَّ

وَٱلۡأٓصَالِ وَلََا تكَُن مِّنَ ٱلۡغَفِٰليَِن﴾ ]الأعراف: 205[ 

ولكن مع كونه يذكر الله سراً لا بد أن يتلفظ يحرك اللسان والشفتين، يعني 
مــا يكفي أن يُمِرَّ الذكر على قلبه، هذا ليس ذاكرا باللســان هذا ذكر قلبي فقط. 
والأكمــل كما تقدم معنا أن يذكر الله  بلســانه وبقلبه، إذن لا بد أن يحرك 
شــفتيه، لكن بالقدر الذي يُسمع نفســه، وإن كان في الجهر مصلحة تذكير غيره 

كما مر معنا فإنه يجهر به بالقدر المناسب.

هذا هو الأصل، أحيانا يخالف هذا الأصل لوجود الدليل، مثل ماذا؟

الأذكار دبر الصلاة، فقد ورد أنه يُجهر بها.

أيضا التكبير في أيام العشر وليلة العيدين فإنه يجهر به الرجال، التلبية يجهر 
به الرجال، ونحو ذلك مما جاء الجهر به.

الضابط السابع: الذكر المُقيد في موضعه أفضل من الذكر المُطلق وَلَوْ كَانَ 
كْرُ الْمُطْلَقُ أَفْضَل منَِ الْمُقَيَّد. الذِّ



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 17 حمد الونيس . أحمد بند 

هذا يتضح بالمثال، قراءة القرآن أفضل من الذكر أم لا؟ ومع ذلك إذا سلم 
الإنسان من الصلاة ما الأفضل؟

يقرأ القرآن أو يأتي بأذكار الصلاة؟

إذن الذكــر المقيــد في موضعــه أفضــل من الذكــر المطلق ولــو كان الذكر 
المطلق أفضل.

طبعــا إذا كان الذكر المطلق ليس بأفضل الأمر واضح لكن إذا كان أفضل 
فالمقيد هنا أفضل.

مثال آخر، آخر ســاعة مــن الجمعة فيهــا فضيلة ماذا؟ الدعــاء، وقد عرفنا 
قبــل قليــل أن الذكر مرتبته أفضــل من مرتبة الدعاء، طيب، لو قال شــخصٌ أنا 
سأشــتغل بســبحان الله والحمد لله في آخر ســاعة من الجمعة هل هذا أفضل أو 
يدعــو الله ؟ يدعو الله . لماذا؟ لأن هذا الدعاء الذي هو ذكر بمعناه 
  العــام في هــذا الموضع أفضــل من غيره؛ لأنــه يفوت، بخــاف ذكر الله
المطلق يمكن أن تذكر الله  بعد المغرب أو قبل هذه الســاعة من الجمعة 

لكن هذه الساعة تفوت.

مثال آخر، إذا كان الإنسان يقرأ القرآن وسمع المؤذن، هل يجيب المؤذن 
أو يستمر في قراءة القرآن؟ يجيب المؤذن، مع أن إجابة المؤذن في الأصل ذكر 
والذكــر دون قــراءة القرآن في الفضــل لكن في هذا الموضع نقــول: الترديد مع 

المؤذن أفضل، لأنه يفوت وأما قراءة القرآن فيقرأ في أي موضع.

المسألة الأخيرة في المقدمات:

فوائــد ذكــر الله  والكلام في فوائــد الذكر طويل جدا، وقــد أطال فيه 
ابن القيم  في كتابه الوابل الصيب، تراجعونه.



ــ تحفة الأخيار  18ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

ولولا خشية ضيق الوقت علينا لذكرتُ جملة من هذه الفوائد، ولكن لعله 
مر معنا شــيء منها وســيأتي -إن شاء الله تعالى- في أثناء هذه الرسالة بيان شيء 

. من فضائل ذكر الله
***



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 19 حمد الونيس . أحمد بند 

: قال المؤلف

وقــد ورد في فضــل الذكر والدعــاء والحث عليهمــا آيات كثيــرة وأحاديث 

صحيحة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم نذكر ما تيسر منها.

َ ذكِۡرٗا كَثيِٗرا 41 وسََبّحُِوهُ  ِينَ ءَامَنُواْ ٱذۡكُرُواْ ٱللَّهَّ هَا ٱلَّذَّ يُّ
َ
أ قال الله  ﴿يَٰٓ

لُمَتِٰ إلََِى  ِي يصَُلِّّيِ عَلَيۡكُمۡ وَمَلَٰٓئكَِتُهُۥ لِِيُخۡرجَِكُم مِّنَ ٱلظُّ صِيلًًا 42 هُوَ ٱلَّذَّ
َ
بكُۡرَةٗ وَأ

ٱلنُّورِۚ وَكََانَ بٱِلمُۡؤۡمِنيَِن رحَِيمٗا 43﴾ ]الأحزاب: 43-41[

هذه الآية فيها فضل ذكر الله  وتسبيحه.

َ ذكِۡرٗا كَثيِٗرا﴾ ]الأحزاب: 41[ هذا  ِينَ ءَامَنُواْ ٱذۡكُرُواْ ٱللَّهَّ هَا ٱلَّذَّ يُّ
َ
أ قــال  ﴿يَٰٓ

فيــه الأمر من الله  لعباده بأن يكثروا من ذكره ســبحانه بالتهليل والتحميد 
صِيلًًا﴾ ]الأحزاب: 42[

َ
والتسبيح وغير ذلك ولهذا قال ﴿وسََبّحُِوهُ بكُۡرَةٗ وَأ

عرفنا التســبيح بأنــه تنزيه الله  عن كل نقص وعيــب، بُكرةً يعني أول 
النهــار، وأصيلاً أي في آخر النهــار، قال: وذلك لفضل هذيــن الوقتين، فخُصّا 

. بذكر الله

  ِي يصَُلِّّيِ عَلَيۡكُمۡ وَمَلَٰٓئكَِتُــهُۥ﴾ ]الأحزاب: 43[ صلاة الله قــال ﴿هُوَ ٱلَّذَّ
على عبده هي ثناؤه عليه في الملأ الأعلى عند الملائكة المقربين.

لُمَـٰـتِ إلََِى ٱلنُّورِ﴾  وصــاة الملائكــة الدعــاء. قــال ﴿لِِيُخۡرجَِكُم مِّــنَ ٱلظُّ
]الأحزاب: 43[ يعني بســبب رحمته  لعباده وثنائــه  عليهم، وأيضا 

دعاء الملائكة للعباد فإنه يخرجهم من ظلمات الجهل إلى نور الهدى والإيمان 
ثم قال ﴿وَكََانَ بٱِلمُۡؤۡمِنيَِن رحَِيمٗا﴾ ]الأحزاب: 43[.

نعم



ــ تحفة الأخيار  20ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

ذۡكُركُۡمۡ وَٱشۡكُرُواْ لِِي وَلََا تكَۡفُرُونِ﴾ ]البقرة: 152[.
َ
وقال تعالى ﴿فَٱذۡكُرُونِِيٓ أ

هــذه الآية فيها أمر من الله  عباده بأن يذكروه، ووعد منه  بأنهم 
إذا ذكروه أنه يذكرهم، وكفى بذلك شرفا وفضلا، فإن الله جل جلاله وتقدست 
أســماؤه يذكرك أيها العبد الضعيف إذا قلت لا إله إلا الله أو قلت ســبحان الله، 
كما جاء في الحديث القدسي »إن ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي وإن ذكرني في ملأ 
ذكرتــه في ملأ خير منهــم« يذكرك عند الملائكة المقربين عنــد جبريل وميكائيل 

وإسرافيل -عليهم الصلاة والسلام- فهذا فيه فضيلة الذكر.

نعم

وقــال تعالى ﴿إنَِّ ٱلمُۡسۡــلمِِيَن وَٱلمُۡسۡــلمَِتِٰ وَٱلمُۡؤۡمِنيَِن وَٱلمُۡؤۡمِنَـٰـتِ وَٱلۡقَنٰتِيَِن 
وَٱلۡقَنٰتَِتِٰ﴾ ]الأحزاب: 35[

جۡرًا 
َ
غۡفِرَةٗ وَأ ُ لهَُم مَّ عَدَّ ٱللَّهَّ

َ
كٰرَِتِٰ أ َ كَثيِٗرا وَٱلذَّ كٰرِِينَ ٱللَّهَّ إلى أن قال سبحانه ﴿وَٱلذَّ

عَظِيمٗا﴾ ]الأحزاب: 35[

نعم والذاكرين الله كثيرا والذاكرات يعني الذين يذكرون الله  في أكثر 
الأوقــات خاصة ما ورد فيــه الذكر، يعني في طرفي نهار وفي الدخول للمســجد 
والخــروج منه والدخول المنزل والخروج منه، يعني ما ورد في الســنة من هذه 
الأذكار المقيدة إذا واظب عليه المرء صباحا ومســاء قائما وقاعدا ومضطجعا 
  فإنه يرجى أن يكون من الذاكرين الله كثيرا فيحصل له هذا الفضل أن الله

. يعد له مغفرة وأجر عظيما، ولا يَقدُر قدر ذلك الأجر إلى الله

وسيأتي معنا حديث أبي هريرة  وهذا له مناسبة هنا وسيذكرها الشيخ 
 أن النبــي صلى الله عليه وسلم مــر على جبل يقال له جُمدان، وهو جبل شــمال مكة على 
طريق المدينة، فقال »ســيروا، هذا جُمدان، ســبق المفرّدون، قالوا يا رســول الله وما 



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 21 حمد الونيس . أحمد بند 

المفرّدون؟ قال الذاكرون الله كثيراً والذاكرات« ومعنى المفرّدون أي الذين انفردوا 
عن غيرهم لذكر الله  فهذا فيه أنهم سبقوا غيرهم بهذا العمل العظيم.

وممــا يتعلق بهــذه الآية أيضاً قول النبي صلى الله عليه وسلم »مَن اســتيقظ مــن الليل وأيقظ 
يا ركعتين جميعا كُتبا من الذاكرين الله كثيرا والذاكرات« امرأته فصلَّ

نعم

وْلِِي 
ُ
ۡلِ وَٱلنَّهَارِ لَأٓيَتٰٖ لِّّأِ رۡضِ وَٱخۡتلَِفِٰ ٱلَّيَّ

َ
مَوَٰتِٰ وَٱلۡۡأ وقال تعالى ﴿إنَِّ فِِي خَلۡقِ ٱلسَّ

ٰ جُنُوبهِِمۡ﴾ ]آل عمران: 191-190[ َ قيَِمٰٗا وَقُعُودٗا وَعََلَىَ ِينَ يذَۡكُرُونَ ٱللَّهَّ لۡبَبِٰ 190 ٱلَّذَّ
َ
ٱلۡۡأ

أي آياتٌ دالة على عظمة الله  وعظيم صنعه ســبحانه، وعلى حكمته 
وعلــى اســتحقاقه  أن يُعبَــدَ وَحــدَهُ دُونَ مــا ســواه، وخــصَّ مــن ينتفع 
بهــذه الآيــات بأولي الألباب يعني أولــي العقول، يعني الذيــن ينظرون في هذه 
المخلوقــات في الســماء وفي الأرض والجبــال وغيرها ينظــرون إليها بقلوبهم 

وعقولهم لا نظر مجرد بالأبصار، فهؤلاء هم الذين ينتفعون بهذه الآيات.

ٰ جُنُوبهِِمۡ﴾ ]آل عمران: 191[ يعني في  َ قيَِمٰٗا وَقُعُودٗا وَعََلَىَ ِينَ يذَۡكُرُونَ ٱللَّهَّ قال ﴿ٱلَّذَّ
جميع أحوالهم، ويدخل في ذلك الذكر باللســان والذكــر أيضا بالقلب، فليس 
ذكرا باللســان فقــط ذكر بالقلب وذكر باللســان وأيضا ذكر بالجــوارح؛ ولهذا 

استحقوا الفضل العظيم.

نعم
َ كَثيِٗرا  ِينَ ءَامَنُوٓاْ إذَِا لَقيِتُمۡ فئَِةٗ فَٱثبۡتُُــواْ وَٱذۡكُرُواْ ٱللَّهَّ هَــا ٱلَّذَّ يُّ

َ
أ وقــال تعالى ﴿يَٰٓ

لَّعَلَّكُمۡ تُفۡلحُِونَ﴾ ]الأنفال: 45[

ِينَ ءَامَنُــوٓاْ إذَِا لَقيِتُمۡ فئَِةٗ﴾ من الكفار  هَا ٱلَّذَّ يُّ
َ
أ هــذا فيه الذكــر في الجهــاد ﴿يَٰٓ

 َ تجاهدونهــا في ســبيل الله ﴿فَٱثبۡتُُواْ﴾، أمــرٌ لهم بالثبــات، ثم قــال ﴿وَٱذۡكُرُواْ ٱللَّهَّ



ــ تحفة الأخيار  22ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

كَثيِٗرا﴾ فأمرهم بذكر الله  في حــال الجهاد يعني لا تغفلوا في حال الجهاد 
وقتال العدو الذي تنصرف فيه الأذهان وينشغل الإنسان بنفسه وبنجاته وبقتال 
عــدوه، لا يشــغلك ذلك عن ذكــر الله  فإن ذكر الله  ســببٌ للفلاح، 
ولهــذا قال في آخر الآية ﴿لَّعَلَّكُمۡ تُفۡلحُِونَ﴾ وتنتصرون على عدوكم وتظفرون 

بالأجر العظيم من الله  في الآخرة.
نعم

شَدَّ 
َ
وۡ أ

َ
َ كَذِكۡرِكُمۡ ءَاباَءَٓكُمۡ أ نَسِٰكَكُمۡ فَٱذۡكُرُواْ ٱللَّهَّ وقال تعالى ﴿فَإذَِا قَضَيۡتُم مَّ

ذكِۡرٗا﴾ ]البقرة: 200[

في هــذه الآية الأمر بذكــر الله  والإكثار منه بعد الفراغ من المناســك 
﴾ ]البقــرة: 200[ ثم بيّن أن هــذا الذكر  َ نَسِٰــكَكُمۡ فَٱذۡكُــرُواْ ٱللَّهَّ ﴿فَإذَِا قَضَيۡتُم مَّ

﴿كَذِكۡرِكُــمۡ ءَاباَءَٓكُمۡ﴾ ]البقرة: 200[ كما كان يفعل أهــل الجاهلية إذا فرغوا من 

الموسم، يعني فرغوا من الحج، يجتمعون ثم يذكر كل واحد منهم أباه ومآثره 
ومناقبه.

﴾ ]الأحزاب:  ]41 كما تذكرون آباءكم  َ فــالله  يقــول ﴿ٱذۡكُرُواْ ٱللَّهَّ
في حال الجاهلية أو أشــد ذكراً، بل أشــد ذكراً من ذكركم لآبائكم، والمقصود 

. الحث على الإكثار من ذكر الله
نعم

وۡلَدُٰكُمۡ عَن ذكِۡرِ 
َ
مۡوَلُٰكُمۡ وَلََآ أ

َ
ِينَ ءَامَنُواْ لََا تلُۡهِكُمۡ أ هَا ٱلَّذَّ يُّ

َ
أ وقال تعالى ﴿يَٰٓ

ونَ﴾ ]المنافقون: 9[ وْلَٰٓئكَِ هُمُ ٱلۡخَسِِٰرُ
ُ
ِۚ وَمَن يَفۡعَلۡ ذَلٰكَِ فَأ ٱللَّهَّ

في هــذه الآية نداءٌ لأهــل الإيمان ونهيٌ لهم أن تُلهيهــم أموالهم وأولادهم 
عن ذكر الله  وأن من اشــتغل بماله وولده عن ذكر الله  فإنه خاســر، 



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 23 حمد الونيس . أحمد بند 

فقد حصلت له الخســارة العظمى في الدنيا وفي الآخــرة، ومفهوم هذه الآية أن 
من لم تُلهه أمواله ولا أولاده عن ذكر الله أنه لم يخسر، يعني أنه قد أفلح.

لَوٰةِ وَإِيتَاءِٓ  ِ وَإِقَامِ ٱلصَّ وقال تعالى ﴿رجَِالٞ لَّاَّ تلُۡهِيهِمۡ تجَِرَٰةٞ وَلََا بَيۡعٌ عَن ذكِۡرِ ٱللَّهَّ
بصَۡرُٰ﴾ ]النور: 37[ 

َ
كَوٰةِ يََخَافوُنَ يوَۡمٗا تَتَقَلَّبُ فيِهِ ٱلۡقُلوُبُ وَٱلۡۡأ ٱلزَّ

ن ترُۡفَعَ وَيُذۡكَرَ فيِهَا 
َ
ُ أ ذنَِ ٱللَّهَّ

َ
هــذه الآية مع التي قبلها يقول  ﴿فِِي بُيُوتٍ أ

 ِ ٱسۡمُهُۥ يسَُبّحُِ لََهُۥ فيِهَا بٱِلۡغُدُوِّ وَٱلۡأٓصَالِ 36 رجَِالٞ لَّاَّ تلُۡهِيهِمۡ تجَِرَٰةٞ وَلََا بَيۡعٌ عَن ذكِۡرِ ٱللَّهَّ
لَوٰةِ﴾ ]النور: 37-36[ وَإِقَامِ ٱلصَّ

فهذه الآية فيها المدح لهؤلاء الرجال الذين يذكرون الله  حتى في حال 
تجارتهم وبيعهم ما غفلوا عن ذكر الله  مع أنه في الأســواق وفي حال البيع 
والشراء يغفل الناس عن ذكر الله  ولهذا فالموضع الذي يغفل الناس فيه 
عن ذكر الله ينبغي للمؤمن أن يجتهد في أن يكثر من ذكر الله  لا تغفل عن 
ذكر الله، مرّ قبل قليل في الجهاد وحال قتال وحال مصابرة وأمر عظيم ويأمر الله 

 بالإكثار من ذكره.

وهُنــا يُثنــي الله عز وجلّ علــى هؤلاء الرجال مــن أهل الإيمــان الذين لم 
. يشتغلوا بالبيع والشراء عن ذكر الله

ــت هذه الآية علــى أن هؤلاء لا عيب عليهم أن يزاولوا البيع والشــراء  ودلَّ
والتجــارة، لا عيــب عليهــم في ذلــك لكنهــم مــع ذلك مــا غفلوا عــن ذكر الله 

.

طيب ما الســبب في كونهــم يذكرون الله  حتى في حال البيع والشــراء 
بصَۡرُٰ﴾ ]النور: 37[ هذا هو الدافع 

َ
والتجارات ﴿يََخَافوُنَ يوَۡمٗا تَتَقَلَّبُ فيِهِ ٱلۡقُلوُبُ وَٱلۡۡأ

الذي جعلهم لا يغفلون عن ذكر الله  حتى في أمور دنياهم.



ــ تحفة الأخيار  24ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

بَّكَ فِِي نَفۡسِــكَ تضَََرُّعٗٗا وخَِيفَــةٗ وَدُونَ ٱلۡۡجَهۡرِ مِنَ ٱلۡقَوۡلِ  وقــال تعالى ﴿وَٱذۡكُر رَّ
بٱِلۡغُدُوِّ وَٱلۡأٓصَالِ وَلََا تكَُن مِّنَ ٱلۡغَفِٰليَِن﴾ ]الأعراف: 205[

بَّكَ فِِي نَفۡسِكَ تضَََرُّعٗٗا وخَِيفَةٗ﴾ ]الأعراف: 205[ هذا أمر للنبي صلى الله عليه وسلم  قوله ﴿وَٱذۡكُر رَّ
بَّكَ فِِي نَفۡسِكَ تضَََرُّعٗٗا وخَِيفَةٗ﴾  والأمر له أمرٌ لأمته على سبيل التبع، قال ﴿وَٱذۡكُر رَّ

]الأعراف: 205[

يعني تذكر ربك  في نفسك خاشعا متواضعا لله  راغبا فيما عنده 
راهبــا وخائفا ووجلا من عذابه ، ويكــون هذا الذكر في مرتبة بين الجهر 
والمخافتــة، قــال ﴿وخَِيفَةٗ﴾ ]الأعراف: 205[ يعني خــوف من الله ، ﴿وَدُونَ 

ٱلۡۡجَهۡرِ مِنَ ٱلۡقَوۡلِ﴾ ]الأعراف: 205[ يعني يكون في مرتبة بين الجهر والإسرار.
﴿بٱِلۡغُدُوِّ وَٱلۡأٓصَالِ﴾ ]الأعراف: 205[ الغدو هو أول النهار والآصال هي آخر 

النهار.
. ثم نهاه أن يكون من أهل الغفلة الذين لا يذكرون الله

هنا حديث يتعلق بهذه الآية وهو حديث أبي موســى الأشعري  أن 
  النبي صلى الله عليه وسلم كان مع أصحابه في سفر، فرفعوا أصواتهم بالدعاء فقال
»اربعــوا على أنفســكم« يعني هونوا على أنفســكم وارفقوا بأنفســكم »فإنكم لا 

تدعون أصمّ ولا غائبا، إن الذي تدعونه سميعٌ قريب«

فهــذا فيه كما تقدم معنا أن الأصل في الذكر الإســرار به، إلا ما جاء الدليل 
على الجهر به.

 ِ رۡضِ وَٱبۡتَغُواْ مِن فَضۡلِ ٱللَّهَّ
َ
واْ فِِي ٱلۡۡأ لَوٰةُ فَٱنتـَـرُِ قــال تعالى ﴿فَــإذَِا قُضِيَتِ ٱلصَّ

َ كَثيِٗرا لَّعَلَّكُمۡ تُفۡلحُِونَ﴾ ]الجمعة: 10[  وَٱذۡكُرُواْ ٱللَّهَّ
هذا فيه ذكر الله  بعد الفراغ من الصلاة، صلاة الجمعة كما هو معلوم.



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 25 حمد الونيس . أحمد بند 

ِ﴾ ]الجمعــة: 10[ يعني بالبيع  رۡضِ وَٱبۡتَغُواْ مِن فَضۡلِ ٱللَّهَّ
َ
واْ فِِي ٱلۡۡأ قــال ﴿فَٱنتـَـرُِ

والشــراء لأنهم كانوا ممنوعين من البيع والشــراء في حال الصلاة، بل من حين 
الأذان الــذي هــو الأذان الثاني الــذي يدخل معه الخطيب كانــوا ممنوعين من 

البيع والشراء.

ِ﴾ ]الجمعة: 10[ ثم قال  ثــم بعد الفراغ من الصلاة قــال ﴿وَٱبۡتَغُواْ مِن فَضۡلِ ٱللَّهَّ
َ كَثيِٗرا﴾ ]الجمعة: 10[ هذا فيه كما في الآية المتقدمة أنك لا تغفل في  ﴿وَٱذۡكُرُواْ ٱللَّهَّ

. أثناء البيع والشراء عن ذكر الله

نعم

والإكثــار مــن ذكــر الله تبــارك وتعالــى ودعائه ســبحانه مُســتحب في جميع 
الأوقات والمناســبات وفي الصباح والمســاء، وعند النوم والاســتيقاظ، ودخول 
المنزل والخروج منه، وعند دخول المســجد والخروج منه؛ لما ســبق من الآيات 
بكَۡرِٰ﴾ ]غافر: 55[  الكريمات، ولقوله تعالى أيضا ﴿وسََبّحِۡ بِِحَمۡدِ رَبّكَِ بٱِلۡعَشِِيِّ وَٱلۡۡإِ

بكَۡرِٰ﴾ ]غافر: 55[  هذه الآية في قوله  ﴿وسََــبّحِۡ بِِحَمۡدِ رَبّكَِ بٱِلۡعَــيِِّ وَٱلۡۡإِ
نۢبكَِ وسََبّحِۡ بِِحَمۡدِ رَبّكَِ بٱِلۡعَشِِيِّ  ِ حَقّٞ وَٱسۡــتَغۡفِرۡ لِِذَ قال الله  ﴿فَٱصۡبِِرۡ إنَِّ وعَۡدَ ٱللَّهَّ

بكَۡرِٰ﴾ ]غافر: 55[ وَٱلۡۡإِ

﴾ ]غافر: 55[ أي وعد الله  ِ حَقّٞ ﴾ ]غافر: 55[ يا محمد ﴿إنَِّ وعَۡــدَ ٱللَّهَّ ﴿فَٱصۡبِِرۡ

تعالــى بنصرك وإعلاء كلمة الله  وجعل العاقبــة لك ولأتباعك فهذا حق 
لا شك فيه.

نۢبكَِ﴾ ]غافر: 55[ هذا فيه الأمر بالاســتغفار ﴿وسََبّحِۡ بِِحَمۡدِ رَبّكَِ  ﴿وَٱسۡتَغۡفِرۡ لِِذَ

بكَۡرِٰ﴾ ]غافر: 55[ أي في أوائل  ﴾ ]غافر: 55[ العشي هو أواخر النهار ﴿وَٱلۡۡإِ بٱِلۡعَشِِيِّ
النهار.



ــ تحفة الأخيار  26ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

مۡسِ وَقَبۡلَ ٱلۡغُرُوبِ﴾ ]ق: 39[ وقوله تعالى ﴿وسََبّحِۡ بِِحَمۡدِ رَبّكَِ قَبۡلَ طُلوُعِ ٱلشَّ

ٰ مَا يَقُولوُنَ وسََبّحِۡ بِِحَمۡدِ رَبّكَِ قَبۡلَ  نعــم هذه الآية في قول الله  ﴿فَٱصۡبِِرۡ عََلَىَ
مۡسِ وَقَبۡلَ ٱلۡغُرُوبِ﴾ ]ق: 39[  طُلوُعِ ٱلشَّ

اصــر على ما يقولون هذا أمر للنبــي  بالصبر على ما يقوله 
المكذبون له وعلى ما يذمونه ويصفونه بالأوصاف المشينة ثم قال ﴿وسََبّحِۡ بِِحَمۡدِ 
رَبّكَِ﴾ ]غافر: 55[ هذا تســبيح مقرون بالحمد وعرفنا أن التســبيح هو تنزيه الله 
 عن كل نقص وعيب، هذا التسبيح مقرون بوصف الله  بالكمالات 
لأن الحمــد هو وصــف الله  بالكمال محبة وتعظيما، وإذا ضُم التســبيح 

. إلى التحميد أفاد معنى زائدا عظيما في حق الله

مۡسِ وَقَبۡلَ ٱلۡغُرُوبِ﴾ ]ق: 39[ يعني في  قــال ﴿وسََــبّحِۡ بِِحَمۡدِ رَبّكَِ قَبۡلَ طُلوُعِ ٱلشَّ
هذين الوقتين.

نعم

ِينَ يدَۡعُونَ رَبَّهُم بٱِلۡغَدَوٰةِ وَٱلۡعَشِِيِّ يرُِيدُونَ وجَۡهَهُۥ﴾  وقوله تعالى ﴿وَلََا تَطۡرُدِ ٱلَّذَّ
]الأنعام: 52[

الدعاء في هذه الآية يشمل دعاء العبادة ودعاء المسألة.

يدعون ربهم بالغداة في أول النهار، وبالعشــي في آخر النهار، ماذا يريدون؟ 
يريــدون وجهــه والإخــاص لله  فهــؤلاء هــم الذيــن نُهي النبــي صلى الله عليه وسلم أن 
يطردهم وأن لا يجالسهم بل مثل هؤلاء الذين أخلصوا لله  عبادتهم حري 

أن يجالَسوا وحريّ أن يُكرموا.

نعم



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 27 حمد الونيس . أحمد بند 

ا﴾ ]مريم: 11[ ن سَبّحُِواْ بكُۡرَةٗ وعََشِيّٗ
َ
وحََۡىٰٓ إلََِيۡهِمۡ أ

َ
وقوله تعالى ﴿فَأ

 ٰ هــذه الآية الكريمــة في نبي الله زكريــا  قــال الله  ﴿فَخَرَجَ عََلَىَ
وحََۡىٰٓ 

َ
ــر فيــه بالولد ﴿فَأ قَوۡمِهۦِ مِنَ ٱلمِۡحۡرَابِ﴾ ]مريم: 11[ يعني المحراب الذي بُشِّ

ا﴾  ن سَبّحُِواْ بكُۡرَةٗ وعََشِيّٗ
َ
إلََِيۡهِمۡ﴾ ]مريم: 11[ يعني أشار إليهم إشارة خفية سريعة ﴿أ

]مريم: 11[

فأمرهم أن يُســبِّحوا الله تعالى في أول النهار وفي آخر النهار، والبشارة هذه 
وإن كانــت له لكنها لقومه أيضا؛ لأن البشــارة بنبيّ فيهــا مصلحة عظمى أيضا 

للأمة، فلهذا أمرهم بما أُمر به من التسبيح في هذه الآية.

بكَۡرِٰ﴾  بَّكَ كَثيِٗرا وسََــبّحِۡ بٱِلۡعَــيِِّ وَٱلۡۡإِ وفي ســورة آل عمــران قــال ﴿وَٱذۡكُر رَّ
]آل عمران: 41[ 

ۡلِ فَسَبّحِۡهُ وَإِدۡبَرَٰ ٱلنُّجُومِ﴾  وقوله تعالى ﴿وسََبّحِۡ بِِحَمۡدِ رَبّكَِ حِيَن تَقُومُ 48 وَمِنَ ٱلَّيَّ
]الطور: 49-48[ 

  في هذه الآية الأمر للنبي صلى الله عليه وسلم بالصبر وأن يستعين على ذلك بذكر الله
وتســبيحه ولهذا قال ﴿وسََــبّحِۡ بِِحَمۡدِ رَبّكَِ حِيَن تَقُومُ﴾ ]الطور: 48[ قيِلَ حِينَ تَقُومٍ 
يعني من الليل، وقيل حين تقوم يعني إلى الصلاة فإن المرء إذا قام إلى الصلاة 

وكبّر ماذا يقول »سبحانك اللهم وبحمدك« دعاء الاستفتاح.

المجلــس  بــه كفــارة  أراد  يعنــي  مــن كل مجلــس،  تقــوم  وقيــل حيــن 
»سبحانك اللهم..« إلى آخره.

بعض أهل العلم يقول: الآية تعم هذه المعاني كلها.

نعم



ــ تحفة الأخيار  28ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

ِ حِيَن تُمۡسُــونَ وحَِيَن تصُۡبحُِونَ 17 وَلََهُ ٱلۡۡحَمۡدُ فِِي  وقوله تعالى ﴿فَسُــبۡحَنَٰ ٱللَّهَّ
ا وحَِيَن تُظۡهِرُونَ 18﴾ ]الروم: 18-17[  رۡضِ وعََشِيّٗ

َ
مَوَٰتِٰ وَٱلۡۡأ ٱلسَّ

هنا تســبيح من الله  لنفسه وهذا يتضمن إرشاد العباد إلى أن يسبحوه 
، ويكــون التســبيح في هــذه الوقتيــن حين تُمســون هذا في آخــر النهار، 
ا وحَِيَن  رۡضِ وعََشِيّٗ

َ
ــمَوَٰتِٰ وَٱلۡۡأ وحين تصبحون في أول النهار قال ﴿وَلََهُ ٱلۡۡحَمۡدُ فِِي ٱلسَّ

تُظۡهِرُونَ﴾ ]الروم: 18[ عشــيا قيل المراد به يعني صلاة المغرب وصلاة العشــاء 
وحين تظهرون يعني صلاة الظهر ويكون قوله  تمســون قالوا هذه صلاة 

العصر، وتصبحون هذه صلاة الفجر، فيعمّ حينئذ الصلوات الخمس.
نعم

ونَ عَنۡ  ِينَ يسَۡتَكۡبِِرُ سۡــتَجِبۡ لَكُمۡۚ إنَِّ ٱلَّذَّ
َ
وقــال تعالى ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدۡعُونِِيٓ أ

عِبَادَتِِي سَيَدۡخُلوُنَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ﴾ ]غافر: 60[

الدعاء هنا يعم دعاء المسألة ودعاء العبادة.
سۡــتَجِبۡ لَكُمۡ﴾ ]غافر: 60[ هذا وعد مــن الله  أن من دعاه فإنه 

َ
قال ﴿أ

يستجيب له.

ونَ عَنۡ عِبَادَتِِي﴾ ]غافر: 60[ ولم يقل عن دعائي،  ِينَ يسَۡــتَكۡبِِرُ ثم قال ﴿إنَِّ ٱلَّذَّ
فــدل علــى أن الدعاء عبــادة وإذا كان كذلك فصرفه لغير الله  شــرك أكبر 

يخرج من الملة.

بل جاء صريحا في السُــنة »الدعاء هو العبادة« كما ســيأتي في الأحاديث التي 
ذكرها الشيخ.

ونَ عَنۡ عِبَادَتِِي سَيَدۡخُلوُنَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ﴾ ]غافر: 60[  ِينَ يسَۡتَكۡبِِرُ ثم قال ﴿إنَِّ ٱلَّذَّ
يعني أذلاء حقيرين، نعوذ بالله.



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 29 حمد الونيس . أحمد بند 

اعِ إذَِا  جِيــبُ دَعۡوَةَ ٱلدَّ
ُ
لكََ عِبَاديِ عَنِّّيِ فَإنِِّّيِ قَرِيبٌۖ أ

َ
وقال ســبحانه ﴿وَإِذَا سَــأ

دَعََانِ﴾ ]البقرة: 186[

مــر معنا قبل قليل حديث الصحابة  لمــا رفعوا أصواتهم ماذا قال 
لهم  قال: »اربعوا على أنفسكم فإنكم لا تدعون أصم ولا غائبا، إن 

الذي تدعونه سميع قريب«

فالله  قريب من عبده يســمع دعاءه، فلهذا لا حاجة إلى رفع الصوت 
بالدعاء.

قــال ﴿فَلۡيَسۡــتَجِيبُواْ لِِي وَلۡۡيُؤۡمِنُواْ بِِي لَعَلَّهُمۡ يرَۡشُدُونَ﴾ ]البقرة: 186[ والرشد هو 
. الهداية، يقال فلان راشد أي مهتدٍ على وفق أمر الله

وقال تعالى ﴿ٱدۡعُواْ رَبَّكُمۡ تضَََرُّعٗٗا وخَُفۡيَةًۚ إنَِّهُۥ لََا يُُحبُِّ ٱلمُۡعۡتَدِينَ 55 وَلََا تُفۡسِدُواْ 
ِ قَريِبٞ مِّنَ ٱلمُۡحۡسِنيَِن 56﴾  رۡضِ بَعۡدَ إصِۡلَحِٰهَا وَٱدۡعُوهُ خَوۡفٗا وَطَمَعًاۚ إنَِّ رحَۡۡمَتَ ٱللَّهَّ

َ
فِِي ٱلۡۡأ

]الأعراف: 56-55[ 

تضرعا أي إلحاحــا، فإن الله  يحب الملحين في الدعاء، وخفية: هذا 
كما تقدم معنا أن الدعاء يكون في الأصل سرا لا جهرا.

قــال ﴿إنَِّهُۥ لََا يُُحـِـبُّ ٱلمُۡعۡتَدِينَ﴾ ]الأعراف: 55[ المعتدون هــم المتجاوزون 
للحد المشــروع، لا يحــب المعتدين، أي لا يحب كل من تجاوز ما شــرع الله 
 له، ويدخلُ في ذلك الاعتداء في الدعاء، والاعتداء في الدعاء هو مجاوزة 
الحد المشروع فيه، كمن يسأل الله  أمراً ممتنعاً عقلاً وعادةً، أو يسأل الله 
 مــا لــم تجرِ ســنته بإعطائــه لعباده، أو يســأل الله  بدعــاء مخترع لا 
أصل له في الشــرع ومن أمثلة ذلك أن يدعو شــخص :اللهم آتني ملك سليمان 

 أو أن يقول: اللهم أنزلني في منازل الأنبياء في الجنة.



ــ تحفة الأخيار  30ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

كل هذا من الاعتداء في الدعاء أو يسأل فيقول: يا ربي أحيِ قريبي الميت، 
هذا مما جرت سنة الله  أنه لا يكون.

أيضــا مــن الاعتــداء في الدعاء رفــع الصوت بــه والصياح بــه كما يحصل 
مــن بعــض النــاس والصراخ به ومع الأســف قد يكــون هذا من بعــض الأئمة 
في المســاجد في أثناء دعــاء القنوت قد يصــرخ أحيانا بالدعــاء صراخا قويا قد 
يفــزع من خلفه، والله  ماذا يقول؟ ﴿ٱدۡعُواْ رَبَّكُمۡ تضَََرُّعٗٗا وخَُفۡيَةًۚ إنَِّهُۥ لََا يُُحبُِّ 

ٱلمُۡعۡتَدِينَ﴾ ]الأعراف: 55[

وقــد نــص العلماء على أن رفع الصــوت بالدعاء من الاعتــداء في الدعاء، 
. وحري بهذا أن لا يجاب دعاؤه؛ لأنه على خلاف أمر الله

يستثنى من ذلك رفع الصوت الذي لا بد منه من قبِل الإمام في التراويح إذا 
دعــا في القنــوت يرفع صوته بالدعاء رفعا بحيث يُســمع من خلفه، وأما الكلام 
قبــل قليل فهو في الرفع الزائد عن الحاجة، والذي يصل إلى الصراح والصياح 

ونحو ذلك، هذا كله داخل في الاعتداء في الدعاء.

مــن الاعتــداء أيضــا في الدعــاء أن يدعــو المرء علــى من ظلمــه بأكثر من 
مظلمتــه، كمن يدعو على من أخذ شــيئا مــن ماله أن يموت، وإنمــا الجائز أن 
يدعــو عليه بمثــل مظلمته، كما لو قال يا ربي افعل به كمــا فعل بي، أو مثلا إذا 
أخــد مالــه قال: اللهم أتلــف ماله الذي أخــد مني أو نحو ذلــك، المقصود أن 
يكــون الدعاء على قدر ما حصل من المظلمة، لا يكون فيه تجاوز، ولهذا كان 

من دعاء النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال »وانصرني على من ظلمني وأرني فيه ثأري«

والله  يقــول ﴿فَمَــنِ ٱعۡتَدَىٰ عَلَيۡكُــمۡ فَٱعۡتَدُواْ عَلَيۡهِ بمِِثۡــلِ مَا ٱعۡتَدَىٰ 
عَلَيۡكُمۡ﴾ ]البقرة: 194[



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 31 حمد الونيس . أحمد بند 

وإن كان الأولــى بالمؤمــن أن يعفو إذا كان في العفو مصلحة، وأن لا يدعو 
لأنه إذا دعا على من ظلمه نقص أجره.

الدعاء على من ظلم جائز بقدر المظلمة كما تقدم ولكن كونه يترك الدعاء 
عليه ويحتسب الأجر عند الله  هذا لا شك أنه أكمل.

من الاعتداء في الدعاء أيضا الدعاء المسجوع المتكلف مما لم يرد في كتاب 
ى الذي تنتهي جمله على حرف واحد. ولا سنة، والسجع هو الكلام المقفَّ

وممــا يدل علــى النهي عن الدعاء المســجوع المتكلَّف ما جاء في صحيح 
البخــاري أن ابن عبــاس  قال لعكرمة  »فانظر الســجع في الدعاء 
فاجتنبــه، فإني عهدت رســول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه لا يفعلــون إلا ذلك« يعني إلا ذلك 

الاجتناب.

وأما ما ورد في الســنة من الســجع فإنه ســجع تروق له الأسماع وليس فيه 
تكلف كقول النبي صلى الله عليه وسلم »اللهم منزل الكتاب ومجري السحاب وهازم الأحزاب«

هذا كله سجع لكنه سجع سهل يعني يروق للسمع وليس فيه تكلف.

وءَٓ﴾ ]النمل: 62[ الآية. ن يُُجِيبُ ٱلمُۡضۡطَرَّ إذَِا دَعََاهُ وَيَكۡشِفُ ٱلسُّ مَّ
َ
قال سبحانه ﴿أ

أمن يجيب المضطر: يعني لا أحد يجيب المضطر إذا دعاه ولا أحد يكشف 
السوء ولا أحد يجعلكم خلفاء الأرض إلا الله ، وإذا كان كذلك فإنه 
هو الذي يُدعى وحده دون ما سواه، فإنه هو الذي يجيب المضطرين ويكشف 

رُونَ﴾ ]النمل: 62[ ا تذََكَّ ِۚ قَليِلٗٗا مَّ عَ ٱللَّهَّ ءِلَهٰٞ مَّ
َ
ما بهم، ولهذا قال في آخر الآية ﴿أ

وذلــك أن كفار قريش يقرون بأن الله  هو الذي يكشــف الضر ولهذا 
َ مُُخۡلصِِيَن لََهُ ٱلّدِينَ﴾ ]العنكبوت: 65[ ﴿فَإذَِا رَكبُِواْ فِِي ٱلۡفُلۡكِ دَعَوُاْ ٱللَّهَّ



ــ تحفة الأخيار  32ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

ون بأن الله  هو الذي يكشــف الشدائد عنهم وحده دون ما سواه،  يُقِرُّ
ومن العجب عند المشــركين المتأخرين أنهم إذا جاءت الشدائد لا يعرفون الله 
ويلجؤون إلى آلهتهم فيســألون البدوي ويســألون الحســين، بينما كفّار قريش 
الذيــن قاتلهــم النبي  واســتباح دماءهــم وأموالهــم وحكم الله 
َ مُُخۡلصِِيَن لََهُ ٱلّدِينَ﴾ ]العنكبوت: 65[ فدلَّ  بكفرهــم ﴿فَإذَِا رَكبُِواْ فِِي ٱلۡفُلۡكِ دَعَــوُاْ ٱللَّهَّ
هذا على أن شرك المتأخرين أعظم من شرك المتقدمين كما قرره شيخ الإسلام 

محمد بن عبد الوهاب  في مواضع.

وفي صحيح مسلم أن عقبة بن عامر  قال: خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم ونحن 
في الصُفّــة فقــال: »أيكم يحب أن يغــدو كل يوم إلى بُطحان أو إلــى العقيق فيأتي 
منه بناقتين كوماوين في غير إثم ولا قطيعة رحم؟« فقلنا: يا رسول الله نحب ذلك.

  ِقال: »أَفَلََا يغدو أَحَدُكُمْ إلَِى الْمَسْجِدِ فَيَعْلَمَ أَوْ يَقْرأ آيَتَينِ مِن كتَِابِ اللَّه
خَيْرٌ لَهُ من ناقتين، وَثَلََاثٌ خَيْرٌ لَهُ مِن ثَلََاثٍ، وَأَرْبَع خَيْرٌ لَهُ مِنْ أَرْبَع، وَمِنْ أَعْدَادِهِنَّ 

بْلِ«  مِنَ الْْإِ

هذا الحديث فيه فضيلة قراءة وتعلم القرآن الكريم.
وقوله: ونحن في الصفة موضع مُظلل في مسجد النبي صلى الله عليه وسلم يأوِي إليه الفقراء 
من الصحابة مــن المُهاجرين  وقوله: يغدو أي يذهب في أول الصباح 

را، وبُطحان والعقيق هما واديان في المدينة. يعني يذهب مُبكِّ

قــال بناقتين كوماويــن، كوماوين تثنية كوماء وهي الناقة العظيمة الســنام، 
يعني كأن سنامها كوم.

وقوله »في غير إثم ولا قطيعة رحم« يعني أنه لا يأخذ هاتين الناقتين بسرقة أو 
بغــش أو نحو ذلــك مما حرم الله  ولا يترتب على أخذ هاتين الناقتين إثم 

وشحناء وبغضاء بينه وبين إخوانه.



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 33 حمد الونيس . أحمد بند 

معنى هذا الحديث الترغيب في قراءة القرآن الكريم وتعلُّمه، وأن من تعلم 
آيــة من كتاب الله وقرأها فهــو خير من هذه الناقة العظيمة الســنام التي هي من 
أعظــم ما يكون عنــد العرب، وإلا فإنه مــن المعلوم أن قراءة القــرآن لا تقارن 
بشــيء من الدنيا، ولكن هذا من باب التشــبيه والتقريــب لهم لأجل أن يفهموا 

مراد النبي صلى الله عليه وسلم.

وفي صحيح البخاري عَــنْ عُثْمَانَ  عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال »خيركم من 
تعلم القرآن وعلمه«

  هذا الحديث أخرجه البخاري من طريق أبي عبدالرحمن السُــلمي
يرويه عن عثمان بن عفان  عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال »خيركم من تعلم القرآن 

وعلمه«

قــال أبو عبد الرحمن السُــلمي : فذلك أقعدني مقعــدي هذا، يعني 
هذا الحديث هو الذي أقعدني مقعدي هذا، فكان يعلم القرآن من خلافة عثمان 

إلى آخر إمرة الحجاج، كم سنة؟

يقــول ابــن كثيــر  في فضائل القرآن: قريب من الســبعين ســنة يقول 
هــذا الحديث »خيركم من تعلم القرآن وعلمه« هو الذي أقعدني هذا المقعد، أن 

. أجلس لأعلّم كتاب الله

. فهذا الحديث حديث عظيم فيه فضيلة تعلُّم وتعليم كلام الله

ر، فتعليــم القــرآن وتعلم القرآن يشــمل تعلم  المعنــى أعــم مما قــد يُتصوَّ
حروفه وألفاظه ويشــمل أيضا تعلم معانيه وما دل عليه من المعاني العظيمة في 
ذات الله  وتوحيــده ومــا دل عليه من الأحــكام وما دل عليه من الأخلاق 

وغير ذلك.



ــ تحفة الأخيار  34ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

بــل إن تعلم المعنى هو المقصود من إنــزال القرآن، قال الله  ﴿كتَِبٌٰ 
لۡبَبِٰ﴾ ]ص: 29[

َ
وْلوُاْ ٱلۡۡأ

ُ
رَ أ بَّرُوٓاْ ءَايَتٰهِۦِ وَلِِيَتَذَكَّ َدَّ نزَلۡنَهُٰ إلََِيۡكَ مُبَرَٰكٞ لِّّيِ

َ
أ

فلا شــك أن تعلم الألفاظ تعلم الحروف وحفظ القرآن هذا مطلوب وفيه 
أجــر، لكــن لا يُقتصر عليه بل يتعلم معه أيضا المعنى كما فعل الســلف، فإنهم 
كانوا لا يحفظون شيئاً من القرآن إلا وقد علموا ما فيه من العلم والعمل، فنتج 

عن ذلك أنهم أصبحوا علماء.

ولهــذا إذا قيــل: القــارئ والقراء في زمان الســلف ماذا يراد بهــم؟ يراد بهم 
العلمــاء، كمــا جــاء عن عمــر - أن القــراء كانــوا أهل مشــورته، ليس 
المقصــود القراء الذين يحفظون القرآن ولا يفهمــون المعنى، وإنما المقصود 

أنهم علماء.

أيضــا يدخل في معنى هذا الحديث من يُعلم القــرآن بماله كما يحصُل من 
أهل الإحســان والإنفاق الذين ينفقون على دور القــرآن ومدارس القرآن فهم 

داخلون في ذلك إن شاء الله.
نعم

وفي صحيح مســلم عن أبي أمامة الباهلي قال: ســمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: 
»اقرؤوا القرآن فإنه يأتي يوم القيامة شفيعا لأصحابه«

هذا الحديث واضح في أن القرآن يشفع لصاحبه يوم القيامة، فالقرآن يشفع 
والصيام يشــفع، القرآن يقــول منعته النوم بالليل، والصيــام يقول منعته الطعام 

والشراب في النهار فشفعنا فيه، قال: فيُشفّعان.
فهذا فيه فضيلة القرآن وأنه يشفع لصاحبه يوم القيامة.

نعم



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 35 حمد الونيس . أحمد بند 

وفي صحيح مسلم أيضا من حديث النواس بن سمعان  قال: سمعت 
النبــي صلى الله عليه وسلم يقول: »يؤتى بالقرآن يوم القيامــة وأهله الذين كانوا يعملون به تقدمهم 
ســورة البقرة وآل عمران« وضرب لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم ثلاثة أمثال ما نسيتهن بعد، 
قال: »كأنهما غمامتان أو ظُلّتان ســوداوان بينهما شرق، أو كأنهما حزقان من طير 

صواف تُحاجان عن صاحبهما« 

قولــه في هذا الحديث: غمامتــان أو ظلتان، وفي الروايــة الأخرى غيايتان، 
المراد كل ما أظل الإنسان من فوقه فهو غمامة، أو يقال: غياية، أو نحو ذلك.

وقوله في الحديث: بينهما شرق يعني بينهما ضياء ونور.
أو كأنهمــا حِزقان من طير صــواف، وحزقان كما جــاء في الرواية الأخرى 

قال: فرِقان، فالمعنى واحد يعني قطيعان أو جماعتان من الطير.
قال: تُحاجان عن صاحبهما.

هذا فيه أيضا أن القرآن يحاجّ عن صاحبه ويدافع عنه يوم القيامة.

وعن عبد الله بن مســعود  قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: »من قرأ 
حرفا من كتاب الله فله به حســنة، والحســنة بعشــر أمثالها، لا أقول ألف لام ميم 

حرف، ولكن ألف حرف ولام حرف وميم حرف« رواه الترمذي بسند حسن.

هذا الحديث فيه فضيلة قراءة القرآن وبيان هذا الفضل، وأن كل حرف من 
القرآن بعشــر حســنات وهذا هو الأصل في المضاعفة، كل حسنة تكون بعشر، 
  مۡثَالهَِا﴾ ]الأنعام: 160[ والله

َ
كما قال الله  ﴿مَن جَاءَٓ بٱِلۡۡحَسَنَةِ فَلَهُۥ عَشۡۡرُ أ

قد يضاعف لمن يشاء ما يشاء.

قولــه في هــذا الحديث »لا أقول ألــف لام ميم حرف ولكــن ألف حرف ولام 
حرف وميم حرف«



ــ تحفة الأخيار  36ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

يعني أنه إذا قال ألف لام ميم يثاب بكم حسنة؟ يثاب بثلاثين حسنة.

قد يقول القائــل: لماذا قال النبي صلى الله عليه وسلم هذا؟ ولماذا أتى بهذا التفصيل؟ وأن 
ألف حرف، ولام حرف، وميم حرف، وهذا معروف أن هذه حروف هجائية.

يقــال في الجــواب عن هــذا أن الحرف قــد يطلق على حــرف الهجاء وقد 
يُطلــق على الكلمة المركبة مــن أحرفٍ هجائية بل قد تُطلــق الحروف على ما 
هو أكثر من ذلك قد تُطلق على الكلمة التي تُقال يُقال هذا حرف، ولهذا فصل 
النبــي صلى الله عليه وسلم حتى يزيل اللبــس الذي قد يكون عند بعض الســامعين فبيّن أن كل 

حرف من الحروف الهجائية يكون له به حسنة والحسنة بعشر أمثالها.

نعم

وثبــتَ عن رســول الله صلى الله عليه وسلم أحاديث كثيرة تــدلُّ على فضل الذكــر والتحميد 
والتهليل والتسبيح والدعاء والاستغفار، في كل وقت وفي طرفَي الليل والنهار وفي 

أدبار الصلوات الخمس بعد السلام نذكر بعضها.

فمن ذلك قوله صلى الله عليه وسلم »ســبق المفردون« قالوا يا رســول الله من المفردون؟ قال 
»الذاكــرون الله كثيرا والذاكرات« رواه مســلم في صحيحه مــن حديث أبي هريرة 

.

نعم هذا تقدم معنا.

قــال صلى الله عليه وسلم »أحــب الــكلام إلــى الله أربع لا يضــرك بأيهــن بدأت ســبحان الله 
والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر« رواه مسلم.

قوله في هذا الحديث »أحب الكلام إلى الله« هذا يحمل على كلام الإنسان، 
وأمــا القــرآن فإنــه وإن كان داخلاً في العمــوم أحبُّ الكلام يدخــل فيه القرآن، 
لكــن ليس داخلاً هنا، فهذا الحديث محمول على كلام الإنســان، أحب كلام 



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 37 حمد الونيس . أحمد بند 

الإنسان إلى الله هو هذه الكلمات المذكورة في الحديث سبحان الله والحمد لله 
ولا إله إلا الله الله أكبر، وإلا فالقرآن كما تقدم أفضل من الذكر. 

وقوله: أربع هذا من باب تقريب العلم وهذا له نظائر، »سبعة يُظلهم الله في ظله 
يــوم لا ظل إلا ظله« وغيره مما يُذكر فيه العدد، هذا من باب تقريب العلم لأنه إذا 
حصر لك هذه الخصال أو هذه الكلمات أو نحوها فإنك تضبطها، فإذا أردت أن 
تعود وتقول أربعا ذكرت ثلاثا ونسيت الرابعة تستذكرها فتأتي بها، بخلاف إذا لم 

يذكر لك أربع أو سبع أو نحو ذلك فإن المرء ربما نسي بعضها ولم يتنبه.

وفي هذا الحديث إثبات صفة المحبة لله  على ما يليق بجلاله وعظمته 
في قولــه أحب الــكلام إلى الله فهو ســبحانه يحب ويحَبّ، كمــا في قوله تعالى 

﴾ ]المائدة: 54[. ٓۥ ﴿يُُحبُِّهُمۡ وَيُحِبُّونهَُ

وفيه فضيلة الكلمات الأربع الحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر وسبحان الله، 
هذه الكلمات الأربع فيها فضل عظيم كما جاء في هذا الحديث أنها أحب الكلام 
إلى الله، وأيضا جاء في صحيح مســلم أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: »لأن أقول ســبحان الله 

والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر أحب إليه مما طلعت عليه الشمس«

يعني أحب إليه من الدنيا وما فيها.

كلمــات أربع يســيرة لكن إذا تأملت في هذه الأجــور العظيمة المرتبة على 
الذكر مع سهولته قد يقول قائل كيف هذا؟ قد يستغرب البعض ما هذه الأجور 

العظيمة المرتبة على الذكر مع سهولته، وقت يسير تقوله ما يُكلفك شيئا.

نقــول: لا، هذا الذكر تضمن أعظم ما أمر الله  به وهو التوحيد، تأمل 
في الأذكار كلهــا وفي الأدعيــة كلهــا تــدور حــول التوحيد، ســبحان الله: عرفنا 

تنزيه الله  عن كل نقص وعيب هذا توحيد.



ــ تحفة الأخيار  38ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

الحمد لله: وصف الله  بالكمالات هذا توحيد.
لا إله إلا الله: كلمة الإخلاص، لا معبود بحق إلا الله.

لا حــول ولا قوة إلا بــالله: توحيد، أنك لا تتحول من حــال إلى حال، من 
حال فقر إلى غنى أو من حال مرضٍ إلى عافية أو غير ذلك، من جهل إلى علم، 
كلــه بالله  اســتعانة بالله ســبحانه، فأنــت إذا تأملت تجــد أن هذه الأذكار 

 وهذه الأدعية متضمنة لأعظم مأمور به وهو توحيد الله

وفيهــا أيضا نفي ما يناقض التوحيد، فيها النهي عن الشــرك ونحوه كما في 
قوله: »لا إله إلا الله وحده لا شريك له له الملك وله الحمد هو على كل شيء قدير« 

إذن لا تســتغرب أن يرتب على الذكر الفضل العظيم مع ســهولته، لماذا؟ 
. لأنه تضمن توحيد الله

وقد عرفنا أن الذكر النافع هو ما كان يتواطأ فيه القلب مع اللسان، إذن هو 
يزيد الإيمان ويزيد في توحيد العبد.

وفي صحيح مســلم أيضا عن ســعد بن أبي وقاص  قال: جاء أعرابي 
إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: علمني كلاما أقوله.

قــال: »قل: لا إله إلا الله وحده لا شــريك له، الله أكبــر كبيرا والحمد لله كثيرا 
وســبحان الله رب العالميــن، ولا حول ولا قــوة إلا بالله العزيــز الحكيم« فقال يا 
رســول الله إن هــؤلاء لربي فما لي؟ قال »قــل: اللهم اغفر لــي وارحمني واهدني 

وارزقني«

هذا الذكر يقول فيه النبي صلى الله عليه وسلم لهذا الأعرابي الذي ســأله: قل: لا إله إلا الله 
وحده لا شريك له، الله أكبر كبيرا.

كبيرا هذا منصوب بفعل محذوف، وتقديره كبّرتُ كبيرا، أو ذكرت كبيرا.



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 39 حمد الونيس . أحمد بند 

والحمد لله كثيرا أي حمدا كثيرا.

ثم قال ولا حول ولا قوة إلا بالله، عرفنا معناها.

فقــال هذا الأعرابي: هؤلاء لربي، يريد أنها ذكر لله ، ما فيها طلب، ما 
فيها سؤال.

فما لي؟ يعني ما لي من الدعاء؟

فقال له النبي  »قل: اللهم اغفر لي وارحمني وهدني وارزقني«

هذا معنى كلامه لما قال: هؤلاء لربّي، يعني لذكر الله ، طيب هو يريد 
. شيئا آخر، يريد سؤالا، يريد طلبا فأرشده إلى الدعاء

نعم

وقال أيضا  »الباقيات الصالحات: سبحان الله والحمد لله ولا 
إله إلا الله والله أكبر ولا حول ولا قوة إلا بالله« أخرجه النسائي وصححه ابن حبان 

. والحاكم من حديث أبي سعيد الخدري

هذا الحديث فيه الباقيات الصالحات سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله 
والله أكــر ولا حــول ولا قــوة إلا بــالله، خمس كلمــات، وبعضهــم يذكر أربع 
كلمــات، يعنــي في بعض الأحاديث أنها أربع كلمــات دون لا حول ولا قوة إلا 
  بالله، هذا الحديث جاء عند النسائي في السنن الكبرى، يعني قول الشيخ
أخرجــه النســائي يريد -والله أعلم- في الســنن الكبرى من حديــث أبي هريرة 
-رضي الله تعالى عنه- أن النبي صلى الله عليه وسلم قال »خذوا جُنتكم« -يعني وقايتكم- قالوا 
يا رســول الله أمن عدو قد حضر؟ قال »لا ولكن جنتكم من النار« يعني وقايتكم 
مــن النــار »قول ســبحان الله والحمد لله ولا إلــه إلا الله والله أكبر، فإنهــن يأتين يوم 

القيامة مجنّبات ومعقّبات، وهن الباقيات الصالحات«



ــ تحفة الأخيار  40ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

فهــذا فيــه فضل هذه الكلمــات المذكــورة في الحديث وأنها مــن الباقيات 
الصالحــات، وذهــب بعــض العلمــاء إلــى أن هذا الحديــث مفسّــر للقرآن في 
لٰحَِتُٰ خَيۡۡرٌ عِندَ  نۡيَــاۖ وَٱلۡبَقِٰيَتُٰ ٱلصَّ قــول الله  ﴿ٱلمَۡالُ وَٱلۡۡبَنُونَ زيِنَةُ ٱلۡۡحَيَوٰةِ ٱلدُّ

مَلٗٗا﴾ ]الكهف: 46[ 
َ
رَبّكَِ ثوََابٗا وخََيۡۡرٌ أ

ففســروا القــرآن بالســنة، قالــوا: المــراد بالباقيــات الصالحــات هي هذه 
الكلمات الأربع.

وذهــب بعض العلمــاء كابن جريــر الطبري  والعلامة ابن ســعدي 
 تعالــى إلى أن المراد بالباقيات الصالحات ما هو أعم، فيدخل فيها كل 
عمل صالح، فــإن العمل الصالح هو الذي يبقى وغيره يفنى ويزول فيدخل في 
معنى الباقيات الصالحات كل عمل صالح، ومنها هذه الكلمات الأربع، يعني 

موا المعنى. عمَّ

وانظر إلى اقتران الفاني بالباقي في قول الله  ﴿ٱلمَۡالُ وَٱلۡۡبَنُونَ زيِنَةُ ٱلۡۡحَيَوٰةِ 
نۡيَا﴾ ]الكهف: 46[ ٱلدُّ

المــال والبنــون يبقى أم يذهــب؟ فهذه زائــات فانيات ثم ذكــر الباقيات 
الصالحات وهي ذكر الله  أو العمل الصالح عموما.

وقــال  »مــا عمل ابــن آدم عمــاً أنجى له من عــذاب الله من 
. ذكر الله« أخرجه ابن أبي شيبة والطبراني بإسناد حسن عن معاذ بن جبل

نعــم هذا الحديــث يدل على فضيلــة الذكر وأن من فضائلــه أنه ينجي من 
عــذاب الله  يوم القيامة بــل إنه من أفضل الأعمال التــي تنجي، لهذا قال 
. ما عمل ابن آدم عملاً أنجى له من عذاب الله من ذكر الله 

نعم



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 41 حمد الونيس . أحمد بند 

وقال معاذ بن جبل  قال رســول الله صلى الله عليه وسلم »ألا أخبركم بخير أعمالكم، 
ة،  وأزكاها عند مليككم، وأرفعها في درجاتكم، وخير لكم من إنفاق الذهب والفضَّ
كم فتضربوا أعناقهم ويضربوا أعناقكم؟ قالوا بلى يا  وخيــر لكم من أن تلقوا عدوَّ

رسول الله قال ذكر الله« رواه الإمام أحمد والترمذي وابن ماجه بإسناد صحيح.

هــذا حديث عظيم في فضــل الذكر، وتأمل فيه أن النبــي صلى الله عليه وسلم جعل ذكر الله 
 أفضــل من أعمال عظيمة جليلة فقال »ألا أنبئكــم بخير أعمالكم وأزكاها 
عنــد مليككــم« في رواية »وأرضاها عنــد مليككم وأرفعهــا في درجاتكم وخير لكم 
مــن إنفاق الذهب والورق« الورق يعني الفضة، يعني خير لكم من إنفاق المال، 
مــن الصدقــة، ولهذا ذكر ابن رجــب  في جامع العلــوم والحكم أن هذا 

الحديث دليل على أن ذكر الله  أفضل من الصدقة.

ثم قال ما هو أعظم أيضا من الصدقة »وخير لكم من أن تلقوا عدوكم فتضربوا 
أعناقهــم« يعني تقتلوا الأعداء في ســبيل الله وهذا من أجــل الأعمال »ويضربوا 
أعناقكم« يعني أن تُستشــهدوا في ســبيل الله  قالوا بل يا رســول الله ما هذا 

العمل الذي هو أفضل من هذا كله؟ قال »ذكر الله«.

هــذا الحديث استشــكله بعض العلماء، قالوا كيف يكــون الذكر أفضل من 
. الجهاد بل أعلى ما يكون من الجهاد الذي فيه قتل واستشهاد في سبيل الله

. وأعظم أيضاً من الصدقة والصدقة عمل نفعه متعدٍّ

إذن هذا إشكال ذكره بعض العلماء.

أجيــب عنه، قالــوا: إن المراد الذي فيــه هذا الفضل ذكر القلب واللســان 
معاً، لأن الإنسان إذا ذكر الله  بلسانه وقلبه ارتدع عن التقصير في حق الله 
 ودعــاه ذلك إلى العمل بطاعة الله  فيكون الذكر بالقلب واللســان 



ــ تحفة الأخيار  42ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

داعيا إلى فعل ما أمر الله وناهيا عما نهى الله  عنه، وهذا لا شك أنه واجب 
على العبد فهو فرض عين وأما الجهاد فما حكمه؟ فرض كفاية، وفرض العين 

أفضل من فرض الكفاية، هذا توجيه من بعض أهل العلم.

القاضــي أبو بكر ابن العربي  وجّه هــذا الحديث فقال: مَا منِْ عَمَلٍ 
كْرُ مُشْــتَرَطٌ فيِ تَصْحِيحِهِ فَمَــنْ لَمْ يَذْكُرِ الَلَّه بقَِلْبهِِ عِندَْ صَدَقَتهِِ أو  صَالحٍِ إلَِّاَّ وَالذِّ

عِندَْ صِيَامهِ أو عند جهاده، أو غيره، فليس عمله كاملا.

فصار الذكر أفضل من هذه الحيثية، يعني الذي يتصدق هذا ذِكر كما عرفنا 
الآن الذكر بمعناه العام، لكن لو لم يكن قد ذكر الله بقلبه، ما استحضر المعنى 
والقربــة إلــى الله والإخلاص لله  ما ذكــر الله بقلبه وإنمــا بعمله فقط هل 

يكون أجره مثل أجر من يذكر الله  بقلبه ولسانه؟ نقول لا.

وأيضا كما ذكر ابن العربي يقول هون الآن اشــرط الذكر القلبي في العمل 
البدني فحينئذ يكون الذكر أفضل.

وأيًّا كان، ســواء ســلمنا بهذا الجواب أو ما ســلمنا المقصــد من الحديث 
ماذا؟ الحث والترغيب على ذكر الله ، سواء كان أفضل من العمل الذي 
ذكــر أو ليس بأفضل على تفصيل، لأن بعض العلماء يقول هناك أحاديث تدل 
علــى أن أفضل العمال الإيمان بالله  ثم ذكر الجهاد وذكر بر الوالدين، ما 
ذكــر الذكــر؟ واضح؟ يعني من باب النظر في الأدلة ولكن الذي نخلص منه أن 

. هذه الحديث حديث عظيم يدل على فضل ذكر الله

نعم

***



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 43 حمد الونيس . أحمد بند 

وقــال صلى الله عليه وسلم »لا يقعــد قوم يذكــرون الله  إلا حفتهم الملائكة وغشــيتهم 
الرحمــة ونزلت عليهم الســكينة وذكرهم الله فيمن عنده« رواه مســلم من حديث 

. أبي هريرة وأبي سعيد

هذا الحديث فيه فضيلة الاجتماع على ذكر الله ، ســواء كان اجتماعا 
في بيت من بيوت الله وهي المســاجد كما جاء في بعض الألفاظ، أو كان في أي 

مكان، ولهذا قال: ما قعد قوم مقعدا، في رواية: مجلسا.

هذا عام يعمّ المساجد وغير المساجد، وإن كان ذكر الله  في المساجد 
. أولى، فإنها أحب البقاع إلى الله

قال »إلا نزلت عليهم السكينة«
السكينة هي الوقار والخشية وما يحصل للقلب من السكون والطمأنينة.

»وغشيتهم الرحمة« أي علَتهم رحمة الله  »وحفّتهم الملائكة« أحاطت 
بهم ملائكة الرحمة وملائكة البركة وذلك أن الملائكة تحفّ بالذاكرين إكراما 
لهــم ومشــاركة لهم أيضــا في ذكر الله -عز وجل ولما يحصــل بهم من حفظهم 

لهؤلاء الذاكرين.

وقال صلى الله عليه وسلم »من قال لا إله إلا الله وحده لا شــريك له له الملك وله الحمد وهو 
على كل شــيء قدير عشــر مرات كان كمن أعتق أربعة أنفس من ولد إسماعيل« 

. متفق عليه من حديث أبي أيوب

  مُتَّفَــق عليه، ولعله يريد  نعم هذا الحديث كما ذكر الشــيخ
مُتَّفَــق عليــه من جهة أصــل الحديث، وإلا فلفظه عند مســلم كما ذكر الشــيخ 
، وأمــا عنــد البخاري فلفظه »من قال عشــراً كان كمن أعتــق رقبة من ولد 

إسماعيل«



ــ تحفة الأخيار  44ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

عشــراً يعني.. قبله حديث فيه هذا المعنى، يعني يقول لا إله إلا الله وحده 
لا شريك له إلى آخره، إذن المقصود أن هذا الحديث أخرجه مسلم بهذا اللفظ 

والبخاري أصله فيه هذا الحديث لكن بلفظ قريب.

وفي هــذا الحديــث فضيلــة هذا الذكر لا إلــه إلا الله وحده لا شــريك له له 
الملــك ولــه الحمد وهو على كل شــيء قدير، وفضله أنه يكــون من قاله كمن 
أعتق أربعة أنفس من ولد إسماعيل، من قاله عشر مرات كان كمن أعتق أربعة 

أنفس من ولد إسماعيل يعني أنها من أنفَس ما يكون من الرقاب.

لأن إســماعيل هــو أبــو العرب، إســماعيل بــن إبراهيم -عليهمــا الصلاة 
والسلام- أبو العرب المستعربة.

نعم

وفي الصحيحين عن أبي هريرة  عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال:

»مــن قــال لا إله إلا الله وحده لا شــريك له له الملك وله الحمــد وهو على كل 
شــيء قدير في يوم مائة مرة كانت له عدل عشــر رقاب وكتبت له مائة حسنة ومحيت 
عنه مائة ســيئة وكانت له حرزا من الشــيطان يومه ذلك حتى يمســي، ولم يأت أحد 
بأفضل مما جاء به إلا رجل عمل أكثر من ذلك، ومن قال سبحان الله وبحمده في يوم 

مائة مرة حُطّت خطاياه ولو كانت مثل زبد البحر«

هذا الذكر العظيم: لا إله إلا الله وحده لا شريك له الملك وله الحمد وهو 
على كل شــيء قدير، من قاله في يوم مائة مرة حصل له خمس فضائل، ما هذه 

الفضائل الخمس؟
الفضيلة الأولى: كان كمن أعتق عشر رقاب.

الثانية: كُتبَِتْ لَهُ مئَِة حَسَنةَ.



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 45 حمد الونيس . أحمد بند 

الثالثة: مُحيَتْ عنهُُ مئَِة سيئة.
الرابعة: الحماية والحرز من الشيطان.

الخامسة: لم يأتِ أحد بأفضل مما جاء به إلا رجل عمل أكثر مما عمل.
وهــذا الحديث يقيّد الضابط الذي مــر معنا في أول الدرس، وهو أن الذكر 

المقيد إذا جاء بعدد فإنه يُقتصر على العدد ولا يزاد عليه ولا ينقص منه.

هنــا الآن قال: إلا من جاء بأكثر مــن هذا العدد، فيكون له الفضل أكثر مما 
ورد، يعني بحســب الزيادة فحينئذ نقول: لــو زاد على مائة مرة فلا حرج، لكن 
تنتبه إلى أنه إذا زاد لا يلتزم عددا زائدا يواظب عليه دائما، فمثلاً لو زاد إلى مائة 
وعشــرين نقول لا تلتزم مائة وعشــرين كل يوم لأن هذا يحتاج إلى دليل وإنما 
تزيد على المئة مئة مرة ما تشــاء في يوم تجعلها مائة وعشــرين وفي يوم تجعلها 
مائة وخمســين وفي يوم تجعلها مائتين، لا تلتزم عــدداً زائداً معيناً، ولك بقدر 

هذه الزيادة، لك من الأجر أكثر مما يحصله من اقتصر على المائة مرة.

ثم ذكر »من قال سبحان الله وبحمده مائة مرة قال حطت خطاياه وإن كانت مثل 
زبد البحر« زبد البحر يعني ما يحصل من البحر عند هيجانه من الرغوة.

هذا الزبد الكثير شُبّه به مغفرة ذنوبه وإن كانت الذنوب كثيرة، وهذا يحمله 
العلمــاء على صغائر الذنــوب، أكثر العلماء يحملون هــذا الحديث وأمثاله في 

تكفير الذنوب على الصغائر وأما الكبائر فلا بد لها من توبة.

وفي الصحيحين أيضا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: »كلمتان خفيفتان على اللسان 
حبيبتان إلى الرحمن ثقيلتان في الميزان سبحان الله وبحمده سبحان الله العظيم«

قوله »كلمتان« يراد بهما الكلام، وهذا من إطلاق الكلمة على الكلام، يعني 
لو تأملت الكلمتين ما هما؟ ســبحان الله وبحمده هــذه الكلمة الأولى والثانية 



ــ تحفة الأخيار  46ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

سبحان الله العظيم، هل هي كلمة أم جملة؟ جملة، ولكن هذا معروف في كلام 
العرب أنهم يطلقون على الجملة كلمة.

قال »حبيبتــان إلى الرحمن« حبيبة بمعنى محبوبة إلى الرحمن، وكذا قائلها 
محبوب إلى الله  وقوله »الرحمن« لماذا خص الرحمن بالذكر؟

قالــوا لأن المقصود بيان ســعة رحمة الله  بعبــاده حيث يجازي على 
العمل القليل بالثواب الجزيل.

»خفيفتــان على اللســان« وذلك لقلــة حروفهما وأنهما أيضــا من الحروف 
الســهلة المخــارج، قالــوا: فليس فيهما أو حــرف من حروف الشــدة ولو أكثر 

الإنسان الإتيان بهذا الذكر لم يتعب لسانه.
»ثقيلتان في الميزان« يعني أجرهما عظيم يوم القيامة.

»سبحان الله وبحمده سبحان الله العظيم« هذا مر معناه بيان معناه كثيراً.

نعم

وخرّج الترمذي وغيره بإسناد حسن عن أبي سعيد وأبي هريرة  عن 
رســول الله صلى الله عليه وسلم أنــه قال: »ما قعــد قومٌ مقعداً لم يذكــروا الله فيه  ولم يصلوا 

على النبي صلى الله عليه وسلم إلا كان عليهم ترِة، فإن شاء عذبهم وإن شاء غفر لهم«

هذا فيه أنه لا ينبغي للمسلم إذا جلس مجلساً أن يقوم من غير أن يذكر الله 
 أو أن يصلّي على النبي صلى الله عليه وسلم، هذا إذا كان المجلس مجلســا مباحا، ومع 
  ذلك فإن الإنســان يندم ويحصُل له الحســرة يوم القيامة أنه لم يذكر الله
في هذا المجلس ولم يصلّ على رسوله صلى الله عليه وسلم أما إذا كان المجلس فيه ما حرم الله 
 مــن الغيبــة والنميمة وغير ذلك فهــذا لا بد فيه من التوبــة ولا بد فيه من 

. الرجوع إلى الله



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 47 حمد الونيس . أحمد بند 

وقوله في هذا الحديث »عليهم ترِة« الترة بمعنى الحسرة والندامة.

نعم

وقالت عائشــة  »كان النبــي صلى الله عليه وسلم يذكر الله علــى كل أحيانه« أخرجه 
مسلم في صحيحه.

نعم هذا تقدم معنا.

وعــن أبي هريــرة  عن النبي صلى الله عليه وسلم أنــه قال »ما اجتمع قــوم في بيت من 
بيوت الله يتلون كتاب الله ويتدارســونه بينهم إلا نزلت عليهم الســكينة وغشيتهم 
الرحمة وحفتهم الملائكة وذكرهم الله في من عنده، ومن بطأ به عمله لم يســرع به 

نسبه« أخرجه مسلم في صحيحه.

هــذا أيضا تقدم معنا بلفظ قريب من هذا لكن في آخره »ومن بطأ به عمله لم 
يسرع به نسبه« وقال قبل ذلك »وذكرهم الله في من عنده« يعني أن العبد إذا ذكر الله 
 في مــأ مــن الناس فإن الله  يذكر عبده في ملأ من الملائكة خير من 

ذلك الملأ.

قال »ومن بطأ به عمله لم يسرع به نسبه«

يعني أن النســب وإن كان شــريفًا إذا لم يكن صاحبــه من أهل الإيمان فإن 
نسبه لا ينفعه شيئا ولا يقدّمه، وعلى العكس من ذلك لو لم يكن صاحب نسب 

شريف ولكنه من أولياء الله المتقين فإن عمله يقدمه ولا يضره نقص في نسبه.

نعم

***



ــ تحفة الأخيار  48ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

وفي الصحيحيــن واللفظ لمســلم عــن أبي بكر الصديــق  أنه قال: يا 
رســول الله علمنــي دعاءً أدعو به في صلاتي وفي بيتي، قــال: قل »اللهم إني ظلمت 
نفسي ظلماً كثيرا ولا يغفر الذنوب إلا أنت فاغفر لي مغفرة من عندك وارحمني 

إنك أنت الغفور الرحيم« 

هــذا الدعــاء العظيم الــذي علمه النبــي صلى الله عليه وسلم أبا بكــر الصديق  هذا 
فيه أنه يســتحب أن يؤتى بهذا الدعاء في الصلاة ولم يعيّن الموضع الذي يؤتى 
فيــه بهذا الدعاء، ولكن قال بعض الشــراح إنه يؤتى به في الســجود لما علم أن 
السجود موضع دعاء، »أما السجود فأكثروا فيه من الدعاء فقَمِن أن يستجاب لكم«

وقــال بعضهم يؤتــى به أيضــا في آخر الصلاة بعــد التشــهد والصلاة على 
النبي صلى الله عليه وسلم وقُبيل الســام لما جاء في الحديث أنه  قال »ثم ليتخير 

من الدعاء ما شاء« سواء أتى به في هذا أو في هذا.

هذا الحديث يقول فيه  »اللهم إني ظلمت نفســي ظلما كثيرا« 
هــذا فيه الاعتراف بالذنب والتقصير، والاعتراف بالذنب من أســباب التجاوز 

عنه ومن أسباب قبول الدعاء الذي يأتي بعده.

  وأنه  قال »وَلََا يَغْفِــرُ الذْنُوبَ إلَِّاَّ أَنتْ« هذا فيه التوحيد لله
﴾ ]آل عمران: 135[ ُ نوُبَ إلَِّاَّ ٱللَّهَّ هو الذي يغفر الذنب كما قال تعالى ﴿وَمَن يَغۡفِرُ ٱلذُّ

ثم بعد ذلك جاء الســؤال قال »فاغفر لي مغفرة من عندك وارحمني إنك أنت 
الغفــور الرحيــم« هذا في طلب الرحمــة، وطلب الرحمة يحصل بــه للعبد.. إذا 

حصلت له رحمة الله  حصل له خير الدنيا والآخرة.

ثــم ختــم الدعاء باســمين عظيميــن وهما الغفــور والرحيــم، وتلحظ هنا 
أن الأســماء هنا مناســبة للدعاء فالتوســل إلى الله  يكون بأسماء تناسب 



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 49 حمد الونيس . أحمد بند 

المطلوب فإذا سأل الله  الرحمة يتوسل باسم الله الرحيم إذا سأل المغفرة 
يتوســل باســم الله الغفور وإذا أراد النصر على أعداءه فيتوســل باســم مناسب 

فيقول يا قوي يا عزيز انصرني على من ظلمني ونحو ذلك.

نعم

وعــن النعمان بن بشــير  عن النبــي صلى الله عليه وسلم أنه قال »الدعــاء هو العبادة« 
أخرجه أصحاب السنن الأربعةُ بإسناد صحيح.

. نعم هذا تقدم معنا في كلام الشيخ

وعــن ابن عمر  قال: كان رســول الله صلى الله عليه وسلم يقــول »اللهم إني أعوذ بك 
من زوال نعمتك وتحول عافيتك وفجاءة نقمتك وجميع سخطك« رواه مسلم في 

صحيحه.

»اللهــم إني أعــوذ بك من زوال نعمتــك« يعني ذهاب النعمــة، وقوله نعمتك 
هــذه مفرد مضاف فتفيد العموم، يعنــي كأنه يقول اللهم إني أعوذ بك من زوال 

نعمك والنعم تشمل النعم الظاهر والباطنة.

والاســتعاذة مــن زوال النعم يتضمن الحفظ من الوقــوع في المعاصي لأن 
ُ مَا  َ لََا يُغَيِّّرِ الوقوع في المعاصي سبب في زوال النعم فإن الله  يقول ﴿إنَِّ ٱللَّهَّ

نفُسِهِمۡ﴾ ]الرعد: 11[ فاستحضر هذا المعنى العظيم.
َ
واْ مَا بأِ ُ ٰ يُغَيِّّرِ بقَِوۡمٍ حَتَّىَّ

»اللهــم إني أعوذ بك من زوال نعمتك« قد يتبادر إلى الذهن أننا لا نريد زوال 
هــذه النعمة ونريد بقاء النعمة لكن هناك معنى خفي، وهو أنك تســأل ربك أن 

يبعدك عن كل سبب تزول به النعم، وهو الذنوب والمعاصي.

قال »وتحول عافيتك« يعني انتقال العافية إلى ضدها.



ــ تحفة الأخيار  50ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

ذ من ضدها وهــو المرض، وإن كانت  فــإن كانت العافيــة في البدن فإنه يتعوَّ
ذ من ضد هذه العافية وهي ذهاب المال وحصول الآفة له  العافية في المال فيتعوَّ
ذ بالله  من ذهاب دينه  أو حصــول الفقــر، وإن كانت العافية في الدين فيتعــوَّ

وردته عن الإسلام أو النقص الذي يحصل له في دينه، وهكذا في سائر النعم.

قال »وفُجاءة نقمتك« يعني أن تحصل العقوبة بغتة من غير توقع.

وذلــك أن العقوبــة قد تكون على وجه التدريج تأتي رويــداً رويداً، فحينئذ 
ربما أن العبد يتنبه فيتخذ الأســباب لمنع وقوع هذه العقوبة، كأن يكون حصل 
منــه معــاصٍ فبدأت عقوبة متدرجــة كأن يكون ضعف في بدنــه بداية مرض ثم 

يتنبه فيتوب إلى الله  ويلجأ إلى ربه ربما رفع الله  عنه.

لكن إذا وقعت العقوبة بغتة فحينئذ لا يمكن التدارك، فلهذا خصها في قوله 
»وفجاءة نقمتك«.

ثــم قــال »وَجَمِيــعِ سَــخَطكَِ« هذا تعميــم بعــد تخصيص، يعنــي جميع ما 
يســخط الله ، وكما تقدم أن الذنوب مما يسخط الله  وتترتب عليها 

العقوبات.

وفي هذا الحديث إثبات السخط لله  على ما يليق بجلاله وعظمته.

نعم

وعنــه  قال كان رســول الله صلى الله عليه وسلم يقــول »اللهم إني أعــوذ بك من غلبة 
الدين وغلبة العدو وشماتة الأعداء« رواه النسائي وصححه الحاكم.

»غلبــة الدّيــن« أي أن يقهره الدين، وهو الدين الــذي ليس عنده وفاء، ليس 
عنــد المدين وفاء لهــذا الدين، خاصة إذا طالبه به الدائــن، فهذا يكون قد غلبه 

الدين، والدين إذا غلب صاحبه أصابه بالهم والغم.



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 51 حمد الونيس . أحمد بند 

ولــه- يعني الدين الذي يغلب- له آثار على صاحبه فربما كذب وأخلف، 
ولهذا قال النبي صلى الله عليه وسلم »إن الرجل إذا غرمِ حدّث فكذب ووعد فأخلف«

أمــا الدين الذي لا يغلــب المدين يعني لا يعجز عــن وفائه بل يغلب على 
ظنه أنه يؤدي الدين عند حلول الأجل فهذا لا يُســتعاذ منه وليس داخلاً في هذا 

الحديث.

وعلــى هــذا يُحمل أن النبي صلى الله عليه وسلم اســتدان بل مــات  ودرعه 
مرهونة عند يهودي في شــعيرٍ اشــراه لأهله فهذا دين عليه لأن الرهن ما يكون 

إلا بدين واستدان أيضاً في غير هذه القصة.

إذن هــذا ديــن لم يغلــب صاحبه، والمســتعاذ منه غلبة الديــن، وهو الذي 
يعجز صاحبه عن الوفاء.

قال بعد ذلك »وغلبة العدو« لأن العدو إذا غلب وقهر الانسان أو قهر أهل 
البلد إذا اســتولى عليها حصل لهم بذلك الذل والهوان والتشــريد وأخذ المال 

وغير ذلك مما يستعاذ منه.

قال »وَشَــمَاتَةِ الأعَْــدَاءِ« يعني فرح الأعداء بما يصيب الإنســان من البلاء، 
وهذا يتضمن الاستعاذة من نزول البلاء.

يعني إذا قال »اللهم إن أعوذ بك من شــماتة الأعداء« يشــمل أنه لو حصل له 
بلاء لا يُشــمت ويشــمل أيضاً ألا يحصــل البلاء أصلاً، لأن البــاء إذا حصل 

وعلم به العدو فإنه يشمت به.

نعم

***



ــ تحفة الأخيار  52ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

وعن بريدة  قال: سمع النبي صلى الله عليه وسلم رجلا يقول: اللهم إني أسألك بأنني 
أشهد أنك أنت الله لا إله إلا أنت الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له 
كفوا أحد، فقال رســول الله صلى الله عليه وسلم »لقد ســأل الله باسمه الذي إذا سُئل به أعطى وإذا 

دعي به أجاب« أخرجه الأربعة وصححه ابن حبان.

هذا الحديث يقول فيه  أنه لما ســمع رجلا يقول: اللهم إني 
أسألك بأني أشهد أنك أنت الله لا إله إلا أنت، يعني أشهد بأنك تستحق العبادة 
وحــدك لا شــريك لك، الأحد أي أنــه واحد  في ذاته وواحــد في ربوبيته 

وواحد في ألوهيته وواحد في أسمائه وصفاته.

الصمــد: هو الذي تصمــد إليه الخلائــق ويقصدونــه في حوائجهم وذلك 
. لكماله

. الذي لم يلد ولم يولد: وذلك لغناه

ولم يكن له كفوا أحد: ليس له نظير وليس له مثيل سبحانه وتقدّس.

هذا الدعاء إنما هو ثناء على الله  ولم يُذكَر فيه المدعو به، إذا تأملت 
الآن بماذا دعا الرجل لا نعلم.

  وذلك لأن الدعاء ليس مقصودا، المقصود هو الثناء على الله

وفيــه أن مــن يدعو بهــذا الدعاء يعني يتوســل في دعائه بهــذا الثناء على الله 
 أنه حري أن يُعطى سؤاله وأن يُجاب دعاؤه.

وفي بعض الروايات أن هذا هو الاسم الأعظم الذي إذا دُعي به أجاب وإذا 
سُئل به أعطى.

نعم 



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 53 حمد الونيس . أحمد بند 

وعن أبي هريرة  قال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول »اللهم أصلح لي ديني 
الذي هو عصمة أمري وأصلح لي دنياي التي فيها معاشي وأصلح لي آخرتي التي 
فيهــا معادي واجعل الحياة زيادة لي في كل خيــر واجعل الموت راحة لي من كل 

شر« أخرجه مسلم.

»اللهــم أصلح لي ديني« يعني أن توفقني لأن أقوم بما أمر الله به وأجتنب ما 
نهى الله  عنه، وأقوم به على الوجه الأكمل.

»الذي هو عِصمة أمري« يعني ديني هذا هو الذي أعتصم به في جميع أموري 
فــإذا صلح ديــن المرء اعتصم من عذاب الله  وعصمــه الدين من الوقوع 

فيما حرم الله.

قــال »وَأَصْلِــحْ لـِـي دُنْيَايَ الَّتـِـي فيِهَا مَعَاشِــيَ« صلاح الدنيــا يكون بحصول 
الكفاية والاستغناء عن الناس وسلامة هذه الدنيا من الآفات ومن الشرور.

قــال »وأصلح لي آخرتي التي فيها معــادي« صلاح الآخرة يكون بالنجاة من 
النار وبدخول الجنة.

ثم قال »واجعل الحياة زيادة لي من كل خير« أي بأن تكون هذه الحياة أتزود 
فيها بالأعمال الصالحات.

»والمــوت راحــة لي من كل شــر« فيرتــاح من الفتَــن، ويرتاح مــن المحن، 
ويرتــاح مــن البلاء، ولهذا قال النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث الآخــر »وَإذَِا أَرَدْتَ بعِِبَادِكَ 

فتِْنَةً فَاقبضِْنيِ إلَِيْكَ غَيْرَ مَفْتُون«

هل هذا الحديث يدل أو قد يشكل على البعض أن في هذا الحديث سؤال 
الموت وقد ورد النهي عن أن يتمنى الإنســان المــوت؟ قال »لا يتمنينّ أحدكم 



ــ تحفة الأخيار  54ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

المــوت لضر نزل به، فــإن كان لا محالة فليقل: اللهم أحيني ما كانت الحياة خير لي 
وتوفني إذا كانت الوفاة خيرا لي«

يقــال هذا الحديث ليس داخلا في النهي؛ لأنه قال »واجعل الموت راحة لي 
من كل شــر«، يعني أنه إذا كان في زمان فتن فإن الإنسان يتمنى أن يموت لأجل 
أن يســلم له دينه مــن هذه الفتنة، وهذا مما يســتثنى فيجوز للإنســان أن يتمنى 
الموت في أوقات الفتن، لماذا؟ لأنه يخشى على دينه ويخشى أن يظل فيموت 

على غير الإسلام أو يموت على معاصٍ وذنوب.

إذن المقصــود أن هذه الجملة من الحديث ليس فيها تمني الموت المنهي 
عنه؛ لأنه لم يقل أمتني، وإنما قال »اجعل الموت راحة لي من كل شر« فهذا مقيد 

وليس داخلا في النهي.

وعن أبي موســى الأشــعري  قال: كان النبي صلى الله عليه وسلم يدعــو »اللهم اغفر 
لي خطيئتي وجهلي وإسرافي في أمري وما أنت أعلم به مني، اللهم اغفر لي جدي 
وهزلــي وخطئي وعمدي وكل ذلك عندي، اللهــم اغفر لي ما قدمت وما أخرت 
وما أســررت وما أعلنت وما أنت أعلم به مني أنــت المقدم وأنت المؤخر وأنت 

على كل شيء قدير« متفق عليه.

قولــه في هذا الدعاء »اللهم اغفــر لي خطيئتي وجهلي« الجهل يطلق ويراد به 
ضــد العلم ويطلق ويراد به عدم الحلــم والبصيرة فيحصل منه الظلم ويحصل 
ــوءَٓ  ِينَ يَعۡمَلوُنَ ٱلسُّ ِ للَِّذَّ منــه الجهل ومــن ذلك قول الله تعالى ﴿إنَِّمَا ٱلتَّوۡبَةُ عََلَىَ ٱللَّهَّ

بِِجَهَلَٰةٖ﴾ ]النساء: 17[

ليــس المقصود هذا الجهل الذي هو ضــد العلم وإنما بجهالة منه بعاقبتها 
وإيجابها لسخط الله  وعقابه فحينئذ يُستعاذ من الجهل بهذا المعنى.



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 55 حمد الونيس . أحمد بند 

قــال »وإســرافي في أمري« الإســراف مُجــاوزة الحد في كل شــيء، لهذا قال 
مۡرِناَ﴾ ]آل عمران: 147[

َ
افَنَا فِِيٓ أ  ﴿رَبَّنَا ٱغۡفِرۡ لََناَ ذُنوُبَنَا وَإِسۡۡرَ

»ومــا أنت أعلم به مني« فوضَ علــم ذلك إلى الله  لأن العبد قد يذنب 
وينسى أنه قد أذنب والله  لا يخفى عليه شيء.

قــال »اغفر لي جــدي وهزلي« الجد ضــد الهزل والهزل أن يعمل الإنســان 
الشــيء أو يقولــه مــن غير قصــد، وإنمــا من بــاب اللعب ومن بــاب الضحك 
والمزاح، ومن المعلوم أن أمور الدين لا يجوز فيها الهزل واللعب، ولهذا من 
ســخر بشيء فيه ذكر الله  أو بدين الإسلام أو بالرسول  أو 
بالقــرآن فإنه يكفر بإجماع أهل العلم، وإن قال أنا لم أقصد، لأن الهزل في هذه 

الأمور لا يُقبل أبداً وإنما محلها التعظيم والإجلال.

قال »خطئي وعمدي«

الخطأ ما يقع من الإنسان بغير قصد، خلاف العمد، كونه يتعوذ من العمد، 
أن يخالــف أمر الله  عمدا هــذا واضح، لكن الخطأ الأصل أنه معفو عنه، 
لكن بعض الخطأ قد يكون بسبب تقصير في التعلم، وحينئذ لا يُعذر به صاحبه، 
لأنه قد تهيأت له أسباب العلم وإنما هو قصّر في التعلم أو قصّر في أخذ الاحتياط 
في بعض الأمور وتســاهل وحصل منه الخطأ، فهذا لا يعذر به، ولهذا يســتعاذ 

منه، لأنه يترتب عليه الحساب والمعاقبة.

قــال »وكل ذلــك عندي« هــذا أيضاً إقــرارٌ بالذنــب واعــراف، وعرفنا أن 
الاعتراف من أسباب قبول الدعاء.

ثــم قال »اغفر لي مــا قدمت« يعني مــن الذنوب المتقدمــة، وما أخرت من 
الذنوب التي ســوف تأتي بعد ذلك، يسأل الله  أن يغفرها له أو أن يعصمه 

من الوقوع فيها.



ــ تحفة الأخيار  56ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

»أنت المقدم« تقدم من تشاء من عبادك فيتصف بصفات الكمال

»وأنــت المؤخــر« تؤخر أيضا من شــئت من عبــادك بخذلانــه وإبعاده عن 
رحمتك.

طيب لعلنا نقف على هذا الحديث، والله أعلم، وصلى الله وسلم على نبينا 
محمد.

***



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 57 حمد الونيس . أحمد بند 

بسم الله والحمد لله وصلى الله وسلم على رسول الله.

 : يقول المؤلف

وعن أنس  قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: »اللهم انفعني بما علمتني 
وعلمني ما ينفعني وارزقني علما ينفعني« رواه النسائي والحاكم.

الحمد لله رب العالمين، وأشــهد أن لا إله إلا الله وحده لا شــريك له، وأشــهد 
أن نبينــا محمدًا عبده ورســوله، صلى الله عليــه وعلى آله وأصحابــه والتابعين لهم 

بإحسان إلى يوم الدين وسلم تسليمًا كثيرًا.

أما بعد ففي هذا الحديث يقول النبي صلى الله عليه وسلم »اللهم انفعني بما علمتني وعلمني ما 
ينفعني وارزقني علما ينفعني«

»اللهــم انفعني بمــا علمتني« أي ما علمتني فيما مضى مــن العلم فاجعله نافعاً 
وارزقني العمل به واجعله ســبباً لخشــيتك والقــرب منك، لأن العلــم إن لم يَعقُبه 

العمل فإنه لا يكون نافعا.

ثــم قــال: »وعلمني مــا ينفعني« يعني علمنــي -في هذا الزمــان الحاضر- علما 
ينفعني، يعني يكون ســببا للقرب من الله  وتحقيق الخشــية له ســبحانه فيكون 

من العلم النافع.

مْنيِ مَــا يَنْفَعُنيِ«: هَــذَا فـِـي الْحَاضِرِ  ثــم قــال: »وَارزُقْنـِـي عِلْمًــا يَنْفَعُنـِـي« »علِّ
»وَارزُقْنيِ« يعني في المستقبل.

العلــم النافع هو العلم الشــرعي، ســواء كان يتعلق بالأصــول أو بالفروع، وإذا 
أطلق العلم في الكتاب والسنة فإنما يراد به علم الشريعة، وهو الذي ورد فيه الفضل 

الذي مر معنا شيءٌ منه.

نعم



ــ تحفة الأخيار  58ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

وعــن أبــي هريــرة  قــال: ســمعت رســول الله صلى الله عليه وسلم يقــول: »والله إني 
لأستغفر الله وأتوب إليه في اليوم أكثر من سبعين مرة« رواه البخاري.

وعن ابن عمر  قال: كنا نعد لرسول الله صلى الله عليه وسلم في المجلس الواحد مائة 
مــرة: »رب اغفر لي وتب علــيَّ إنك أنت التواب الغفور« رواه أبو داود والترمذي 

وقال حديث حسن صحيح.

في الحديث الأول أنه  كان يستغفر الله ويتوب إليه في اليوم أكثر 
من سبعين مرة.

وهذا فيه الإرشاد لأمته أن يُكثروا من الاستغفار، والاستغفار هو طلب المغفرة، 
وأيضا يسأل ربه  أن يتوب، أستغفر الله وأتوب إليه.

وفي الحديــث الآخر قال: »رب اغفر لي وتب علي« ما المراد بالتوبة هنا؟ يعني 
وفقني للتوبة، أو أنني إذا تبت تقبل مني التوبة من الذنب، وهذا لا شك أنه يدل على 

الحث والترغيب في الإكثار من الاستغفار.

نعم

اد بن أوس  عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: »سيِّدُ الاستغفار أن يقول  وعن شدَّ
العبد: اللهم أنت ربي لا إله إلا أنت، خلقتني وأنا عبدُك وأنا على عهدك ووعدك 
ما اســتطعت، أعوذ بك من شــر ما صنعت، أبوء لك بنعمتــك علي، وأبوء بذنبي 

فاغفر لي فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت« رواه البخاري في صحيحه.

هــذا الحديــث حديــث عظيم وهو ســيد الاســتغفار، ومعنى ســيد الاســتغفار 
أي أشــرفه وأعظمــه، وذلك لأنه ورد فيــه من المعاني ما لم يرد في أدعية الاســتغفار 
الأخــرى، ووجه كون هذا الاســتغفار هو ســيد الاســتغفار وأشــرف الاســتغفار ما 
تضمن من الإقــرار لله  بالربوبية والألوهية، والإقرار على النفس بالعبودية لله 



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 59 حمد الونيس . أحمد بند 

، والاعــراف لله  بأنه الخالق، وما تضمن أيضا من إقرار العبد بنعم الله 
 عليه، والإقرار بذنوبه، وأن الله  وحده هو الذي يغفر الذنوب.. إلى غير 

ذلك من المعاني، هذا يدل على أن هذا الاستغفار هو أشرف الاستغفار.

وفي قولــه: »اللهــم أنت ربــي لا إله إلا أنــت« هذا فيــه إثبات الربوبيــة وإثبات 
الألوهيــة، »خلقتني وأنا عبدك« هذا يقوله الرجــل أما المرأة ماذا تقول؟ وأنا أمتك، 

تقول المرأة »خلقتني وأنا أمتك«.

»علــى عهدك ووعدك« على عهدك: يعني ما عاهدتــك عليه، وعلى وعدك أي 
ووعدتك من الإيمان وإخلاص العمل لك.

»أعوذ بك من شر ما صنعت« أي أعوذ بك من الذنوب لأن الذنوب كلها شر.

»أبوء لك بنعمتك علي« يعني أعترف بما أنعمت علي من النعم العظيمة »وأبوء 
بذنبي« أي أعترف بذنبي، ومرّ معنا أن الاعتراف بالذنب سبب لمحوه ومغفرته.

ثم قال »فاغفر لي فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت«

في قولــه »وأبــوء بذنبي« يعني أعترف بذنبي هذا ليس مــن المجاهرة بالذنب في 
شيء، المجاهرة بالذنب أن العبد يجاهر بذنوبه أمام الناس، وهذا ورد فيه الحديث 
  كل أمتــي معافى إلــى المجاهرين« أما هنا فإنه يبوء بذنبــه يعني أنه يعترف لله«
ــل بالإقرار والاعتراف بالذنب  فيمــا بينــه وبين ربه بهذا الذنب، وهذا من باب التوسُّ

لعل الله  أن يغفر له.

نعم

***



ــ تحفة الأخيار  60ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

والآيات والأحاديث في فضل الذكر والدعاء والاستغفار كثيرةٌ معلومة.

وقد رأيتُ جمع ما يسرَ الله تعالى مما صحَّ عن النبي صلى الله عليه وسلم من الأذكار والأدعية 
المشــروعة عقب الصلوات الخمس، وفي الصباح والمساء، وعند النوم واليقظة، 
وعنــد دخول المنزل والخــروج منه، وعند دخول المســجد والخروج منه، وعند 
الخروج للســفر والقفول منه، وقد ســميتُها )تُحفة الأخيار ببيــان جملةٍ نافعةٍ مما 

ورد في الكتاب والسنة الصحيحة من الأدعية والأذكار(

مقتصــرا علــى ما صحــت به الأخبار عــن النبــي صلى الله عليه وسلم دون غيره، لتكــون زاداً 
للمســلم وعوناً له بمشيئة الله تعالى في المناسبات المذكورة، مع أحاديث أخرى 
في فضل الذكر والدعاء، مع نصيحتي لكل مسلم ومسلمة بالعناية بالذكر والدعاء 
في جميع الأوقات، عملاً بما تقدم من الآيات والأحاديث في ذلك، والله أســأل أن 
ينفعني بها وجميع المســلمين، إنه جوادٌ كريم، وصلى الله وسلم على نبينا محمد 

وآله وصحبه.

هــذا مــن كلام الشــيخ  فيه أنه اعتنــى بالأحاديث الصحيحــة الثابتة عن 
رســول الله صلى الله عليه وسلم وقــد التــزم ذلك  فإذا ذكــر حديثا ليــس في الصحيحين أو في 
أحدهما فإنه يعقبه بتخريجه والحكم عليه، وربما في مواضع يسيرة يكتفي بتصحيح 

غيره، المقصود أنه اعتنى بذكر الأحاديث الثابتة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم.

ومــا تقــدم هو كالمقدمــة في ذكر الآيــات والأحاديــث الواردة في فضــل الذكر 
والدعــاء، ثم إن الشــيخ  ســوف يعقد فصولًا لــأذكار والأدعيــة الواردة في 
مناســبات معينة، كأذكار النوم وأذكار الصباح والمســاء ودخــول المنزل والخروج 

منه، إلى غير ذلك، سوف يعقد فصلا لكل ذكر من هذه الأذكار.

نعم



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 61 حمد الونيس . أحمد بند 

فصلٌ في بيان الأذكار المشروعة بعد السلام في الصلوات الخمس.

لقد ثبت عن رســول الله صلى الله عليه وسلم أنه كان إذا ســلم من صلاة الفريضة اســتغفر الله 
ثلاثا وقال: اللهم أنت السلام ومنك السلام تباركت يا ذا الجلال والإكرام، لا إله 
إلا الله وحده لا شــريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شــيء قدير، اللهم 
لا مانع لما أعطيت ولا معطي لما منعت ولا ينفع ذا الجَد منك الجد، لا حول ولا 
قوة إلا بالله، ولا نعبد إلا إياه له النعمة وله الفضل وله الثناء الحســن، لا إله إلا الله 
مخلصين له الدين ولو كره الكافرون، ويسبح الله ثلاثا وثلاثين ويحمده مثل ذلك 
ويكبره مثل ذلك، ويقول تمام المئة لا إله إلا الله وحده لا شريك له له الملك وله 
الحمد وهو على كل شــيء قدير، ويقرأ آية الكرســي وقل هو الله أحد وقل أعوذ 
بــرب الفلق وقل أعوذ برب الناس بعد كل صلاة، ويســتحب تكرار هذه الســور 
ثــاث مرات بعد صلاة الفجر وصلاة المغرب؛ لــورود الحديث الصحيح بذلك 
عن النبي صلى الله عليه وسلم، كما يســتحب أن يزيد بعــد الذكر المتقدم بعد صلاة الفجر وصلاة 
المغرب قول: لا إله إلا الله وحده لا شريك له له الملك وله الحمد يحيي ويميت 
وهو على كل شــيء قدير عشــر مرات؛ لثبوت ذلك عن النبي صلى الله عليه وسلم، وإن كان إماماً 
انصــرف إلــى الناس وقابلهــم بوجهه بعد اســتغفاره ثلاثاً وبعد قولــه اللهم أنت 
السلام ومنك الســام تباركت يا ذا الجلال والإكرام، ثم يأتي بالأذكار المذكورة 
كمــا دل على ذلك أحاديث كثيرة عن النبي صلى الله عليه وسلم، منها حديث عائشــة  في 

صحيح مسلم، وكل هذه الأذكار سنة وليست فريضة.

هذا الفصل عقده الشيخ  في بيان الأذكار المشروعة بعد صلاة الفريضة، 
وقــد أجمع العلماء على مشــروعية الذكر بعد الصلاة كمــا حكاه النووي  في 
كتاب الأذكار، ولهذا قال الشيخ  في آخر كلامه: كل هذه الأذكار سنة وليست 

فريضة.



ــ تحفة الأخيار  62ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

ومُســتند الإجماع على ســنية هذا الذكر بعد الصلاة قول الله  ﴿وَمِنَ اللَّيلِْ 
جُودِ﴾ قال ابن عباس : »أمره أن يسبح في أدبار الصلوات  دْباَرَ السُّ

َ
فَسَبِّحْهُ وَأ

كلها« أخرجه البخاري.

لََاةَ فاَذكُْرُوا الَلَّهّهَ قيَِامًا وَقُعُودًا وَعََلَىَ جُنُوبكُِمْ﴾ وقال الله  ﴿فَإذَِا قَضَيتُْمُ الصَّ

ــوا كما  وممــا يــدلُّ لــه أيضا من ســنة النبــي صلى الله عليه وسلم أنــه  قال »صلُّ
رأيتموني أصلي« أخرجه البخاري.

وكان من هديه  أن يأتي بهذه الأذكار بعد الصلاة.

هنا مســألة لها تعلق بما ســيأتي وهو أنه يرد في بعض الأدعية والأذكار ذكر »دبر 
الصلاة«، فما المُراد بدُبر الصلاة؟ 

حاصل ما ذكره شــيخ الإســام ابن تيمية  أنه إن كان دبر الصلاة ورد في 
ذكر فيكون بعد الصلاة، وإن كان ورد في دعاء فيكون قبل الســام، وهذا له مناســبة 
من جهة أن العبد إذا كان في الصلاة فإنه أقرب إلى ربه ويناجي ربه فناسب أن يدعوه، 

وأن يسأله، أما بعد الفراغ من الصلاة فالمناسب هو الذكر.

. نشرع في ذكر هذه الأذكار الواردة بعد الصلاة كما ذكر الشيخ

أول هذه الأذكار ما جاء في حديث ثوبان  قال: »كان رســول الله صلى الله عليه وسلم إذا 
انصرف من صلاته استغفر ثلاثا وقال: اللهم أنت السلام ومنك السلام تباركت يا ذا 

الجلال والإكرام« 

فهــذا فيه أنه يســتغفر ثلاثا ويأتي بهذا الذكر »اللهم أنت الســام ومنك الســام 
تباركــت يا ذا الجلال والإكرام« لكن إذا كان إماماً بعدما يأتي به ينصرف مقبلاً على 

المأمومين، وهنا خطأ من بعض الأئمة، بعض الأئمة بمجرد ما يسلّم يلتفت.



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 63 حمد الونيس . أحمد بند 

نقول: الســنة أن تبقى مستقبل القبلة بقدر هذا الذكر، بقدر ما تقول: أستغفر الله 
ثلاثــا اللهم أنت الســام ومنك الســام تباركت يــا ذا الجلال والإكــرام، ثم تُقبل 
بوجهك على المأمومين، وهذا لأنه جاء في حديث عائشــة عند مســلم قالت: »كان 

النبي صلى الله عليه وسلم إذا سلم لم يقعد إلا مقدار ما يقول: اللهم أنت السلام« إلى آخره.

مــن الأذكار أيضا بعد الصلاة ما في الصحيحين من حديث المغيرة  أن 
رسول الله صلى الله عليه وسلم كان إذا فرغ من الصلاة وسلم قال: »لا إله إلا الله وحده لا شريك له، 
له الملك وله الحمد وهو على كل شــيء قدير، اللهم لا مانع لما أعطيت ولا معطي 

لما منعت ولا ينفع ذا الجد منك الجد«

ومعنــى: لا ينفــع ذا الجد منك الجد، يعنــي لا ينفع ذا الغنى غنــاه وحظه، إنما 
. الذي ينفعُه عمله الصالح بعد رحمة الله

مــن أذكار ما بعد الصلاة أيضا حديث ابن الزبير  أنه كان يقول دُبُر كل 
صــاة حين يســلّم -يعنــي بعد الصلاة على ما قرره شــيخ الإســام- »لا إله إلا الله 
وحده لا شــريك له له الملك وله الحمد وهو على كل شــيء قدير، لا حول ولا قوة 
إلا بالله، لا إله إلا الله ولا نعبد إلا إياه له النعمة وله الفضل وله الثناء الحســن، لا إله 
إلا الله مخلصيــن لــه الدين ولو كره الكافــرون« قال ابن الزبير: كان رســول الله صلى الله عليه وسلم 

يهلل بهنّ دبر كل صلاة.

من أذكار ما بعد الصلاة أيضاً التســبيح والتحميد والتهليل وهذا جاء في الســنة 
على عدة وجوه.

الوجه الأول: التســبيح ثلاثــا وثلاثين والتحميــد ثلاثا وثلاثيــن والتكبير ثلاثا 
وثلاثين ثم يقول: لا إله إلا الله وحده لا شــريك له، له الملك وله الحمد وهو على 
كل شــيء قدير، وهــذه الصيغة هي التــي ذكرها الشــيخ  ودل عليها حديث 

أبي هريرة -رضي الله تعالى عنه- في الصحيح.



ــ تحفة الأخيار  64ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

من الصيغ أيضا في التســبيح والتحميد والتكبير أن يســبح ثلاثا وثلاثين ويحمد 
ثلاثــا وثلاثيــن ويكبّر أربعا وثلاثيــن، وهذه دلّ عليها أيضا حديــث كعب بن عجرة 

-رضي الله تعالى عنه- في الصحيح.

أيضا من الصيغ التسبيح والتحميد والتكبير ثلاثا وثلاثين مرة فيكون المجموع 
تسعا وتسعين مرة، يعني يقول سبحان الله والحمد لله والله أكبر سبحان الله والحمد لله 
والله أكبر حتى يتم ثلاثا وثلاثين فيكون المجموع تسعا وتسعين، هذه دل عليها ما في 
الصحيحين من حديث أبي هريرة -رضي الله تعالى عنه- يعني يروي هذا الحديث، 
لما سُــئل عن كيفية ذكره قال: »يقول: ســبحان الله والحمد لله والله أكبر حتى يكون 

. منهن كلهن ثلاث وثلاثون« هذه يقولها الراوي أبو صالح عن أبي هريرة

مــن صفات التســبيح أيضا أن يأتي بالتســبيح عشــراً والتحميد عشــراً والتكبير 
عشراً، وهذا يدل له ما جاء في سنن أبي داود وغيره عن النبي صلى الله عليه وسلم.

ومن صيغ التســبيح أيضا أن يســبح خمساً وعشــرين ويحمد خمساً وعشرين 
ويكــر خمســا وعشــرين ويُهلِّل خمسًــا وعشــرين، وهــذا دلَّ له حديــث ابن عمر 

 عند النسائي.

ذكر الشــيخ أيضًــا من أذكار مــا بعد الصــاة أن يقرأ آية الكرســي والإخلاص 
والمعوذتين أما آية الكرسي فدلَّ لها ما رواه النسائي في السنن الكبرى عن أبي أمامة 
 قال: قال رســول الله صلى الله عليه وسلم »من قرأ آية الكرســي في دبر كل صلاة مكتوبة لم 

يمنعه من دخول الجنة إلا أن يموت«

وأمــا ما يتعلق بالمعوذتيــن فجاء حديث عقبة بن عامــر  عند أبي داود 
وغيره، قال »أمرني رسول الله صلى الله عليه وسلم أن أقرأ بالمعوذتين دبر كل صلاة«

وفي رواية عند أبي داود -تنتبه لهذه الرواية- قال: »بالمعوذات«.



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 65 حمد الونيس . أحمد بند 

في الرواية الأولى قــال بالمعوذتين ما المراد؟ الفلق والناس، طيب بالمعوذات 
ما المراد؟

هل الإخلاص فيها تعوذ؟ كيف يكون؟ نعم يقال من باب التغليب.

وهذا هو الدليل، وإلا لو قيل ما الدليل على أنه يأتي بسورة الإخلاص في أذكار 
مــا بعد الصلاة؟ هذا هو الدليل، أن المعوذات دخلت فيها الإخلاص تغليبا، ولهذا 
ذكــر النــووي  في الأذكار قال: ينبغي أن يقرأ قــل هو الله أحد وقل أعوذ برب 

الفلق وقل أعوذ برب الناس.

فســورة الإخلاص تدخــل في لفظ المعوذات، وإنما ســميت معوذات من باب 
التغليب فأُلحقت بها الإخلاص.

ولفظ المعوذات في بعض الأحاديث ورد يراد به الســورة الثلاث، وهذا مُعضد 
لقولنا إن المعوذات تدخل فيها الإخلاص.

في صحيــح البخاري عن عائشــة  »أن النبــي صلى الله عليه وسلم كان إذا أخذ مضجعه 
نفث في يديه وقرأ بالمعوذات ومسح بها جسده«

المعوذات ماذا يراد بها عند النوم؟ الســور الثلاث، تدخل فيها الإخلاص، جاء 
هذا صريحا عند البخاري من حديث عائشة  »أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا أوى إلى 
فراشــه كل ليلة جمع كفيه ثم نفت فيهما فقرأ قل هو الله أحد وقل أعوذ برب الفلق 

وقل أعوذ برب الناس« إلى آخره.

إذن هذا هو الدليل للإتيان بسورة الإخلاص بعد كل صلاة.
الشــيخ -رحمه الله تعالى رحمةً واســعة- ذكر أن هذه الســور الثلاث يُســنُّ أن 
يُؤتَى بها بعد صلاتي المغربي والفجر ثلاث مرات، يأتي بقل هو الله أحد ثلاث مرات 

والفلق ثلاث مرات والناس ثلاث مرات.



ــ تحفة الأخيار  66ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

وقال: كما دلت على ذلك الأحاديث الصحيحة.

ما هي الأحاديث الصحيحة اللي دلت على هذا؟ هل منكم أحد يعرف؟ 

ســيأتي معنا -إن شاء الله تعالى- في أذكار الصباح والمساء أن الإنسان يأتي بهذه 
السور ثلاث مرات صباحا ومساء، لكن الكلام ما الدليل على أنه يأتي بها بعد صلاة 

المغرب ثلاث مرات وبعد صلاة الفجر ثلاث مرات؟

ممكن يُحمل -طبعا هذا حســب فهمنا القاصر والشــيخ عالــم وإمام- ربما أن 
الشــيخ وقــف علــى دليل دل على ذلــك لم نقف عليــه لقصورنا وضعفنــا، هذا أمر 

يحتاج منا مزيد بحث.

وإما أن يقال إن الشيخ  أراد بذلك أنه بعد صلاة الصبح، أليس هذا وقتا 
لأذكار الصبــاح وبعد صلاة المغرب أليس هذا قولا عند جماعة من العلماء أن هذا 
وقت أيضاً للأذكار أذكار المساء؟ فيمكن من هذا الباب أن يأتي بها بعد الصلاة لأنها 

من أذكار الصبح والمساء، وإلا فإنا لا نعرف دليلاً خاصاً بذلك.

وثمــرة المســألة -حتى تتضــح- لو أن شــخصاً أتى بأذكار المســاء بعد صلاة 
العصر وأتى بهذه الســور الثلاث ثلاث مرات، على كلام الشــيخ إذا صلى المغرب 
مــاذا يفعل؟ يأتي بهــا ثلاث مرات، انتبه، على كلام الشــيخ قيدها بالصلاة، ولم يقُل 
إنهــا مــن أذكار الصباح والمســاء، هذه ثمــرة الخلاف، فنحتاج إلــى دليل يخصص 

الإتيان بها ثلاث مرات بعد صلاة المغرب وبعد صلاة الفجر.

كما قلت، لعل الشيخ وقف على دليل لم نقف عليه لقصورنا.

ولهذا فإن الشــيخ المحدّث عبد المحسن العبّاد -وفقه الله وحفظه- في شرحه 
لســنن أبي داود ذكر كلاما حول هذه المســألة، قال: ولم أعــرف ما هو الدليل على 
هذا، والشيح عبد العزيز ابن باز  معروف بعنايته بالآثار وبالحديث وتعويله 



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 67 حمد الونيس . أحمد بند 

على الأدلة، إذن يحتاج منا إما لمزيد بحث للنظر وإن لم نجد دليلا فالأصل هو اتباع 
الدليل، فهذا هو الذي تعلمناه من الشيخ عبد العزيز بن باز  ومن مشايخنا بل 
مشايخ السنة كلهم يدعون إلى اتّباع الدليل إذا ظهر للعبد، وإذا لم يظهر الدليل فإنه 
يتبع ما هو عليه مما يعتقده، أما ما لم يدل عليه دليل فإنه لا يعمل به، وهذا مشــهور 

معروف عند الأئمة فإنهم يوصون بهذا.

والشيخ  ربما خالف مشايخه في مسائل لأنه لم يظهر له فيها الدليل.

هناك مسألة أيضاً ذكرها الشيخ  وهي مسألة قول لا إله إلا الله وحده لا 
شريك له له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير بعد صلاة الفجر وبعد صلاة 
المغرب، عشــر مــرات، وهذه دل عليها حديث أبي أيــوب الأنصاري  عند 
الإمــام أحمد، قال  »من قال إذا صلــى الصبح لا إله إلا الله وحده لا 
شريك له له الملك وله الحمد هو على كل شيء قدير عشر مرات..« انظر إلى الفضل 
المرتب على الإتيان بهذا الذكر عشــر مرات قال »كانت له عدل أربع رِقَابٍ، وكُتبَِ 
له بهِِنَّ عَشر حَسَنَاتٍ ومُحي عنه بهِِنَّ عَشر سيئاتٍ، ورفع له بهِِنَّ عَشر دَرَجَاتٍ، وكُنَّ 

يْطَانِ حَتَّى يُمسِي، وإذا قالها بعد المغرب فمثل ذلك«. له حَرَسًا مِنَ الشَّ

وهذا الحديث حسّن سنده أيضاً الحافظ ابن حجر  في الفتح.

جاءت زيادة عند الترمذي »يحيي ويميت« 

»لا إله إلا الله وحده لا شــريك لا لــه الملك وله الحمد يحيي ويميت وهو 
على كل شيء قدير«.

نعم

***





ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 69 حمد الونيس . أحمد بند 

فصلٌ في أذكار الصباح والمساء

عن أبي هريرة  عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: »من قال حين يصبح وحين يمسي: 
ســبحان الله وبحمده مائة مرة لم يأتِ أحد يوم القيامة بأفضل مما جاء به إلا أحد 

قال مثلما قال أو زاد عليه« رواه مسلم.

وعن ابن مسعود  قال: كان نبي الله صلى الله عليه وسلم إذا أمسى قال: »أمسينا وأمسى 
الملــك لله والحمد لله لا إله إلا الله وحده لا شــريك له لــه الملك وله الحمد وهو 
على كل شــيء قدير، رب أســألك خير ما في هذه الليلة وخير ما بعدها وأعوذ بك 
من شر ما في هذه الليلة وشر ما بعدها، رب أعوذ بك من الكسل وسوء الكبر، رب 
أعوذ بك من عذاب في النار وعذاب في القبر، وإذا أصبح قال ذلك أيضا: أصبحنا 

وأصبح الملك لله« رواه مسلم.

وعن شــداد بن أوس  أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: »سيد الاستغفار: اللهم أنت 
ربي لا إله إلا أنت، خلقتني وأنا عبدك وأنا على عهدك ووعدك ما استطعت، أعوذ 
بك من شــر ما صنعت أبوء لــك بنعمتك عليّ وأبوء لك بذنبــي فاغفر لي فإنه لا 
يغفر الذنوب إلا أنت« قال »ومن قالها من النهار موقنا بها فمات من يومه قبل أن 
يمسي فهو من أهل الجنة، ومن قالها من الليل قبل أن يصبح فهو من أهل الجنة« 

رواه البخاري.

وعن عبد الله بن خُبيب قال: خرجنا في ليلة مطر وظلمة شديدة نطلب النبي صلى الله عليه وسلم 
ليصلي لنا فأدركناه فقال: »قل« فلم أقل شــيئا، ثم قال »قل« فلم أقل شيئا، ثم قال 
»قــل« فقلت يا رســول الله ما أقــول؟ قال »قل: قل هو الله أحــد والمعوذتين حين 
تمســي وحين تصبح ثلاث مرات تكفيك من كل شــيء« رواه أبو داود والترمذي 

والنسائي بإسناد حسن.



ــ تحفة الأخيار  70ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

وعــن أبــي هريرة  عــن النبي صلى الله عليه وسلم أنــه كان يعلم أصحابــه يقول: »إذا 
أصبــح أحدكــم فليقل: اللهــم بك أصبحنا وبك أمســينا وبك نحيــا وبك نموت 
وإليك النشور، وإذا أمسى فليقل: اللهم بك أمسينا وبك أصبحنا وبك نحيا وبك 
نموت وإليك المصير« رواه أبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجة وإسناده عند 

أبي داود وابن ماجة صحيح.

وعن أبي هريرة  أن أبا بكر الصديق  قال: يا رســول الله مُرني 
بكلمــات أقولهــن إذا أصبحت وإذا أمســيت، قال: »قل: اللهم فاطر الســماوات 
والأرض عالم الغيب والشــهادة رب كل شــيء ومليكه أشــهد أن لا إله إلا أنت، 
أعوذ بك من شــر نفســي ومن شر الشيطان وشــركه وأن أقترف على نفسي سوءًا 
أو أجره إلى مسلم« قال: »قلها إذا أصبحت وإذا أمسيت وإذا أخذت مضجعك«

رواه الإمام أحمد وأبو داود والترمذي والنســائي والبخاري في الأدب المفرد 
بإسناد صحيح، وهذا لفظ أحمد والبخاري.

وعــن عثمان بن عفان  قال: قال رســول الله صلى الله عليه وسلم »ما من عبد يقول في 
صباح كل يوم ومســاء كل ليلة بســم الله الذي لا يضر مع اســمه شيء في الأرض 
ولا في الســماء وهو الســميع العليم ثلاث مرات فيضره شــيء« رواه الإمام أحمد 

. والترمذي وابن ماجة، وقال الترمذي حسنٌ صحيح وهو كما قال

وعن ثوبان خادم النبي صلى الله عليه وسلم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: »ما من عبد مسلم يقول حين 
يصبح وحين يمســي ثــاث مرات: رضيت بالله ربا وبالإســام دينا وبمحمد صلى الله عليه وسلم 

نبيا، إلا كان حقا على الله أن يرضيه يوم القيامة«

رواه الإمام أحمد وأبو داود وابن ماجة بإســناد حسن، وهذا لفظ أحمد، ولكنه 
لم يســمّ ثوبان، وســماه الترمذي في روايته، وأخرجه النســائي في عمل اليوم والليلة 

بلفظ أحمد.



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 71 حمد الونيس . أحمد بند 

وفي صحيح مســلم عن أبي ســعيد الخُــدري  أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: »من 
رضي بالله ربا وبالإسلام دينا وبمحمد نبيا وجبت له الجنة«

وروى مســلم في صحيحــه أيضا عــن العباس بــن عبد المطلــب  أن 
النبي صلى الله عليه وسلم قال: »ذاق طعمَ الإيمان من رضي بالله ربا وبالإسلام دينا وبمحمد رسولا«

وعن أنس  أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: »من قال حين يصبح أو يمسي: اللهم إني 
أصبحت أشــهدك وأشهد حملة عرشك وملائكتك وجميع خلقك بأنك أنت الله 
لا أنت وحدك لا شريك لك وأن محمدًا عبدك ورسولك: أعتق الله ربعه من النار، 
ومــن قالها مرتيــن أعتق الله نصفه من النار، ومن قالها ثلاثــا أعتق الله ثلاثة أرباعه 
من النار، فإن قالها أربعا أعتقه الله من النار« رواه أبو داود بإسناد حسن، وأخرجه 
النســائي في عمل اليوم والليلة بإســناد حسن ولفظه »من قال حين يصبح اللهم إني 
أشــهدك وأشهد حملة عرشــك وملائكتك وجميع خلقك بأنك أنت الله لا إله إلا 
أنت وحدك لا شــريك لك وأن محمدا عبدك ورســولك أعتق الله ربعه ذلك اليوم 

من النار، فإن قالها أربع مرات أعتقه الله من النار«

وعــن عبــد الله بــن غنـّـام  أن رســول الله صلى الله عليه وسلم قــال: »مــن قــال حين 
يصبــح: اللهم ما أصبح بي من نعمة أو بأحد من خلقك فمنك وحدك لا شــريك 
لك فلك الحمد ولك الشكر، فقد أدى شكر يومه، ومن قال ذلك حين يمسي فقد 
أدى شكر ليلته« رواه أبو داود، والنسائي في عمل اليوم والليلة بإسناد حسن، وهذا 
لفظــه، لكنــه لم يذكر حين يمســي، وأخرجه ابن حبان بلفظ النســائي من حديث 

. ابن عباس

وقــال عبــد الله بن عمــر : لم يكن النبــي صلى الله عليه وسلم يدع هــؤلاء الدعوات 
حين يمســي وحين يصبح، »اللهم إني أســألك العافية في الدنيا والآخرة اللهم إني 



ــ تحفة الأخيار  72ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

أســألك العفو والعافيــة في ديني ودنياي وأهلي ومالي، اللهم اســتر عوراتي وآمن 
روعاتــي، اللهم احفظني من بين يديّ ومن خلفي وعن يميني وعن شــمالي ومن 
فوقــي، وأعــوذ بعظمتــك أن أغتال من تحتــي« خرّجــه الإمام أحمد في المســند 

وأبو داود والنسائي وابن ماجة وصححه الحاكم.

وعن أبي هريرة  قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم »من قال لا إله إلا الله وحده 
لا شريك له له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير عشر مرات حين يصبح 
كتب الله له مئة حســنة ومحى عنه مئة ســيئة وكانت له عدل رقبة وحفظ بها يومئذ 
حتى يمسي، ومن قالها مثل ذلك حين يمسي كان له مثل ذلك« رواه الإمام أحمد 

في مسنده بإسناد حسن.

وعنــه  أيضــا قــال النبــي صلى الله عليه وسلم »من قال إذا أمســى ثلاث مــرات أعوذ 
بكلمات الله التامات من شــر ما خلق لم تضره حُمَةٌ تلك الليلة« رواه الإمام أحمد 

والترمذي بإسناد حسن.

والحُمَة سم ذوات السموم كالعقرب والحيه ونحوهما.

وأخرج مســلم في صحيحه عن خولة بنت حكيــم  عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه 
قال »من نزل منزلاً فقال: أعوذ بكلمات الله التامات من شر ما خلق لم يضره شيء 

حتى يرتحل من منزله ذلك«

وعن عبد الله بن عبد الرحمن بن أبزى عن أبيه  أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يقول 
إذا أصبح وإذا أمســى: »أصبحنا على فطرة الإسلام وعلى كلمة الإخلاص وعلى 
دين نبينا محمد صلى الله عليه وسلم وعلى ملة أبينا إبراهيم حنيفا مســلما وما كان من المشركين« 

خرّجه الإمام أحمد في مسنده بإسناد صحيح.

وعن عبد الرحمن بن أبي بكرة أنه قال لأبيه: يا أبتِ إني أســمعك تدعو كل 



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 73 حمد الونيس . أحمد بند 

غــداة »اللهم عافني في بدني اللهم عافني في ســمعي اللهم عافني في بصري لا إله 
إلا أنت«

تعيدها ثلاثا حين تصبح وثلاثا حين تمســي وتقــول »اللهم إني أعوذ بك من 
الكفــر والفقر وأعوذ بك من عذاب القبر لا إله إلا أنت« تعيدها حين تصبح ثلاثاً 
وحين تمســي ثلاثــا، قال نعم يا بُني إني ســمعت النبي صلى الله عليه وسلم يدعــو بهن فأحب أن 

أستنّ بسنته.

رواه الإمــام أحمــد والبخاري في الأدب المفرد وأبو داود والنســائي بإســناد 
حسن.

ويُشــرع لكل مســلم ومســلمة أن يقول في صباح كل يوم لا إله إلا الله وحده 
لا شــريك له له الملك وله الحمد وهو على كل شــيء قدير مئة مرة، حتى يكون 
في حرز من الشــيطان يومه ذلك حتى يمســي لما تقــدم في الصحيحين من حديث 
أبي هريرة  عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال »من قال لا إله إلا الله وحده لا شريك له 
له الملك وله الحمد وهو على كل شــيء قدير في يوم مئة مرة كانت له عدل عشــر 
رقاب وكُتبَِت له مئة حســنة ومُحيت عنه مئة ســيئة وكانت له حرزاً من الشــيطان 
يومه ذلك حتى يمســي، ولم يأت أحد بأفضل مما جاء به إلا رجل عمل أكثر من 
ذلك، ومن قال ســبحان الله وبحمده في يوم مئة مرة حطت خطاياه ولو كانت مثل 

زبد البحر«

قال : فصلٌ في أذكار الصباح والمساء.

الصبــاح -كمــا ذكــر ابن القيــم  في الوابــل الصيب- هو مــا بين الصبح 
وطلوع الشمس، يعني ما بين طلوع الفجر وطلوع الشمس هذا وقت أذكار الصباح.

وأما أذكار المساء فتقال ما بين العصر والمغرب.



ــ تحفة الأخيار  74ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

وبعض العلماء يمد في وقت أذكار المســاء إلى أول الليل، والأمر في هذا واسع 
إن شاء الله.

ذكر الشــيخ  جملة من أذكار الصباح والمســاء، كون المسلم والمسلمة 
يحافــظ علــى هــذه الأذكار جميعا، يعني كل مــا صح عن رســول الله صلى الله عليه وسلم من أذكار 
الصباح والمساء يأتي بها كاملة لا شك أن هذا هو الأكمل وهو الأولى وهو الأعظم 

للأجر والأكمل في حصول الحفظ للعبد.

ولكــن إذا ضــاق عليه الوقت فــا أقل من أن يأتي ببعض هــذه الأذكار، وأما أن 
يتركها فلا يأتي بشيء منها فهذا لا شك أنه تفريط وحرمان.

ذكر الشيخ  الذكر الأول أن يقول: سبحان الله وبحمده مائة مرة.

مر معنا معنى التسبيح وأنه إذا قرن بالحمد له معنى آخر.

إذا قــال هذا الذكر مائة مرة قال »لم يأتِ أحد يوم القيام بأفضل مما جاء به 
إلا أحد قال مثل ما قال أو زاد عليه« هذا الذكر بخصوصه يـــستثني من الضابط 
الــذي مــر معنا وهو أن الذكــر المقيد إذا حدّد بعدد معيّن فإنــه لا يزاد عليه ولا 

يُنقص منه.

لكن هنا: قول سبحان الله وبحمده لو زاد على مائة مرة في الصباح والمساء 
فــإن هذا مســتثنى وجائز، وعرفنا أنه إذا زاد لا يلتزم عــددا معيّنا زائدا، بل يزيد 

ما شاء الله له.

جــاء فضــلٌ لهذا الذكــر صباحا ومســاء عند ابــن حبــان في صحيحه، قال 
 »من قال حين يصبح ســبحان الله وبحمده مائة مرة وإذا أمســى 

مائة مرة غفرت ذنوبه وإن كانت أكثر من زبد البحر«

ثم إن الشيخ  ذكر الذكر الثاني »أمسينا وأمسى الملك لله..« إلى آخره.



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 75 حمد الونيس . أحمد بند 

أمسى يعني دخل في وقت المساء، يعني دخلنا في وقت المساء وصرنا فيه نحن 
وجميع الملك لله ، والمعنى أن الملك لله  دواماً وأزلًا، يعني كان ودام 

. الملك لله

جــاء في هذا الذكر أنه قال »والحمد لله، لا إله إلا الله وحده لا شــريك له الملك 
وله الحمد وهو على كل شيء قدير، رب أسألك خير ما في هذه الليلة وخير ما بعدها 

وأعوذ بك من شر ما في هذه الليلة وشر ما بعدها«

كل هــذا واضح »رب أعوذ بك من الكســل وســوء الكبر« تنتبه هنــا إلى أنه لم 
يقــل: أعوذ من الكبَر، وإنما اســتعاذ من ســوء الكبر؛ لأن الإنســان قــد يكبر وهو في 
قواه ولم يحصل له ما يسوء، وإنما استعاذ من سوء الكبر؛ لكون سوء الكبر ليس له 
دواء، فهــو داء ليــس له دواء فإنه يورث ذهاب العقل وضعف القوى وغير ذلك مما 

تسوء به الحال.

قوله »وإذا أصبح قال ذلك«

يعني إذا دخل في الصباح يقول هذا الذكر أيضاً ولكن يبدل قوله أمسينا وأمسي 
الملك لله يقول أصبحنا وأصبح الملك لله، ويعدل الضمائر على وفق ذلك.

الذكر الذي بعده: سيد الاستغفار وهذا مر معنا، لكن فيه فضيلة وهو أن من قال 
هذا الذكر موقناً به حين يصبح فمات قبل أن يُمسي فإنه يكون من أهل الجنة، وكذا 

إذا قاله حين يمسي فمات قبل أن يصبح فهو من أهل الجنة.

وهذه فضائل عظيمة.

أيضا من الأذكار التي تُقال في الصباح والمساء:

  الإتيان بـالمعوذتين كما في حديث عبد الله بن خبيب، وقد ذكره النووي
في ريــاض الصالحين، قال عن عبد الله بن خُبيب بضــم الخاء المعجمة، وهذا مفيد 



ــ تحفة الأخيار  76ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

لــك في ضبــط الأســماء لأن الضبط بالتنقيط قــد يحصل فيه خطــأ وتصحيف، لكن 
إذا ضبطــت بالكتابة كمــا قال النووي هنا، قال: بضم الخــاء المعجمة لم يعد عندنا 

احتمال أن فيه خطأ.

في هــذا الحديــث حديــث عبدالله بــن خُبيب  أنــه يــأتي بالمعوذتين في 
الصباح والمســاء والفضل المرتب على قراءتهما قال: تكفيك من كل شــيء، يعني 

تكفيك من كل شيء مما تكرهه وتخاف منه.

ثــم ذكر أيضــا حديث »إذا أصبح أحدكم فليقُل: اللهم بك أصبحنا وبك أمســينا 
وبك نحيا وبك نموت وإليك النشور، وإذا أمسى فليقُل: اللهم بك أمسينا..« إلى آخره.

هذا الحديث صححه الشيخ  وأيضا صححه ابن القيم في زاد المعاد.

»اللهــم بك أصبحنا« أي بك دخلنا في وقــت الصباح، أي أن الله هو الذي أبقانا 
إلى أن أصبحنا، ومثله »وبك أمســينا«، أي أن الله  هو الذي أحيانا حتى دخلنا 

في وقت المساء.

»وبــك نحيا« أي أن بقاءنا بالله  فهو الذي أنعم علينا بما تحصل به الحياة 
من طعام وشراب ولباس وغير ذلك.

»وبك نموت« أي أنك أنت الذي تميتنا.

ثم قال »وإليك النشــور« النشــور هو البعث بعد الموت، وهنا فيه مناسبة، 
لأن النوم هو أخو الموت فهو موتة صغرى، فإذا أفاق الإنســان أو اســتيقظ من 

نومه ففيه شبه بالنشور، القيام من الموتة الكبرى.

وفي المســاء قال »وإليك المصير« يعني إليك المرجع، هذا مناســب أيضًا 
للمساء، لأنه ســوف ينام في الليل فيكون مصيره إلى النوم، وأيضًا نحن جميعًا 

مصيرنا إلى الله  أننا نموت ونبعث يوم القيامة.



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 77 حمد الونيس . أحمد بند 

مــن الأذكار أيضًــا التي ذكر الشــيخ  »اللهم فاطر الســماوات والأرض 
عالم الغيب والشهادة..« إلى آخره

قوله »اللهم فاطر السماوات والأرض« أي موجدهما على غير مثال سابق.

»عالم الغيب والشهادة« أي أنه  يعلم ما غاب عن العباد وما ظهر لهم.

»رب كل شــيء ومليكه أشــهد أن لا إله إلا أنت« شهادة لله  بأنه لا معبود 
بحق سواه.

»أعوذ بك من شــر نفسي« يستعيذ من شــر نفسه لأن النفس أمارة بالسوء »ومن 
شر الشيطان« يعني من وساوسه وإغوائه وإضلاله.

»وشركه« هذه ضبطت بضبطين الضبط الأول بكسر الشين وسكون الراء وهذا 
الضبط هو الأشهر، وشِرْكه ويكون المعنى وشر الشيطان وشركه يعني وإشراكه، ما 

. يسول لي بالإشراك بالله

والضبــط الثــاني بفتحتين وشَــرَكه، يعني حبائلــه ومصائده وما يفتن بــه العباد، 
وعلى التقديرين الضبط الأول والثاني يكون قوله ومن شر الشيطان وشركه العطف 

هنا عطف خاص بعد عام.

قــال: »قلــه إذَِا أَصْبَحْتَ وَإذَِا أَمْســيْت وَإذَِا أَخَذْتَ مَضْجعَــكَ« فهذا فيه أن هذا 
الذكر أيضا يُقال متى؟ من أذكار النوم أيضا.

ثم ذكر الشــيخ  »بســم الله الذي لا يضر مع اسمه شيء في الأرض ولا في 
السماء وهو السميع العليم« يقوله ثلاث مرات يقول: »لا يضره شيء«

  ،قال ســمعت عثمان، أباه  هــذا الذكر جــاء عن أبان بن عثمان
يقول ســمعت رســول الله صلى الله عليه وسلم يقول »مَن قال بســم الله الذي لا يضرُّ مع اســمه شيءٌ 



ــ تحفة الأخيار  78ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

في الأرض ولا في الســماء وهو الســميع العليم ثلاث مرات لم تصبه فجأة بلاءٍ حتى 
يمسي« قال فأصاب أبان -وهو راوي الحديث- أصابه الفالج، ما هو الفالج؟ الشلل 
النصفــي شــلل نصفي يعطل نصف البــدن، فجعل الرجل الذي ســمع منه الحديث 
ينظــر إليه، قال أبــان: ما لك تنظر إلي؟ فوالله ما كذبت على عثمان ولا كذب عثمان 
على النبي صلى الله عليه وسلم، ولكن اليوم الذي أصابني فيه ما أصابني غضبت فنسيت أن أقولها.

وإلا لو قالها موقنا بها فإنها تنفعه بإذن الله -جل وعلا.

جاء في بعض الروايات أنه قال: لم أقله يومئذ ليمضي الله قدَره.

فالله  إذا قدر أمرا لا بد أن يقع.

إذن هذا الحديث فيه فضيلة هذا الذكر.

قوله فيه »بســم الله الذي لا يضر مع اسمه شيء« بسم الله يعني أستعين وأتحفظ 
بســم الله  الذي لا يضر مع اسمه شــيء في الأرض ولا في السماء وهو السميع 

. لأقوالنا العليم بأحوالنا، هذا أيضا فيه إثبات اسمي السميع والعليم لله

وهذه فائدة تعلق باسم السميع، السميع له معنيان، المعنى الأول: السمع الذي 
هو إدراك كل صوت فالله  لا يخفى عليه شيء، كل صوت فالله  يسمعه 

مهما بعُد ومهما ضعف.

والمعنى الثاني للسمع: أي سميع الدعاء، كما قال إبراهيم  ﴿إنَِّ 
عََاءِ﴾ أي مجيب الدعاء. رَبِِّيّ لسََمِيعُ الُدّ

والمصلي يقول سمع الله لمن حمده يعني أجاب الله وأثاب الله من حمده.

»يقوله ثلاث مرات« قال بعض الشراح: متواليات أو متفرقات، لكن الأولى أن 
يأتي بها متوالية ليحصل له الحفظ، يعني أن يبادر بها ليحصل له كمال الحفظ.

قال: »لم تصبه فجأة بلاء« عرفنا أن الفجأة يعني أن يأتي البلاء بغتة بغير مقدمات.



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 79 حمد الونيس . أحمد بند 

ذكر الشــيخ أيضا حديث ثوبــان خادم النبي صلى الله عليه وسلم وهذا الذكــر فيه أنه يقول حين 
يصبح وحين يمسي ثلاث مرات »رضيت بالله ربا وبالإسلام دينا وبمحمد صلى الله عليه وسلم نبيا« 

الثــواب لمن قاله: قال »كان حقا علــى الله أن يرضيه يوم القيامة« وهذا من باب 
الجزاء من جنس العمل، كما أنه رضي بالله ربًّا وبالإســام ديناً ومحمدٍ صلى الله عليه وسلم رســولًًا 

ونبيا فإن الله  يرضيه.

طبعــا جاء في بعــض الروايات »وبمحمد رَسُــولا« قــال النووي يجمــع بينهما 
فيقــول: وبمحمد نبيا رســولا، بــل قال حتى لو أتى بالعطف، قال بعض الشــراح لو 
أتــى بالعطف نبيًّا ورســولا؛ لأن هذا ورد وهذا ورد، ولا شــك أن هذا أكمل، يعني 

الرضا به  نبيًّا ورسولا.

ذكر الشــيخ أيضا حديث أبي ســعيد  »من رضي بالله ربا وبالإسلام دينا 
وبمحمد نبيا وجبت له الجنة« هذا ليس فيه أنه من أذكار الصباح والمســاء، لكن فيه 

الفضيلة المرتبة على الإتيان بهذا الذكر وهو أنه تجب له الجنة.

وجــوب الجنــة إما أن تجب له الجنة فيدخلها ابتداء من غير ســابق عذاب وإما 
  أن يســبقها عذاب ثم بعد ذلك يدخل الجنة إذا كان عنده كبائر لم يغفرها الله

له ولم يتُب منها.

ثم ذكر الشــيخ أيضا حديــث العباس بن عبد المطلــب أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: »ذاق 
طعم الإيمان من رضي بالله رباً بالإسلام دينا وبمحمد رسولا«

هذا أيضا فيه فضيلة الرضا بالله رباً وبالإســام دينا وبمحمد صلى الله عليه وسلم رســولا، وأن 
هذا من مقتضيات الإيمان.

ثم ذكر أيضا حديث »اللهم إني أصبحت أشــهدك وأشهد حملة عرشك..« إلى 
آخــره وأن مــن قاله مرة أعتــق الله ربعه من النــارؤ مرتين نصفه، ثــاث مرات ثلاثة 



ــ تحفة الأخيار  80ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

أرباعه، وإذا قاله أربع مرات أعتقه الله كله من النار.

هذا الحديث حسنه ابن القيم  في زاد المعاد.

ثــم ذكــر أيضا حديث »اللهــم ما أصبح بي مــن نعمة أو بأحــد من خلقك 
فمنك وحدك لا شــريك لك فلك الحمد ولك الشكر« إذا أتى بهذا الذكر يقول 
النبي صلى الله عليه وسلم »فقد أدى شــكر يومه« إذا قاله في الصباح، وإذا قاله في المســاء »فقد 

أدى شكر ليلته« 

ولا شــك أن هــذا فضل عظيم، أن الإنســان يأتي بهذا الذكر اليســير ويُثاب بهذا 
الثواب العظيم أنه قد أدّى شــكر يومه وشكر ليلته، ولهذا الشوكاني  في تُحفة 
الذاكرين يقول: وفي الحديث فضيلة عظيمة ومنقبة كريمة، حيث تكون تأدية واجب 
الشــكر بهذه الألفاظ اليســيرة القليلة، وأن قائلها صباحا قد أدّى شــكر يومه وقائلها 

مساء قد أدّى شكر ليلته.

ذكــر أيضــا حديث »اللهم إني أســألك العافية في الدنيا والآخــرة، اللهم إني 
أسألك العفو والعافية في ديني ودنياي«

العافيــة في الديــن تشــمل العافيــة من فتن الشــبهات ومن فتن الشــهوات، 
والعافيــة مــن هذه الفتــن لا تكون إلا بعلــم تدفع به الشــبهات وتوفيق تدفع به 

الشهوات.

»اللهم عافني في ديني« يعني أن أســلم من فتن الشــبهات كيف أسلم منها؟ 
  بعلم نافع وأن أســلم من فتن الشــهوات، هذه لا تكون إلا بتوفيق من الله

أن أعمل صالحاً وأن أجتنب ما يغضب الله.

قال »وَدُنيَاي« العافية في الدنيا تكون بالسلامة مما فيها من الشرور والبلايا 
والأمراض والأحزان ونحوها.



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 81 حمد الونيس . أحمد بند 

قــال »وَأَهْلِي وَمَاليِ« العافية في الأهل تكــون في ماذا؟ أولا في حفظ دينهم 
هذه أهم عافية تكون لأهلك أن يحفظهم الله  في دينهم، وأن يحفظهم الله 

 في دنياهم من الأمراض والبلايا ونحو ذلك.

»ومالي« أن يحفظ المال أيضا من الضياع والسرقة وغير ذلك من الآفات.

»اللهم اســتر عوراتي« يسأل ربه أن يســر عوراته بأن يستر أعماله القبيحة 
وذنوبــه التــي فعلها فــا يفضحــه الله  لا في الدنيا ولا في الآخــرة، وأيضا 
يدخل في سؤال ستر العورات ستر العورة الحقيقية بأن يُهيئ الله  له لباساً 

يتجمل به.

نه الله  مــن روعات الدنيــا وحوادثها وفزعها،  قــال »وآمِن روعاتـِـي« يؤمِّ
نــه من روعــات يوم القيامة وهــذا هو الأعظم، إذا أمنــك الله  مما  وأيضــا يؤمِّ

يروعك يوم القيامة من العذاب والأهوال فإن هذا أعظم ما يكون من الأمن.

ثــم قــال »اللهم احفظني من بيــن يدي ومن خلفــي..« إلى آخره، قــال بعد ذلك 
»وأعــوذ بعظمتــك أن أغتال من تحتي« يعني أنه يلتجــئ إلى الله  ويعتصم به ألا 
يُغتال من تحته، يعني من حيث لا يشعر كالخسف كما خسف الله  بقارون، وهذا 
فيه أن العذاب الذي يكون من أسفل الإنسان أنه يكون أشد ما يكون، ولذا استعاذ منه 

 بعظمة الله  قال »وَأَعُوذُ بعَِظَمَتكِِ أَنْ أُغْتَالَ مِنْ تَحْتيِ«

العذاب لو جاء للإنسان من أمامه أو من خلفه ربما أنه يفر منه لكن إذا جاء من 
أسفل منه ما له حيلة في الخلاص منه.

ذكــر بعد ذلــك حديث »لا إله إلا الله وحده لا شــريك له له الملــك وله الحمد 
وهو على كل شيء قدير« قال »من قالها عشر مرات حين يصبح« هذا مر معنا أيضا، 

واضح الكلام عليه.



ــ تحفة الأخيار  82ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

ثم ذكر أيضا »أعوذ بكلمات الله التامات من شــر مــا خلق« قال »لم يضره حُمَة 
تلك الليلة« 

ــمومِ كالعقربِ والحيَّةِ  وفســرها الشــيخ  قال الحُمَة هي سُــمُّ ذواتِ السُّ
ونحوِها.

هــذا الحديث يرويه ســهيل بن أبي صالح عن أبيه عــن أبي هريرة  عن 
النبي صلى الله عليه وسلم قال »من قال حين يمســي ثلاث مرات أعوذ بكلمات الله التامات من شــر 
مــا خلق لم يضره حمة تلك الليلة« قال ســهيل الراوي: فــكان أهلنا تعلموها فكانوا 

يقولونها كل ليلة، فلُدِغَتْ جاريةٌ منهم فلم تجد لها وجعا.

هُ، ولــم يقول لم يصبــه، لأنه قد يُلدَغَ الإنســان لكن ما  الحديــث قــال: لَمْ تَضُرَّ
ه، وهذا لا شــك أنه مطلب، قد يتعرض الإنســان لبعض اللــدغ من حيّة أو من  تَضُــرَّ

عقرب أو نحوها لكنه يسلم، لا شك أن هذا مقصد عظيم.

أيضــا جاء عند مســلم من حديث أبــي هريرة  أنه قال: جــاء رجلٌ إلى 
النبي صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله ما لقيتُ من عقرب لدغتني البارحة.

قال: »أما لو قلت حين أمسيت: أعوذ بكلمات الله التامات من شر ما خلق لم تضرك«

طيب هذا الذكر للصباح والمساء أو خاصٌ بالمساء؟ خاصٌ بالمساء.

لا بد من التقييد، نرجع إلى القاعدة أن ما قُيـّــد يلتزم بتقييده، فلا يقال هذا 
الذكر في الصباح لعدم ورود الدليل عليه.

في قوله »أعوذ بكلمات الله التامات« دليل لأهل السنة والجماعة على أن 
كلام الله  ليس مخلوقا؛ لأنه لو كان مخلوقا فإن المخلوق لا يستعاذ به.

ما يستعيذ الإنسان بمخلوق، وإنما يستعيذ بالله  أو بصفة من صفاته، 
فهذا دليل أهل السنة والجماعة في ذلك.



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 83 حمد الونيس . أحمد بند 

وقوله »من شــر ما خلق« مــا هنا موصولة، يعني من شــر الذي خلق، هذه 
تفيد العموم، لكن هل هذا عموم غير مقيد أو مقيد؟

هل كل مخلوق خلقه الله  فيه شــر؟ أم أن هناك مخلوقات ليس فيها 
شــر؟ نعم يقال هذا يراد به العمــوم المقيد بوصف، لا العموم المطلق، فيكون 
المعنى: من شــر كل مخلوق فيه شــر، لا من كل ما خلق الله ، لأن الجنة 

ليس فيها شر، والملائكة والأنبياء -عليهم الصلاة والسلام- ليس فيهم شر.

ذكر الشيخ أيضا من نزل منزلا فقال: »أعوذ بكلمات الله التامات من شر ما 
خلق لم يضره شيء حتى يرتحل من منزله ذلك« 

تنتبــه إلى أن هذا لا علاقة له بأذكار الصبح والمســاء وإنما يتعلق بنزول 
المنزل، لكن العلاقة أنه نفس الذكر، هنا كالذي قبله قال »أعوذ بكلمات الله 
التامات من شــر ما خلق لم يضره شــيء« هنا قال »من نزل منزلا فقال أعوذ 
بكلمــات الله التامــات مــن شــر مــا خلق لــم يضره شــيء حتــى يرتحل من 

منزله ذلك«

هذا أخرجه مســلم بهــذا اللفظ الذي ذكره الشــيخ وأخرجــه الإمام أحمد 
بلفظ: »ثلاثا« يعني يقول هذا الذكر ثلاث مرات.

أيضاً ذكر »أصبحنا على فطرة الإســام وعلى كلمة الإخلاص وعلى دين 
نبينا محمد صلى الله عليه وسلم وعلى ملة أبينا إبراهيم حنيفاً مسلماً وما كان من المشركين«

»أصبحنا على فطرة الإسلام« معنى فطرة الإسلام يعني على الدين الحق.
»وعلى كلمة الإخلاص« هي كلمة التوحيد.

»وديــن نبينا محمــد صلى الله عليه وسلم« قال بعض الشــراح: هــذا أخص ممــا قبله، قال 
وعلى كلمة الإخلاص، كلمة الإخلاص يدعو إليها جميع الأنبياء، يدعون إلى 



ــ تحفة الأخيار  84ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

الإســام بمعناه العام، توحيــد الله  ولكن ذكر التخصيــص فقال: ودين 
نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، فهو أخص مما قبله، ودينه الإسلام بمعناه الخاص.

قــال »حنيفــا مســلما« الحنيف هــو المائل إلى الديــن الحــق، المائل عن 
الشرك إلى الإسلام والتوحيد »حنيفا مسلما وما كان من المشركين« قالوا هذا 
فيــه رد علــى كفار العرب في قولهــم نحن على دين أبينا إبراهيــم مع أنهم كانوا 
على الشــرك، هنــا النبي  يخبر أن إبراهيــم  لم يكن من 

المشركين.

ثــم ذكر أيضــا »اللهم عافني في بدني اللهم عافني في ســمعي..« إلى آخره، 
هذا أيضاً مما يقال في الصباح وفي المساء.

قولــه »اللهــم عافنــي في ســمعي اللهم عافنــي في بصري« أليــس يدخل في 
المعافاة في البدن؟

إذن هو تخصيصٌ بعد تعميم، لماذا خص السمع والبصر؟ لشرفهما.

قالوا: إن السمع يحصل به سماع الآيات الشرعية والبصر يحصل به النظر 
في الآيات الكونية، فيحصل له بذلك زيادة العلم والإيمان.

ثم قال »لا إله إلا أنت، اللهم إني أعوذ بك من الكفر والفقر، اللهم إني أعوذ بك 
من عذاب القبر لا إله إلا أنت«

ثم ذكر الشيخ أيضاً قال: يُشرع لكل مسلم ومسلمة.. إلى آخر كلامه.

ذكــر ذِكر من قال »لا إله إلا الله وحده ولا شــريك« هذا تقدم معنا أيضاً الكلام 
عليه.

***



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 85 حمد الونيس . أحمد بند 

فصلٌ فيما يقال عند دخول المنزل.

عن جابر بن عبد الله  قال: ســمعت رســول الله صلى الله عليه وسلم يقول: »إذا دخل 
الرجل بيته فذكر الله تعالى عند دخوله وعند طعامه قال الشيطان: لا مبيت لكم ولا 
عشــاء، وإذا دخل فلم يذكر الله تعالى عند دخوله قال الشــيطان: أدركتم المبيت، 

وإذا لم يذكر الله تعالى عند طعامه قال: أدركتم المبيت والعشاء« رواه مسلم.

وعن أبي مالك الأشــعري  قال: قال رســول الله صلى الله عليه وسلم »إذا ولج الرجل 
بيته فليقل: اللهم إني أســألك خير المَولج وخير المَخرج بسم الله ولجنا وبسم الله 

خرجنا وعلى ربنا توكلنا، ثم يسلم على أهله« أخرجه أبو داود بإسناد حسن.

هذا الفصل عقده الشيخ  لأجل بيان الذكر عند دخول المنزل، وحاصل 
  فإنه إذا ذكر الله ، أنه إذا دخل المنزل يذكــر الله  ما ذكره الشــيخ
قال الشــيطان: لا مبيت لكم، وإذا ذكر الله  عند طعامه وشــرابه قال الشيطان: 
ليس لكم مبيت ولا عشاء، وأما إذا لم يذكر الله  فإن الشيطان يشاركه في منزله 

وفي طعامه وشرابه.

. والمقصود أنه إذا دخل بيته يذكر اسم الله

الحديث الذي ذكره الشــيخ قــال »إذا دخل الرجل بيته فذكــر الله تعالى..« هذا 
أخرجه مسلم.

جاء عند الإمام أحمد بلفظ »إذا دخل الرجل بيته فذكر اســم الله حين يدخل..« 
وأما الحديث الثاني حديث أبي مالك الأشعري يقول »إذا ولج الرجل« يعني دخل.

»اللهــم إني أســألك خيــر المولج وخيــر المخرج« يعنــي خيــر المدخل وخير 
المخرج.



ــ تحفة الأخيار  86ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

»بســم الله ولجنا« يعني ندخل البيت مســتعينين بســم الله  متبركين باسمه 
، وكذلــك في قوله »وبســم الله خرجنا وعلــى الله ربنا توكلنا« ثم يســلم على 

أهله، يعني استحبابا، فهذا من أذكار دخول المنزل.

هذا الحديث -كما قال الشــيخ- رواه أبو داود بإسناد حسن، وصحّحه العلامة 
الألبــاني ، وأيضا حكم عليه المباركفــوري في مرعاة المفاتيح بأنه حديث لا 

ينزل عن درجة الحسَن.

***



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 87 حمد الونيس . أحمد بند 

بسم الله والحمد لله وصلى الله وسلم وبارك على رسول الله.

: قال المؤلف

فصلٌ فيما يقال عند الخروج من المنزل إلى المسجد أو غيره.

عــن أنــس بن مالك  قال: قال رســول الله صلى الله عليه وسلم »من قــال إذا خرج من 
بيتــه: بســم الله توكلت علــى الله، لا حول ولا قوة إلا بالله، يقــال له حينئذ: كفيت 
ووقيت وهديت، وتنحى عنه الشــيطان، فيقول لشــيطان آخر كيف لك برجل قد 

هُدي وكُفي ووقي« رواه أبو داود والنسائي والترمذي بإسناد حسن.

وقالت أم ســلمة : ما خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم من بيتي قط إلا رفع طرفه 
إلى الســماء وقال: »اللهم إني أعوذ بك أن أضل أو أضل، أو أزل أو أزل، أو أظلم 
أو أظلــم، أو أجهــل أو يجهل علــي«، ورواه الإمــام أحمد وأبــو داود والترمذي 

وابن ماجة، وهذا لفظ أبي داود، وإسناده صحيح.

الحمد لله رب العالمين وصلى الله وســلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه 
أجمعيــن، أما بعد، هذا الفصل عقده الشــيخ  في بيــان الذكر الذي يكون عند 
الخــروج مــن المنزل ســواء أراد الذهاب إلى المســجد أو إلى غيــره، وهو أن يرفع 
طرفــه أي نظره إلى الســماء ويقول »بســم الله توكلت علــى الله ولا حول ولا قوة إلا 
بــالله، اللهــم إني أعوذ بك أن أضِــل أو أضَــل، أو أزِل أو أُزَل، أو أظلِــم أو أُظلَم، أو 

أجهل أو يُجهل عليّ«

. قد دل على هذا الذكر هذان الحديثان اللذان ذكرهما المؤلف

الحديث الأول حديث أنس  »من قال إذا خرج من بيته: بسم الله توكّلت 
علــى الله، لا حول ولا قوة إلا بالله، يقال لــه: كُفيت ووقيت وهديت« هنا يوجد لفّ 



ــ تحفة الأخيار  88ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

ونشــر كما يقولون، كل كلمة من هذه الكلمات الثلاث ترجع إلى جملة من الجُمل 
التي قالها من خرج من منزله.

إذا قال: بسم الله هذه استعانة بسم الله  فيناسبها الهداية، يقال له هديت.

توكلت على الله هذا يناسبه أن يقال كفيتَ، ومن يتوكل على الله فهو حسبه.

وأمــا قولــه ولا حول ولا قوة إلا بالله فهذا يُناســبه أن يُقال له وُقيت يعني وُقيت 
من كل شر.

قــال: وتنحّى عنه الشــيطان، فيقول لشــيطان آخر: كيف لــك -يعني كيف لك 
بإضلال رجل- قد هُدِي وكُفِي ووُقيِ.

وفي حديث أم سلمة  فيه استحباب أن يرفع الخارج من منزله نظره إلى 
الســماء ثم يأتي بهذا الذكر لقولها : »ما خرج رســول الله صلى الله عليه وسلم من بيته قط إلا 

رفع طرفه يعني نظره وبصره إلى السماء وقال« إلى آخره.

وفي قولهــا  »ما خرج رســول الله صلى الله عليه وسلم من بيته قــط إلا..« إلى آخره، هذا 
يدل على المداومة منه  بالإتيان بهذا الذكر.

وفي قوله »اللهم إني أعوذ بك أن أضل أو أضل« أي أضل أنا عن الحق أو أُضَل 
من قبِل غيري فيضلني عن الحق، أو أزِل أنا أو أزَل من قبِل غيري أو أظلمِ غيري أو 

أظلَم من قبل غيري.

أو أجهَــل أو يُجهــل عليّ، يعني أن أفعل ما هو جهالة وإيذاء وإضرار بالناس أو 
أن يُفعــل ذلك بي من قبِل الجُهال، ومناســبة هــذا الذكر عند الخروج من المنزل أن 
الإنسان إذا خرَج من منزله فإنه لا بد أن يخالط الناس وأن يباشِر الأمور فربما حصل 
منــه ظلم أو حصل عليه ظلم، أو حصــل منه زلل أو حصل عليه زلل إلى آخر ما هو 

ممكن أن يقع فناسب أن يُدعى بهذا الدعاء.



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 89 حمد الونيس . أحمد بند 

فصلٌ فيما يُشرع عند دخول المسجد والخروج منه.

عــن أبي حُميد أو أبي أُسَــيد  قال رســول الله صلى الله عليه وسلم »إذا دخل أحدكم 
المسجد فليسلّم على النبي صلى الله عليه وسلم وليقُل: اللهم افتح لي أبواب رحمتك، وإذا خرج 

فليقُل: اللهم إني أسألك من فضلك« رواه مسلم وأبو داود واللفظ لأبي داود.

 وعن عبد الله بن عمر وأبي العاص

أنه كان إذا دخل المســجد قال »أعوذ بالله العظيم وبوجهه الكريم وســلطانه 
القديــم من الشــيطان الرجيم، قال: فإذا قال ذلك قال الشــيطان: حُفظ مني ســائر 

اليوم« خرّجه أبو داود بإسناد حسن.

وعن أبي هريرة  أن النبي صلى الله عليه وسلم قال »إذا دخل أحدكم المسجد فليسلم 
على النبي صلى الله عليه وسلم وليقل: اللهم افتح لي أبواب رحمتك.

وإذا خرج فليسلم على النبي صلى الله عليه وسلم وليقل: اللهم اعصمني من الشيطان الرجيم« 
أخرجه ابن ماجة بإسناد صحيح.

هــذا في الذكر الذي يكون عند دخول المســجد والخــروج منه، جاءت فيه عدة 
أحاديث، وفي بعضها زيادات فتنتبه أنت للزيادات، اللفظ الذي ذكره الشيخ أخرجه 
مســلم بلفظ »إذا دخل أحدكم المسجد فليقل: اللهم افتح لي أبواب رحمتك، وإذا 
خــرج فليقــل: اللهم إني أســألك مــن فضلك« هذا ثابــت في صحيح مســلم، ورواه 
أبو داود باللفظ الذي ذكره الشــيخ  »إذا دخل أحدكم المســجد فليسلم على 

النبي صلى الله عليه وسلم وليقل: اللهم افتح لي أبواب رحمتك.

وإذا خرج فليقل: اللهم إني أسألك من فضلك«

هذا اللفظ أخرجه أبو داود.



ــ تحفة الأخيار  90ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

ولهذا قال الشيخ  في كلامه: واللفظ لأبي داود.

وهــذا اللفظ الذي عند أبي داود قــال عنه النووي  في خلاصة الأحكام: 
إنه صحيح، وأيضا أخرجه البيهقي في الســنن الكــرى بهذا اللفظ أيضا وقال: ولفظ 

التسليم فيه محفوظ.

لأن التسليم ما جاء عند مسلم، انتبه لهذا، قال البيهقي: التسليم فيه محفوظ.

أيضــا أخرجــه ابن حبان مــن حديث أبي هريــرة  وفيه: »فليســلم على 
النبــي صلى الله عليه وسلم وليقل: اللهم افتح لي أبواب رحمتك، وإذا خرج فليســلم على النبي صلى الله عليه وسلم 

وليقل: اللهم أجرني من الشيطان الرجيم«

وهذا ســيأتي نحوه في كلام الشــيخ »اللهم اعصمني من الشــيطان الرجيم« عند 
الخروج.

أيضا جاء عنده الترمذي وحســنه الترمذي، يعني بشــواهده، إذا دخل المسجد 
صلى على رســول الله صلى الله عليه وسلم إذا دخل المســجد قال: »اللهم صلَّ على محمدٍ وســلم 
وقال: ربِّ اغفر لي ذنوبي وافتح لي أبواب رحمتك، وإذا خرج قال: اللهم صلَّ على 
محمدٍ وسلم، وقال: ربِّ اغفر لي ذنوبي وافتح لي أبواب فضلك« هذا عند الترمذي 

وحسنه الترمذي وصححه الألباني.

المقصــود أنــك تنتبه للزيادات فتضــم بعضها إلى بعــض، والنووي  في 
شرح مسلم وكذا في الأذكار ضم هذه الزيادات بعضها إلى بعض وبين ما الذي يقال 

عند الدخول وعند الخروج من المسجد.

من الزيادات أيضا عند ابن السني في عمل اليوم والليلة: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا 
دخل المسجد قال: »بسم الله، اللهم صل على محمد، وإذا خرج قال: بسم الله، اللهم 

صل على محمد« وحسّنه الألباني.



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 91 حمد الونيس . أحمد بند 

ما السرّ في تخصيص ذكر الرحمة بالدخول والفضل بالخروج؟

المعلــوم أنه إذا دخل المســجد ســوف يتعرض لرحمة الله ، فناســب أن 
يقــول افتــح لي أبواب رحمتك، وإذا خرج ســوف يتعرض لفضــل الله  بالبيع 
والشراء ونحو ذلك، فناسب أن يقول أبواب فضلك، وأيضا يناسب اللهم اعصمني 
من الشــيطان الرجيم أو: اللهم أجرني من الشــيطان الرجيم، وإن كان هذا قد يدخل 

فيها أيضا عند الدخول فقد يضله الشيطان.

ذكر بعد ذلك حديث ابن عمرو  أنه كان إذا دخل المســجد قال »أعوذ 
بالله العظيم وبوجهه الكريم وسلطانه القديم من الشيطان الرجيم« فإذا قال ذلك قال 

الشيطان: حُفظ مني سائر اليوم.

هذا أخرجه أبو داود كما قال الشيخ  بإسنادٍ حسن وأيضا حسنه النووي 
في خلاصة الأحكام، قال حديث حسن رواه أبو داود بإسنادٍ جيد.

ــل إلى الله  بأســماء وصفاته أن  هــذا الحديــث فيه الاســتعاذة، يعني توسَّ
يعيذه من الشــيطان الرجيم، أعوذ بالله العظيم وبوجهه الكريم وســلطانه القديم كل 
  هذا من باب التوسل، ثم جاءت الاستعاذة وهي الطلب، طلب اللجأ إلى الله

أن يعيذه من الشيطان.

ذكــر الشــيخ أيضــا أنــه »إذا دخــل أحدكــم المســجد فليســلم علــى النبي صلى الله عليه وسلم 
وليقل: اللهم افتح لي أبواب رحمتك، وإذا خرج فليسلم على النبي صلى الله عليه وسلم وليقل: اللهم 

اعصمني من الشيطان الرجيم«

وهذا تقدم الكلام عليه.

***





ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 93 حمد الونيس . أحمد بند 

فصلٌ فيما يشرع من الذكر والدعاء عند النوم واليقظة.

عن حذيفة  قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا أخذ مضجعه من الليل وضع 
يده تحت خده ثم يقول »اللهم باسمك أموت وأحيا« وإذا استيقظ قال: »الحمد لله 
  الذي أحيانا بعدما أماتنا وإليه النشور« رواه البخاري، وأخرج عن أبي ذر

مثله، وأخرج مسلم عن البراء بن عازب  مثل حديث حذيفة المذكور.

وعــن عائشــة  »أن النبــي صلى الله عليه وسلم كان إذا أوى إلى فراشــه كل ليلة جمع 
كفيــه ثم نفث فيهما فقرأ فيهما قل هو الله أحد قل أعوذ برب الفلق قل أعوذ برب 
الناس، ثم يمسح بهما ما استطاع من جسده يبدأ بهما على رأسه ووجهه وما أقبل 

من جسده يفعل ذلك ثلاث مرات« متفق عليه.

وعــن أبي هريرة  أنه قــد أتاه آتٍ يحثو من الصدقــة، وكان قد جعله 
النبــي صلى الله عليه وسلم عليهــا، ليلــة بعــد ليلــة، فلمــا كان في الليلة الثالثــة قــال لأرفعنك إلى 
رسول الله صلى الله عليه وسلم قال دعني أعلمك كلمات ينفعك الله بها قلت ما هي فقال إذا أويت 
إلــى فراشــك فاقرأ آية الكرســي الله لا إله إلا هــو الحي القيوم حتــى تختم الآية، 
فإنه لا يزالُ عليك مِنَ اللَّهِ حَافظِ وَلاَ يَقَرَبَنَّكَ شَــيْطَانٌ حَتَّى تُصْبحِ، فقال النبي صلى الله عليه وسلم 

»صدقك وهو كذوب، ذاك شيطان« رواه البخاري.

وعن أبي مســعود الأنصاري  عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: »من قرأ الآيتين من 
آخر سورة البقرة في ليلة كفتاه« متفق عليه.

وعن البراء بن عازب  قال: قال الرسول الله صلى الله عليه وسلم »إذا أتيت مضجعك 
فتوضأ وضوءك للصلاة ثم اضجع على شقك الأيمن وقل: اللهم أسلمت نفسي 
إليــك ووجهت وجهي إليــك وفوضت أمري إليك وألجــأت ظهري إليك رغبة 
ورهبة إليك لا ملجأ ولا منجى منك إلا إليك، آمنت بكتابك الذي أنزلت ونبيك 



ــ تحفة الأخيار  94ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

الذي أرســلت، فــإن مت من ليلتك مِــت على الفطرة، واجعلهــن آخر ما تقول« 
متفق عليه.

وفي رواية لمسلم  »واجعلهن من آخر كلامك«.

وعــن أبي هريــرة  عن النبــي صلى الله عليه وسلم أنه كان يقــول إذا أوى إلى فراشــه 
»اللهــم رب الســماوات ورب الأرض رب العــرش العظيم ربنا ورب كل شــيء 
فالق الحب والنوى ومنزل التوراة والإنجيل والفرقان أعوذ بك من شــر كل شيء 
أن تأخــذ بناصيته اللهم أنت الأول فليس قبلك شــيء وأنــت الآخر فليس بعدك 
شيء وأنت الظاهر فليس فوقك شيء وأنت الباطن فليس دونك شيء، اقضِ عنّا 

الدين وأغننا من الفقر« رواه مسلم.

وعن حفصة أم المؤمنين  أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا أراد أن يرقد وضع يده 
اليمنــى تحت خده الأيمن ثم يقول: »اللهم قنــي عذابك يوم تبعث عبادك« ثلاث 

مرات.

وعن أنس  أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا أوى إلى فراشه قال »الحمد لله الذي 
أطعمنا وسقانا وكفانا وآوانا، فكم ممن لا كافي له ولا مؤوي« أخرجه مسلم.

وعــن ابن عمــر  أنه أمــر رجلا إذا أخــذ مضجعه أن يقــول: »اللهم 
خلقت نفسي وأنت تتوفاها، لك مماتها ومحياها، إنِْ أَحْيَيْتَهَا فاحفظها، وَإنِْ أَمَتّهَا 

فاغفر لَهَا، اللهم إني أسألك العافية« قال ابن عمر: سمعته من رسول الله صلى الله عليه وسلم.

خرّجه مسلم.

وعن أبي هريرة  أن رســول الله صلى الله عليه وسلم قال »إذا أوى أحدكم إلى فراشــه 
فليأخذ داخلة إزاره فلينفض بها فراشــه وليسم الله فإنه لا يعلم ما خلَفه بعده على 
فراشه، فإذا أراد أن يضطجع فليضطجع على شقه الأيمن وليقل: سبحانك اللهم 



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 95 حمد الونيس . أحمد بند 

ربــي بك وضعت جنبي وبك أرفعه، إن أمســكت نفســي فارحمها وإن أرســلتها 
فاحفظها بما تحفظ به عبادك الصالحين« متفق عليه واللفظ لمسلم.

وعن علي  أن فاطمة  أتت النبي صلى الله عليه وسلم تسأله خادما فلم تجده، 
فأخبرَتها.

قال علــي: فجاءنا النبي صلى الله عليه وسلم وقد أخذنا مضاجعنا فقــال: »ألا أدلُّكما على ما 
هــو خيرٌ لكما من خادم؟ إذا أويتما إلى فراشــكما فســبحا ثلاثــا وثلاثين واحمدا 
ثلاثا وثلاثين وكبرا أربعا وثلاثين، فإنه خيرٌ لكما من خادم« قال علي: فما تركتُهن 

منذ سمعتُهن من رسول الله صلى الله عليه وسلم. متفق عليه.

وعن عبادة بن الصامت  عن النبي صلى الله عليه وسلم قال »من تعارَّ من الليل فقال لا 
إله إلا الله وحده لا شريك له له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير الحمد لله 
وســبحان الله ولا إله إلا الله والله أكبر ولا حول ولا قوة إلا بالله ثم قال: اللهم اغفر 

لي، أو دعا استجيب لَهُ، فَإنِْ تَوَضأ وَصَلَّى قُبلَِتْ صَلََاتُهُ« رواه البخاري.

ومعنى قوله: »من تعار« أي استيقظ.

  هذا الفصل فيه ما يتعلق بأذكار النوم وأيضا أذكار الاستيقاظ ذكر الشيخ
جملة من هذه الأذكار أولها أن يقول »اللهم باسمك أموت وأحيا« في بعض الألفاظ 

»باسمك اللهم أموت وأحيا«

أي أنت الذي تحييني وأنت الذي تميتُني.

وإذا اســتيقظ يقول »الحمد لله الــذي أحيانا بعدما أماتنا« لأن النوم موت أصغر 
كما أخبر الله ، والاستيقاظ بعده حياة؛ ولهذا ناسب أن يقول »وإليه النشور«

ثم ذكر الشــيخ أيضاً حديث عائشة  »أنه  كان إذا أوى 
إلى فراشه كل ليلة جمع كفيه ثم نفت فيهما فقرأ فيهما قل هو الله أحد..« إلى آخره



ــ تحفة الأخيار  96ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

هذا الحديث فيه إشكال في قوله جمع كفيه ثم نفث فيه ما فقرأ ما هو الإشكال؟ 
أن النفــث في ظاهــر الحديــث قبل القراءة ومــن المعلوم كمــا في أحاديث أخرى أن 
القراءة يكون بعدها النفث، ومن جهة المعنى أن النفث يكون فيه البركة بعد القراءة.

النفــث هو النفخ مع ريق خفيف، وأما التفل فمعــه ريق كثير، وأما النفخ فليس 
معه ريق.

إذن النفث يكون بينهما، يكون نفخا معه ريق خفيف.

هنا إشكال، جمع كفيه ثم نفث فيهما فقرأ، لأن الفاء تفيد الترتيب والتعقيب.

أجيب عنه بعدة أجوبة منها أن قولها  ثم نفث فيهما فقرأ يعني لما أراد 
تَ القُْرْآنَ فاَسْــتَعِذْ﴾ يعني إذا أردت أن 

ْ
أن ينفث فيهما قرأ، وهذا له نظائر ﴿فَإذَِا قَرَأ

تقرأ القرآن فاستعذ.

إذا دخل أحدكم الخلاء فليقل: بسم الله.. إلى آخره، يعني إذا أراد، وبهذا يزول 
الإشكال وتستقيم الأحاديث كلها أن النفث يكون بعد القراءة.

وأجيب عنها أيضا بأن الفاء هنا في قولها فقرأ بمعنى الواو يعني وقرأ وإذا كانت 
بمعنى الواو فإن لا تفيد ترتيبا فلا يكون فيه إشكال.

في هــذا الحديث فضيلة أن تُقرأ هذه الســور الثلاث وأن ينفث المرء في كفيه ثم 
يمسح بهما وجهه ورأسه وما أمكن من جسده، ما أقبل من جسده، فيحصل له بذلك 

. إن شاء الله الحفظ والبركة بكلام الله

ذكر أيضا من أذكار النوم

أنــه يأتي بآية الكرســي، الحديث المشــهور حديث تعليم الشــيطان لأبي هريرة 
 هذه الســورة وقال: )إنك إذا أويت إلى فراشــك فقرأت آية الكرســي حتى 

تختم الآية فلا يزال عليك من الله حافظ ولا يقربنك شيطان حتى تصبح(.



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 97 حمد الونيس . أحمد بند 

هــذا الحديــث أخرجه البخــاري تعليقــا بصيغة الجــزم، فقــال : وقال 
عثمــان بــن الهيثــم أبو عمــرو: حدثنا عــوف عن محمد بن ســيرين عن أبــي هريرة 

 فذكره.

وذكره البخــاري  فيما وقفت عليه في ثلاثة مواضع، كلها يذكر فيها هذا 
الحديث تعليقا، وقد وصله ابن خزيمة في صحيحه وغيره أيضا، قال: حدّثنا هلال بن 
ثنا عثمان بن الهيثم، عثمان بن الهيثــم هو الذي قال البخاري: قال  بشــر الليثــي، حدَّ
عثمــان بن الهيثــم، والحديث صحيح لا إشــكال في صحته، في آخــر الحديث قال: 

»صدقك وهو كذوب«

هــذا فيه أن الــكاذب أو من وُصف بالكذب قد يصــدق أحيانا، ولكن ليس كل 
أحــد قــد يعرف هل صدق أو لم يصــدق هنا في هذا الحديث جاءنــا الخبر من النبي 
 أن الشيطان قد صدق فيما أخبر به أبا هريرة -رضي الله تعالى عنه-.

ثم ذكر حديث من قرأ الآيتين من آخر سورة البقرة في ليلة كفتاه.

ما المراد بقوله كفتاه؟ هذا فيه أقوال، قيل: كفتاه من قيام الليل، وقيل كفتاه من 
أذى الشــياطين، وقيل كفتاه من كل شر، واللفظ يحتمل كل هذه المعاني، لكن على 
المعنــى بأنها تكفيه مــن قيام الليل هذا لا يعني أن الإنســان يتكلِ علــى قراءة هاتين 
الآيتيــن ويترك قيام الليل، بل المؤمــن ينبغي له أن يجتهد في أبواب الخير كلها، يأتي 

ر الله  له. بهاتين الآيتين ويقوم الليل بحسب ما يُيسِّ

وفي قوله في هذا الحديث »في ليلة« ليس فيه تحديد أي وقت من الليلة، أول الليلة، 
وســط الليلة، آخر الليلة، فيشمل جميع الليل، فمتى ما قالها فإنها تكفيه، ولا شك أن 

الإتيان بها في أول الليل أولى خاصة إذا قلنا إن فيها حماية له من الشرور والشياطين.

هاتان الآيتان الشــيخ أوردهما في أي فصل؟ في أذكار النوم، بينما الحديث قال: 



ــ تحفة الأخيار  98ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

في ليلة، فيصدق على من أتى بها بعد غروب الشمس؛ لأن الليل الشرعي متى يبدأ؟ 
يبدأ من غروب الشمس إلى طلوع الفجر الصادق.

إذن يمكن أن تدخل في أذكار النوم لو ذكرها عند النوم في الليل، لا إشكال، لكن 
ليست خاصة عند النوم، الحكم فيها أعم، فيذكرها في أي وقت من الليل فيحصل له 

الفضل المرتب عليها.

ذكــر بعد ذلــك حديث الــراء  »إذا أتيــت مضجعك فتوضــأ وضوءك 
للصلاة« هذا فيه أنه يستحب أن يتوضأ قبيل النوم

قــال »ثم اضطجع على شــقك الأيمن« هــذا فيه فضيلــة الاضطجاع على 
الشق الأيمن، ثم يأتي بهذا الذكر »اللهم أسلمت نفسي إليك..« إلى آخره.

اللهم أسلمت نفســي إليك، المعنى: أي استسلمت وصيرت نفسي مُنقادةً لك 
طائعةً.

هْتُ وَجْهِي إلِيك أي قَصَدتُكَ بعِِبَادَتيِ وَإخِْلََاصِي وَتُوحِيدِي. وَجَّ

لْتُ عَلَيْكَ فيِ جَمِيعِ أُمُورِي. وَفَوَضتُ أَمْرِي إلِيكِ أي: تَوَكَّ

وَأَلْجَــأْتُ ظهري إلِيكِ أي: اعتمدت في أمــري عليك، قالوا: كما يعتمد الرجل 
بظهره لما يستند إليه.

رغبة ورهبة إليك يعني طمعا في ثوابك وخوفا من عقابك.

قال »إذا متّ متّ على الفطرة« يعني على الإسلام.

لمــا أتى البراء  بالذكر كما تقدم معنا أنه قال ورســولك الذي أرســلت 
فبيّن له النبي  أن يأتي به على وجهه »ونبيك الذي أرسلت« ما سبب 
الإنــكار؟ تقدم معنا أن ســبب الإنــكار أن الأذكار الواردة يُؤتى بهــا بألفاظها لا يُغيّر 

فيها، هذا توجيه.



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 99 حمد الونيس . أحمد بند 

أو الســبب الثاني الذي ذكر أن قول البراء  »ورسولك الذي أرسلت« لا 
. يختص بمحمد صلى الله عليه وسلم فإنه يدخل فيه جبريل

أليس جبريل رســولا؟ ورســولك الذي أرســلت يشــمل جبريــل، فلا يختص 
بمحمد، فهذا يختلف فيه المعنى، فقال »ونبيك الذي أرسلت« أيضا في قوله »ونبيك 
الذي أرســلت« جمع له بين النبوة والرسالة، وهذا لا شك أنه أكمل من أن يكون له 

وصف الرسالة فقط.

أيضا من أذكار النوم »اللهم رب السماوات ورب الأرض ورب العرش العظيم، 
ربنا ورب كل شيء..« إلى آخره.

قوله »اللهم رب الســماوات ورب الأرض ورب العرش العظيم ربنا ورب كل 
شيء« هذا من باب التوسل بصفات الله  بين يدي الدعاء.

»فالــق الحَــب والنوى« الحَب يعني البذر الذي يوضع في الأرض فيســقى 
فينبــت، فالله  هو الذي يفلقه، والنوى يعني نواة التمر فإنها إذا وضعت في 

الأرض وسقيت تنفلق بأمر الله  ويخرج منها أصل النخلة.

قــال «منزل التــوراة والإنجيل والقــرآن« هذا فيه إثبات إنــزال هذه الكتب 
السماوية، وهذه الجملة مع الجملة التي قبلها في قوله فالق الحب والنوى هذا 

. توسل بأفعال الله

»أعوذ بك من شــر كل شــيء أنت آخذ بناصيته« أي ألتجئ بك أو أعتصم 
بــك من شــر كل مخلوق أنت آخــذ بناصيته، لأن مــن أخذ بناصية شــيء فهو 

المتصرف في هذا الشيء.
»أنت الأول فليس قبلك شيء«

مــن أســمائه  الأول الذي ليس قبله شــيء وكل المخلوقات هي بعد الله 



ــ تحفة الأخيار  100ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

جل جلاله وتقدست أسماؤه؛ لأنها عدم، فهو  الذي خلقها وأوجدها بعد أن 
لم تكن.

»وأنت الآخر فليس بعدك شيء« 

هــذا أيضا من أســماء الله ، وهو الآخر الذي ليس بعده شــيء فهو الباقي 

 الذي يدوم، وغيره لا يدوم.

»وأنت الظاهر فليس فوقك شيء«

أيضا من أسمائه  الظاهر الذي ليس فوقه شيء، فهو العالي  على 

خلقه، فله علو القدر وعلو القهر وعلو الذات.

»وأنت الباطن فليس دونك شيء« 

مــن أســمائه  الباطن الــذي ليس دونه شــيء، أي أنه  عليمٌ 

خبيــر مطلــعٌ على كل شــيء لا تخفى عليــه خافية في الأرض ولا في الســماء، فمع 

كونه  عالياً على خلقه مســتويا على عرشه سبحانه، إلا أنه مطلعٌ عليمٌ خبيرٌ 

بأحوال خلقه.

ثــم ذكر أيضاً مــن أذكار النوم حديث حفصة  أنه  كان 

إذا أراد أن يرقد وضع يده اليُمنى تحت خده الأيمن، هذا فيه استحباب أن يضع يده 

اليُمنــى تحت خده الأيمن عند النوم ويقول »اللهــم قِنيِ عذابك يوما تبعث عبادك« 

يقول ذلك ثلاث مرات.

أيضــا مــن الأذكار أنه  كان إذا أوى إلى فراشــه قــال »الحمد لله 

الذي أطعمنا وسقانا وكفانا وآوانا فكم ممن لا كافي له ولا ولا مؤوي« هذا الحمد لله 

 على هذه النعم نعمة الطعام ونعمة الشراب ونعمة الكفاية ونعمة المأوى.



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 101 حمد الونيس . أحمد بند 

فإن الإنســان إذا نظر إلى مصيبة غيره عــرف قدر نعمة الله عليه، فكم من الناس 

من ليس لهم مأوى وليس لهم من يكفيهم، فحينئذ يعترف لله  بهذه النعمة.

مــن أذكار النوم أيضا أن يقول »اللهم خلقت نفســي وأنــت تتوفاها لك مماتها 

ومحياها، إن أحييتها فاحفظها وإن أمتّها فاغفر لها، اللهم إني أسألك العافية«.

والمعنى واضح هنا.

في قولــه »إن أحييتهــا فاحفظها« الدعاء بالحفظ هنا مناســب لأنــه إذا أحياه الله 

 بعــد هذه النومة فإنه معرض للأخطار والشــرور في دينه وفي دنياه فيســأل الله 

 أن يحفظه، وأما إذا أماته، إذا قبض روحه في هذا النوم فالمناسب أن يسأل الله 

 المغفرة والرحمة.

ثم قال »اللهم اني اسألك العافية« ودائما تستحضر أن سؤال الله  العافية عام 

في كل شيء تدخله العافية، فأعظم العافية هي في الدين، والعافية في البدن، والعافية 

في البلد من الفتن، والعافية في الأهل، والعافية في المال، فالحديث في هذا عام.

أيضا من أذكار النوم أنه »إذا أوى أحدكم إلى فراشه فليأخذ داخلة إزاره فلينفض 

بها فراشه«

داخلــة الإزار يعنــي طرفــه الذي يلي الجســد فينفض فراشــه لأن الفراش ربما 

يكون دخل فيه شــيء من الهوام والحشــرات وما يؤذيه، أيضــا ينفضه ربما كان فيه 

غبــار ونحــو ذلك، لأجل النظافة، وذكر بعض أهل العلــم أن هذا لا يختص بداخلة 

إزاره وإنما ينفضه بأي شــيء لأن نفضه بأي شيء يحصل به المقصود، قال »فإنه لا 

يدري ما خلفه عليه« يعني لا يدري بعدما قام من هذا الفراش ما الذي دخل فيه من 

المؤذيات والهوام ونحوها.



ــ تحفة الأخيار  102ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

أيضــا مــن أذكار النــوم حديــث علــي  وفاطمــة  لمــا علمهم 
النبي صلى الله عليه وسلم أن يسبحا ثلاثا وثلاثين وأن يحمدا ثلاثا وثلاثين وأن يكبرا أربعا وثلاثين 

وقال »إن هذا الذكر هو خير لكما من خادم«

الحديــث متفــق عليه، لكن جــاء في رواية عند مســلم إذا »أخذتما مضجعكما 
مــن الليل« فهذا فيــه تقييد هذا الذكر بنــوم الليل، فمن نام في النهــار كنوم القيلولة 
فإنه لا يشــرع له هذا الذكر، وجاء عند مســلم أن عليا  قال: ما تركته يعني 
هذا الذكر منذ سمعته من النبي صلى الله عليه وسلم، قيل له: ولا ليلة صفين؟ قال ولا ليلة صفين، 
يعنــي الحرب التي وقعت بين علي  وبين أهل الشــام، المعروفة، فهذا فيه 
أن الصحابــة  كانوا يلتزمون ويمتثلون العمل بما يرشــدهم إليه النبي صلى الله عليه وسلم 

حتى في أوقات الشــدة لم يغفل علي  عن الإتيان بهذا الذكر.

قولــه »فهــو خير لكمــا من خادم« مــا وجه الخيريــة هنا؟ يقــال: لأن نفع الذكر 
أُخروي ونفع الخادم دنيوي.

وأيضــا ذكــروا أن هذا الذكــر مما يعين الإنســان علــى قضاء حوائجــه والقيام 
بأعمالــه إما بأن يعطيــه الله  قوة في بدنه والذكر يعطي المــرء قوة في البدن كما 
ذكر العلماء ودليلهم هذا الحديث، أو أن الله  يســهل عليه أموره فيقضي هذه 

الأمور بأيسر ما يكون.

لا يخفــى عليكــم، الآن بعض الأشــغال تتعســر على المرء، يجلــس ربما يوما 
كاملا ما أنجز شيئا، وأحيانا تتيسر الأمور في لحظات، من الذي ييسر الأمور؟ هو الله 

، فمن أسباب ذلك أن يأتي المرء بهذا الذكر عند النوم.

أيضا من أذكار النوم قول النبي صلى الله عليه وسلم »من تعار من الليل فقال لا إله إلا الله..« إلى 
آخره.



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 103 حمد الونيس . أحمد بند 

التعار فسّرها الشيخ  بقوله: أي استيقظ.

وبعــض أهــل العلم كما قال الحافظ ابــن حجر في الفتح قــال: الأكثر أن التعار 
اليقظــة مع صوت، وإلا فالتفســير الذي ذكره الشــيخ  ذكــره ابن الجوزي في 
كشف المشكل، قال: من تعار من الليل يعني استيقظ. يعني إذا استيقظ الإنسان من 
نومــه فإنه يأتي بهــذا الذكر الوارد فيترتب على ذلك أنه إذا ســأل الله  ودعا ربه 

 أن الله  يستجيب له، فإذا صلى قُبلت صلاته.

نعم

***





ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 105 حمد الونيس . أحمد بند 

فصلٌ في الأذكار والأدعية المشروعة في ابتداء الشراب والأكل والفراغ منهما.

عن عمر بن أبي ســلمة  قال: قال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم »يا غلام سمّ الله 
وكل بيمينك وكل مما يليك« متفق عليه.

وعــن عائشــة  قالت: قــال رســول الله صلى الله عليه وسلم »إذا أكل أحدكم فليذكر 
اســم الله تعالى في أوله، فإن نســي أن يذكر الله تعالى في أوله فليقل: بســم الله أوله 

وآخره« أخرجه الترمذي وقال حسن صحيح وصححه الحاكم وأقره الذهبي.

وعن أنس  قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم »إن الله ليرضى عن العبد أن يأكل 
الأكلة فيحمده عليها أو يشرب الشربة فيحمده عليها« رواه مسلم. 

وعــن معاذ بن أنس  قال: قال رســول الله صلى الله عليه وسلم »من أكل طعاما فقال: 
الحمــد لله الــذي أطعمني هذا الطعام ورزقنيه من غير حول مني ولا قوة غُفر له ما 

تقدم من ذنبه« رواه أبو داود والترمذي وابن ماجة بإسناد حسن.

وَعَــنْ أَبيِ أُمَامَةَ  أن النبــي صلى الله عليه وسلم كان إذا فرغ من طعامه قال »الحمد لله 
حمدًا كثيرًا طيبًا مباركًا فيه غير مكفيٍ ولا موَدّعٍ ولا مستغنى عنه ربنا« رواه البخاري 

في صحيحه.

هذا الفصل عقده الشــيخ  في الأذكار التي تُشــرع عند الشــرب والطعام 
وعند الفراغ منهما.

الحديث الأول حديث عمر بن أبي سلمة  أن النبي صلى الله عليه وسلم قال له لما رأى 
يده تطيش في الصحفة قال »يا غلام سم الله وكل بيمينك وكل مما يليك«

قوله ســم الله يعني يقول بســم الله، وهذا جاء صريحا عنــد الطبراني في المعجم 
الكبير أنه قال له  »يا غلام إذا أكلت فقل بسم الله«



ــ تحفة الأخيار  106ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

فمن آداب الأكل والشرب أن يقول الإنسان عندما يريد أن يضع اللقمة في فمه، 
أن يقول بسم الله وإذا أراد أن يضع الإناء في فمه ليشرب يقول بسم الله.

والتســمية تكون في كل ما يأكله المرء أو يشــربه، حتى لو أنه شــرب دواءً يقول 
بسم الله؛ لما في ذكر اسم الله  من الاستعانة والتبرك باسمه سبحانه.

واختلف الفقهاء هل التسمية واجبة أو مستحبة؟

والأقــرب -والله أعلــم- القول بالوجوب، لوجود الأمر بالتســمية، كما في هذا 
الحديث »يا غلام ســم الله« وفي الرواية الأخرى قال »قل بسم الله« والأصل في الأمر 
الوجــوب، وهــذا اختيــار العلامة ابن القيــم ، ويدل له أيضا مــا تقدم من أن 
المرء إذا دخل بيته فذكر اسم الله  قال الشيطان لا مبيت لكم وإذا ذكر اسم الله 
 عند العَشــاء قال الشــيطان لا مبيت لكم ولا عشــاء فإنه إذا لم يذكر اســم الله 

 على طعامه وشرابه شركه الشيطان في طعامه وشرابه.

ولأدلة أخرى تدل على ذلك.

ذكــر أيضــا قول النبــي صلى الله عليه وسلم »إذا أكل أحدكم فليذكر اســم الله تعالى في أوله فإن 
نســي أن يذكر الله تعالى في أوله فليقل بســم الله أوله وآخره« وفي بعض الروايات »في 
أوله وآخره« هذا الحديث قال عنه ابن القيم  في زاد المعاد: حديث صحيح، 
وفيــه الدلالة على أنه إذا نَســيَ التســمية في أول الأكل ثم ذكرهــا في أثناء الطعام فإنه 

يقول: بسم الله في أوله وآخره.

ذكــر أيضــا حديــث »إن الله ليرضى عــن العبد أن يــأكل الأكلة فيحمــده عليها 
ويشرب الشربة فيحمده عليها«

الأكلــة في هــذا الحديث يعنــي المــرة الواحدة مــن الأكل كالغداء أو العشــاء، 
والذكر بعد الطعام والشــراب جاء على عدة صفات، منها أن يقول: الحمد لله، كما 

في هذا الحديث.



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 107 حمد الونيس . أحمد بند 

  وفيه فضيلة عظيمة أنك إذا قلت الحمد لله بعد طعام أو بعد شراب أن الله
يرضــى عنــك، ورضــا الله  هو مقصــود العبد، مــاذا نريد في هــذه الدنيا إلا أن 

يرضى الله  عنا؟ 

فبكلمة تقولها »الحمد لله« بعد طعام أو شراب يرضى الله  عنك.

ورد أيضــا مــن صفات الحمد ما ذكر الشــيخ  أن يقول »الحمد لله الذي 
أطعمنــي هذا ورزقنيــه من غير حول مني ولا قوة« والفضــل المرتب على ذلك قال 

»غُفر له ما تقدم من ذنبه«.

أيضا من صفات الحمد بعد الطعام أن يقول »الحمد لله حمدا كثيرا طيبا مباركا 
فيه غير مكفي ولا مودَّع ولا مستغنى عنه ربنا«.

معنى غير مكفي: إذا كان المراد الله  يعني أن الله  يطعِم ولا يطعَم، 
هذا معنى غير مكفي.

. ولا مستغنى عنه، يعني أن العباد لا يستغنون عن ربهم

وقيل في معنى غير مكفي ولا مودع ولا مستغنى عنه: يعني أننا لا نستغني عن الله 
 ولا أحد يكفينا إلا الله  فهو الذي يرزقنا وهو الذي يعطينا.

.  وردت صفات أخرى في الحمد غير ما ذكر الشيخ

نعم

***





ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 109 حمد الونيس . أحمد بند 

فصلٌ فيما يُشرع من الذكر والدعاء عند رؤية البلدة أو القفول منها.

عــن صهيب  أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يرَ قرية يريد دخولها إلا قال حين يراها 
»اللهم رب الســماوات الســبع وما أظللن ورب الأرَضين السبع وما أقللن ورب 
الشياطين وما أضللن ورب الرياح وما ذرين، أسألك خير هذه القرية وخير أهلها 
وخير ما فيها، وأعوذ بك من شــرها وشر أهلها وشر ما فيها« رواه النسائي بإسناد 

حسن.

وعــن أنس  قــال: أقبلنا مع النبي صلى الله عليه وسلم حتى إذْ كنــا بظهر المدينة قال: 
»آيبون تائبون عابدون لربنا حامدون« رواه مسلم.

هــذا في الذكــر إذا رأى بلدة يريــد أن يدخلها، يعني إذا قدم في ســفره على بلد، 
فيســن أن يــأتي بهــذا الذكر »اللهم رب الســموات الســبع وما أظللــن..« إلى آخره، 

والمعنى واضح.

في قوله: ورب الرياح وما ذرين ما ذرته الرياح يعني ما أطارته الرياح.

»أسألك خير هذه القرية وخير أهلها وخير ما فيها وأعوذ بك من شر هذه القرية 
وشر أهلها وشر ما فيها«

وأيضــا جاء في ذكر القفول والرجوع في الســفر أن يقــول »آيبون تائبون عابدون 
لربنا حامدون« يكرر ذلك في الطريق إلى أن يصل، طبعا هذا يأتي به مع دعاء الســفر 
المعــروف، فإنــه إذا خــرج من بلده أتــى بدعاء الســفر، وإذا قفل راجعًــا أتى بدعاء 

السفر، ويزيد عليه »آيبون تائبون عابدون لربنا حامدون«

نعم

***





ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 111 حمد الونيس . أحمد بند 

فصلٌ فيما يشرعُ من الذكر والدعاء عند الأذان وبعده.

عن أبي ســعيد الخدري  أن رســول الله صلى الله عليه وسلم قال »إذا ســمعتم النداء 
فقولوا مثل ما يقول المؤذن« متفق عليه.

وعــن جابــر بــن عبــد الله  أن رســول الله صلى الله عليه وسلم قــال: »مــن قــال حين 
يســمع النداء: اللهم رب هذه الدعوة التامة والصلاة القائمة آتِ محمدا الوســيلة 
والفضيلة، وابعثه مقاما محمودا الذي وعدته، حلّت له شفاعتي يوم القيامة« رواه 

البخاري وزاد البيهقي في آخره بإسناد حسن »إنك لا تخلف الميعاد«

وعــن ســعد بن أبي وقاص  عن رســول الله صلى الله عليه وسلم قــال: »من قال حين 
يسمع المؤذن: أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأن محمدًا عبده ورسوله، 

رضيت بالله ربًا وبمحمد رسولا وبالإسلام دينًا غُفر له ذنبه« رواه مسلم.

وعن عمر بن الخطاب  قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »إذا قال المؤذن الله 
أكبــر الله أكبــر فقال أحدكم الله أكبــر الله أكبر، ثم قال أشــهد أن لا إله إلا الله قال 
أشــهد أن لا إله إلا الله، ثم قال أشــهد أن محمدا رســول الله قال أشهد أن محمدا 
رسول الله، ثم قال حي على الصلاة قال لا حول ولا قوة إلا بالله، ثم قال حي على 
الفلاح قال لا حول ولا قوة إلا بالله، ثم قال الله أكبر الله أكبر قال الله أكبر الله أكبر، 

ثم قال لا إله إلا الله قال لا إله إلا الله -من قلبه- دخل الجنة« رواه مسلم.

وعــن عبد الله بن عمرو بن العاص  أنه ســمع النبــي صلى الله عليه وسلم يقول: »إذا 
ســمعتم المــؤذن فقولوا مثل ما يقول، ثــم صلوا عليّ، فإنه مــن صلى علي صلاة 
صلى الله عليه بها عشــرا، ثم ســلوا الله لي الوســيلة فإنها منزلــة في الجنة لا تنبغي 
إلا لعبد من عباد الله، وأرجو أن أَكُونَ أنا هو، فَمَنْ سَــأَلَ اللَّهَ ليِ الْوَسِــيلَة حَلَّتْ لَهُ 

فَاعَة« رواه مسلم في صحيحه. الشَّ



ــ تحفة الأخيار  112ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

هذا الفصل يتعلق بأذكار الأذان.

الحديث الأول فيه »إذا سمعتم النداء فقولوا مثل ما يقول المؤذن«

إجابــة المــؤذن مشــروعة بإجماع أهــل العلــم، ولكنهم اختلفوا هــل يجب أن 
يجيب المؤذن، أو أنه يســتحب؟ فالجمهور على أنه يستحب ولا يجب، والصارف 
عندهــم للأمر، لأن الحديث الذي معنا قال »فقولوا مثل ما يقول المؤذن« هذا دليل 
من قال بالوجوب، فمن يقول بالاســتحباب يحتاجُ إلى صارف، قالوا: الصارف ما 
جــاء في صحيح مســلم أن النبي صلى الله عليه وسلم ســمع رجلا يقول الله أكبر الله أكــر يعني يؤذّن 
فقال  »على الفطرة« ثم لما قال »أشــهد أن لا إله إلا الله أشــهد أن لا 
إلــه إلا الله« قال النبــي صلى الله عليه وسلم »خرجت من النار« فدل هذا الحديــث على أنه لم يُجب 

المؤذن بنفس الجمل التي قالها، قالوا فدلّ هذا على أنه لا يجب.

في قولــه هنا في هــذا الحديث »إذا ســمعتم النداء فقولوا مثل مــا يقول المؤذن« 
قولــه: فقولــوا، هذا فيه أنّ من يــردد مع المؤذن يأتي بالجمل بعــد فراغه من الجملة 
لأن الفاء تفيد الترتيب مع التعقيب، وظاهر هذا الحديث أيضا أنه يجيب المؤذن في 
جميــع جمل الأذان كما قال حتى في قوله حي على الصلاة حي على الفلاح، ولكن 
جــاء ما يخص هاتيــن الجملتين في حديث عمر  الذي مــر معنا »أنه إذا قال 
حــي علــى الصلاة يقول لا حول ولا قوة إلا بالله، وإذا قــال حيّ على الفلاح يقول لا 

حول ولا قوة إلا بالله«

أيضــا إذا قــال في صلاة الفجــر الصلاة خير من النــوم ماذا يقول من يســمعه؟ 
الصلاة خير من النوم.

خلافاً لما ذكر بعض الفقهاء من أنه يقول: صدقت وبرِرت، فهذا يحتاج إلى دليل.

أيضاً من الأحاديث التي ذكرها الشــيخ في هذا الفصل »أن من قال حين يســمع 
النداء: اللهم رب هذه الدعوة التامة..«



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 113 حمد الونيس . أحمد بند 

من قال حين يســمع النداء، المراد بعد فراغ الأذان والصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم كما 
سيأتي في حديث ابن عمرو  اللهم رب هذه الدعوة التامة يعني دعوة الأذان، 

. سميت تامة لكمالها ولما اشتملت عليه من توحيد الله

والصلاة القائمة يعني الصلاة التي سوف تقام وتؤدى.

آتِ محمــداً: أعــطِ محمداً الوســيلة، وهي أعلــى منزلة في الجنــة، وهي منزلة 
رسول الله صلى الله عليه وسلم.

آتِ محمــداً الوســيلة والفضيلــة، قيــل الفضيلــة هي الرتبــة الزائدة على ســائر 
الخلائــق، ويحتمــل أن تكــون منزلة أخــرى للنبي صلى الله عليه وسلم، أو أنه تفســيرٌ للوســيلة قال 
ــفاعَةَ العُظْمَى  ــرَ هذا المقام المحمود باِلشَّ »وابعثــه مقاماً محموداً الذي وعدته« فُسِّ

في موقف القيامة.

جاءت زيادة ذكرها الشــيخ، وهي: »إنَِّكَ لََا تُخْلِفُ الْمِيعَادِ« هذه الزيادة ذكرها 
البيهقي في الســنن الكبرى وأيضا في الســنن الصغرى وفي الدعــوات الكبير، وحكم 
عليها ســماحة الشيخ  بأن إسنادها حســن جيد كما في تعليقه على البخاري، 
لكن ذهب جمع من أهل العلم إلى أنها زيادة شاذة، لمخالفة الراوي الجماعة الذين 
رووا هذا الحديث عن علي بن عياش  وممن حكم عليها بالشــذوذ العلامة 

الألباني  في إرواء الغليل وغيره أيضا من أهل العلم.

أيضا مما ذكر مما يتعلق بالأذان »من قال حين يســمع المؤذن: أشــهد أن لا إله 
إلا الله وحده لا شريك له وأن محمدا عبده ورسوله، رضيت بالله ربا وبمحمد رسولا 

وبالإسلام دينا غفر له ذنبه« أخرجه مسلم.

هذا الذكر متى يأتي به؟ جاء في بعض الروايات الدالة على أنه يأتي به عند تشهد 
المؤذن، فإذا قال المؤذن: أشــهد أن لا إله إلا الله مرتين وأشهد أن محمد رسول الله 



ــ تحفة الأخيار  114ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

مرتيــن يقــول من يجيبه: وأنا أشــهد أن لا إله إلا الله وحده لا شــريك له وأشــهد أن 
محمد عبده ورسوله رضيت بالله رباً وبالإسلام دينا وبمحمد رسولا، ثم يتابع معه 
بقيــة ألفــاظ الأذان، وهــذا دلت عليه، بعــض الروايات كما في مســتخرج أبي عوانة 

وغيره وذهب إلى هذا جمع من شراح هذا الحديث.

أيضــا ممــا ذكر الشــيخ  في هذا الفصــل حديث عمر -رضــي الله تعالى 
عنــه- في الترديــد مع المؤذن جملــة جملة، والكلام فيه واضــح، لكن في آخره قال: 
مــن قلبــه، يعني أن الترديد مع المؤذن ليس باللفظ فقط كما يحصل من كثير منا، بل 

يستحضر المعاني إذا قال أشهد أن لا إله إلا الله أنه لا معبود بحق إلا الله.

يستحضر هذه المعاني لأن دعوة الأذان دعوة التوحيد فإذا قالها الإنسان بلسانه 
و بقلبه فالثواب قال: »دخل الجنة«.

ثم ذكر حديث ابن عمر  قال: »إذا سمعتم المؤذن فقولوا مثل ما يقول 
ثم صلوا عليّ« هذا فيه استحباب الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم بعد الفراغ من الأذان »فإنه 

من صلَّى عليَّ صلاةً صلَّى الله عليه بها عشراً« 

وعرفنــا معنى الصلاة أي الثناء، يعني أن الله  يثني عليك أيها العبد عشــر 
مرات في الملأ الأعلى إذا قلت اللهم صلِّ على محمد.

قال: »ثم سلوا الله لي الوسيلة فإنها منزلة في الجنة لا تنبغي إلا لعبد من عباد الله 
وأرجو أن أكون أنا هو« قد تقدمت معنا.

»من سأل الله لي الوسيلة حلَّت له الشفاعة« هذه فضيلة، الإتيان بهذا الذكر.

نعم

***



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 115 حمد الونيس . أحمد بند 

فصلٌ في مشروعية السلام بدءًا وإجابةً، وتشميت العاطس إذا 
حمد الله، وعيادة المريض.

عن عبد الله بن عمرو بن العاص  أن رجلاً سأل النبي صلى الله عليه وسلم أيُّ الإسلام 
خير؟ قال: »تطعم الطعام وتقرأ السلام على من عرفت ومن لم تعرف« متفق عليه.

وعــن أبي هريــرة  قال: قال رســول الله صلى الله عليه وسلم: »لا تدخلون الجنة حتى 
تؤمنوا ولا تؤمنوا حتى تحابوا، أوَلا أدلكم على شيء إذا فعلتموه تحاببتم؟ أفشوا 

السلام بينكم« رواه مسلم.

وعــن أبي هريــرة  أن النبي صلى الله عليه وسلم قــال: »خمسٌ تجبُ للمســلم على 
أخيه، ردُّ الســام وتشــميتُ العاطــس وإجابةُ الدعــوة وعيادةُ المريــض واتباعُ 

الجنائز« متفق عليه.

وعنه  عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: »حقُّ المسلم على المسلم ست إذا لقيتَه 
فســلم عليــه وإذا دعاكَ فأجبه، وإذا اســتنصحك فانصحــه، وإذا عطس فحمد الله 

فشمّته، وإذا مرض فعده، وإذا مات فاتبعه« رواه مسلم.

وعــن أبي هريرة  عــن النبي صلى الله عليه وسلم قال: »إن الله يحــب العطاس ويكره 
التثاؤب، فإذا عطس أحدكم فحمد الله فحق على كل مســلم ســمعه أن يشــمته، 
وأمــا التثاؤب فإنما هو من الشــيطان، فليردّه ما اســتطاع، فــإذا قال ها ضحك منه 

الشيطان« متفق عليه.

وعنــه أيضــا أن النبي صلى الله عليه وسلم قــال: »التثاؤب من الشــيطان، فإذا تثــاءب أحدكم 
فليكظم ما استطاع« رواه مسلم.

وعن أبي سعيد الخدري  قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم »إذا تثاءب أحدكم 
فليمسك بيده على فيه فإن الشيطان يدخل« رواه مسلم.



ــ تحفة الأخيار  116ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

وعــن أبي هريــرة  أنه قال: قــال رســول الله صلى الله عليه وسلم: »إذا عطس أحدكم 
فليقل: الحمد لله، وليقل له أخوه أو صاحبه: يرحمك الله، فإذا قال له يرحمك الله 

فليقل يهديكم الله ويصلح بالكم« رواه البخاري.

وقال أبو موسى الأشعري  سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: »إذا عطس 
أحدكم فحمد الله فشمتوه، فإن لم يحمد الله فلا تشمّتوه« رواه مسلم.

هــذا آخر فصول هــذه الرســالة المباركة فيما يتعلق بمشــروعية الســام ابتداءً 
وإجابةً وتشميت العاطس إذا حمِد الله.

ذكــر حديث عبدالله بن عمرو  أن رجلاً ســأل النبي صلى الله عليه وسلم: أيّ الإســام 
خيــر؟ يعني أيّ خصال الإســام خير؟ فقــال »تطعم الطعام وتقرأ الســام على من 

عرفت ومن لم تعرف«.

هذا فيه فضيلة إطعام الطعام، وفيه أيضا فضيلة الســام على من عرف ومن لم 
يعرف، وذلك أن بعض الناس لا يســلّمون إلا على من يعرفون، وهذا -كما جاء في 
بعض الأحاديث- من أشــراط الســاعة الصغرى، أن يكون الســام على من يعرف 

المرء فقط.

والمشــروع أن يكــون الســام على من يعــرف ومن لا يعرف، وهــذا هو معنى 
إفشــاء الســام، كما في الحديث الآخر لما قــال  »لا تدخلون الجنة 
حتــى تؤمنــوا ولا تؤمنوا حتى تحابــوا أوَ لا أدلكم على شــيء إذا فعلتموه تحاببتم؟ 
أفشوا السلام بينكم« أفشوا يعني انشروه، تسلم على كل من لقيت، يعني ممن يسلّم 
عليه أو يشــرع الســام عليه، وإلا في المعلوم أنه يســتثنى من ذلك أن الكافر لا يبتدأ 
بالســام، المرأة فيها تفصيل عند أهل العلم في الســام عليها، المرأة الشابة، المرأة 

الكبيرة، ونحو ذلك.



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 117 حمد الونيس . أحمد بند 

المقصــود أنــه يجتهد في إفشــاء الســام بمعنى أن يســلم على كل مــن لقيه من 
المسلمين.

ثم ذكر حديث أبي هريرة  »خمس تجب للمسلم على أخيه»

ذكــر هــذه الخمس وهي مذكــورة في الحديث الــذي بعده، حديــث أبي هريرة 
، قــال  »حــق المســلم على المســلم ســت إذا لقيته فســلم 

عليه..«

قوله ســت هذا ليس فيــه الحصر وإنما هــو كنظائره في الأحاديــث، يُؤتَى بعدد 
لأجل تقريب العلم وتيســير العلم وإلا فمن المعلوم أن هناك حقوقا للمســلم على 

أخيه لم تُذكر، كحق الجوار مثلا هو حق ثابت.

قال: »إذا لقيته فســلم عليه« هذا هو الحق الأول من حقوق المســلم على أخيه 
المســلم، يقول له: السلام عليكم، هذا اللفظ هو أقل ما يمكن أن يسلم به والأكمل 
منــه أن يقول: الســام عليكــم ورحمة الله، والأكمــل أن يزيد وبركاتــه؛ ليحصل له 

بذلك ثلاثون حسنة، كما جاء في الحديث.

أما إذا قال السلام عليكم فليس له إلا عشر حسنات.

ما معنى إذا قلت لأخيك المسلم السلام عليكم ورحمة الله وبركاته؟ 

إذا قلت السلام عليكم: تدعو له بالسلامة من كل آفة.

. السلام عليكم ورحمة الله: تدعو له بالرحمة أن ي

وبركاتــه: أن تحصل له البركــة، والبركة ما هي؟ هي الخير الكثير الدائم الذي 
لا يزول.

لاحظت الآن المعنى عظيم؟

إذا قلت الســام عليكم ورحمة الله وبركاته تدعو لأخيك بالســامة من كل آفة 



ــ تحفة الأخيار  118ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

ومــن كل عيــب ومــن كل نقص وتدعو لــه بالرحمــة، أن الله  يرحمه، وأن الله 
 يُفيض عليه من الخير الكثير الدائم الذي لا يزول.

كثيــر منــا يغفل عــن هــذا، وإذا قال وعليكم الســام أجــاب وعليكم الســام 
ورحمة الله وبركاته فيه نفس المعنى.

طيب ابتداء السلام ما حكمه؟ سنة، ورده واجب.

لكن إذا كان المسلِّم جماعة فيكفي منهم واحد، والأولى أن يسلم الجميع.

وإذا كان المسلَّم عليه جماعة فيكفي أن يجيب واحد في حصول فرض الكفاية، 
ولكن الأولى أن يسلّم الجميع ليحصل لهم الأجر.

الحق الثاني قال »إذا دعاك فأجبه« يعني إذا دعاك إلى طعام ونحوه فإنه من حقه 
عليك أن تجيب.

لكــن الإجابة هنا على الاســتحباب، إلا في دعوة العرس فقــد جاء ما يدل على 
الوجوب في قوله صلى الله عليه وسلم »إذا دُعي أحدكم إلى وليمة عرس فليجب« أخرجه مسلم.

طبعا الوجوب هنا مقيد بتوفر شــروط إجابة الدعوة أما إذا وجد فيها منكر مثلا 
أو كان يقتضي الأمر ســفرا إلى بلد آخر فيسقط الوجوب عنه، يعني بضوابط ذكرها 

الفقهاء -رحمهم الله-، وهي ضوابط وجوب إجابة الدعوة.

الثالث من الحقوق قال: »إذا استنصحك فانصحه«

إذا طلب منك النصيحة، والنصيحة هي إرادة الخير للمنصوح، بأن تحب له ما 
تحب لنفسك من أمور الدين والدنيا.

الرابع من الحقوق »إذا عطس فحمد الله فشمّته«، يعني تقول له: يرحمك الله.

الخامــس »إذا مرض فعده« والمراد بالمرض الــذي يعاد فيه المريض ما يقعده 



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 119 حمد الونيس . أحمد بند 

عــن الخروج من البيت، كأن يقعده في مستشــفى أو في بيته، أما إذا كان مريضاً لكن 
يحضر المسجد ويخرج فهذا من المعلوم أنه لا يحتاج إلى عيادة.

السادس »إذا مات فاتبعه«

هذا من حقوق المســلم على أخيه المســلم، وهو من فــروض الكفايات، وفيه 
فضل عظيم، وهو أن من شــهد الجنازة حتى يصلى عليها فله قيراط، ومن شــهدها 

حتى تدفن فله قيراطان.

ذكر أيضا حديث أبي هريرة  »إن الله يحب العطاس ويكره التثاؤب«

العطــاس محبــوب إلــى الله  لأنه يــدل على النشــاط وعلى الخفــة وأما 
التثاؤب فهو مكروه إلى الله  لأنه يدل غالبا على الكسل وعلى التثاقل.

قال »فإذا عطس أحدكم فحمد الله فحق على كل مســلم ســمعه أن يشمته« هذا 
دليــل لمن يقول إن كل من ســمع العاكــس يقول الحمد لله فيجب عليه أن يشــمته، 
يعني يجب عليه وجوبا عينيا، وهذا اختيار ابن القيم  احتجاجا بهذا الحديث 
وأما جماهير الفقهاء فيقولون إنه على الكفاية، فإذا شــمته واحد فإنه يكفي، حصل 

بذلك فرض الكفاية وصار مستحبا في حق البقية.

لكن ظاهر هذا الحديث الوجوب لكل من سمعه.

قال بعد ذلك في هذا الحديث »وأما التثاؤب فإنما هو من الشيطان، فليرده 
مــا اســتطاع« يعني أنه يُؤمر بــأن يرد التثــاؤب بقدر الإمــكان وأن يكظم، فإن 
غلبــه التثاؤب وضع يده على فمه لئلا يبلغ منه الشــيطان مراده في ذلك؛ ولأن 
فتح الفم من غير وضع اليد يكون فيه تشــويه لصورة الإنســان ويؤدي إلى أن 

يضحك منه الشيطان.
ذكر أيضا حديث »التثاؤب من الشيطان فإذا تثاؤب أحدكم فليمسك ما استطاع«



ــ تحفة الأخيار  120ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

هذا على ما تقدم.

ثم ذكر حديث »إذا تثاءب أحدكم فليمسك بيده على فيه فإن الشيطان يدخل«

وذكر أيضا حديث »إذا عطس أحدكم فليقل الحمد لله وليقل له أخوه أو صاحبه 
يرحمك الله، فإذا قال له يرحمك الله فليقل يهديكم الله ويصلح بالكم«

معنى يهديكم الله: هذا يشمل هداية الدلالة التي هي العلم النافع وهداية التوفيق 
التي هي العمل الصالح.

فيكون المعنى يهديكم الله أي يهديكم الله لعلمٍ نافع ولعملٍ الصالح.

ويصلح بالكم: أي يصلح شــأنكم ويصلح أموركم، وهذا يعُمّ الشأن والأمر في 
الدين والدنيا.

ذكــر آخر حديــث »إذا عطس أحدكم فحمد الله فشــمّتوه فإن لــم يحمد الله فلا 
تشــمّتوه« فهذا فيها أن الإنســان ما يســتعجل كما يحصل من بعض الناس إذا سمع 
عاطسا قال يرحمك الله، نقول انتظر حتى تسمعه يقول الحمد لله فإنه إذا لم يحمد الله 
فلا تشــمته؛ لأن التشميت دعاء وهذا ما دام أنه ترك حمد الله  فهذا يستحق أن 
يعاقــب بأن لا يدعــى له، اللهم إلا أن يكــون جاهلا يحتاج أن يعلّــم فليعلّم أنه بعد 

العطاس يقول الحمد لله ثم يشمت بعد ذلك.

نعم

***



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 121 حمد الونيس . أحمد بند 

فصلٌ: ولنختم هذه الرسالة بما ورد في النصيحة لمسيس الحاجة إلى ذلك.

عــن أبي رقيــة تميم بن أوس الــداري  عن النبي صلى الله عليه وسلم أنــه قال »الدين 
النصيحــة، قيــل لمن يا رســول الله؟ قال لله ولكتابه ولرســوله ولأئمة المســلمين 

وعامتهم« رواه مسلم في صحيحه.

وعن جرير بن عبد الله البجلي  قال: بايعت رســول الله صلى الله عليه وسلم على إقام 
الصلاة وإيتاء الزكاة والنصح لكل مسلم« رواه البخاري ومسلم في الصحيحين.

وعــن أنس بن مالك  عــن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال »لا يؤمــن أحدكم حتى 
يحب لأخيه ما يحب لنفسه« متفق عليه.

وعن أبي مسعود الأنصاري  عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال »من دل على خير 
فله مثل أجر فاعله« رواه مسلم في صحيحه.

وهــذا آخــر ما تيســر جمعــه وأســأل الله أن ينفــع به عبــاده إنه ســميعٌ قريب 
والحمد لله رب العالمين وصلى الله وســلم على نبينــا محمد وعلى آله وأصحابه 

ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

نعم ختم الشــيخ  هذه الرسالة المباركة بهذا الفصل المتعلق بالنصيحة، 
قال لمسيس الحاجة إلى ذلك، ولا شك أن المسلم يحتاج إلى أن ينصحه إخوانه.

فــا يخلو الواحد منا من قصور ونقص وزلة تحصل منه فينبغي لنا أن نتناصح، 
وقد تقدم معنا أن هذا من حق المسلم على أخيه المسلم.

ذكر الشــيخ  جملة من الأحاديث الدالة علــى هذا المعنى أولها حديث 
الديــن النصيحــة وهذا قد مر معكــم في الأحاديث الأربعين وعرفتم شــرحه ثم ذكر 
حديــث جرير بن عبدالله البجلي  »أنه بايع النبي صلى الله عليه وسلم على إقام الصلاة وإيتاء 

الزكاة والنصح لكل مسلم« 



ــ تحفة الأخيار  122ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

وهــذا ظاهر في الدلالة على النصيحة، وقد ذكر النووي  قصة عن جرير 
 ذكر في شرح مسلم يقول: إن جريرا اشترى فرسا من رجل بثلاثمائة درهم، 
يعني عرضه الرجل بثلاثمائة درهم، فلما نظر إليه جرير  قال لا، هذا يسوى 
أربعمائة، ثم قال لا، بل يســوى خمســمائة فلم يزل يزيد حتى اشــراه منه بثمانمائة 

درهم، وقال إني بايعت النبي صلى الله عليه وسلم على النصح لكل مسلم.

فهذا من النصيحة.

أيضا ذكر الشيخ  تعالى حديث أنس »لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه 
ما يحب لنفسه«

وعلاقتــه بالنصيحة أن من أحب لأخيه ما يحب لنفســه فإنــه ينصحه؛ لأنه يريد 
له الخير.

ذكر أيضا حديث »من دل على خير فله مثل أجر فاعله«

إذا نصحت أخاك المســلم على أمر من الخير وعمــل بهذا الخير فيكون الأجر 
لك أيضا من غير أن ينقص من أجره شيء.

بهذا ختم الشيخ  هذه الرسالة.

أسأل الله  أن يغفر لشيخنا عبد العزيز ابن باز وأن يرفع درجته وأن يرحمه 
برحمته الواســعة لقاء ما نصح ولقاء ما علّم، وأســأله  أن يوفقنا جميعا للعلم 
النافــع والعمل الصالــح، وأن يجعلنا ممن يتبع ما تعلمناه في هذه الرســالة المباركة 
مــن أذكار وأدعيــة أن نُتبع ذلك بالعمل فإن الإنســان إذا عمل بالعلــم ثبت في قلبه، 
وهــذه أمــورٌ نحتاجها في اليــوم والليلة، يحتاجهــا طالب العلم ويحتــاج غير طالب 
العلم، الرجل والمرأة، فحريُّ بنا جميعاً ما علمِناه في هذه الرسالة أن يكون له واقعٌ 
عملي في حياتنا، نتواصى على هذا ونتذاكر على هذا فإن في ذكر الله  الفضائل 

العظيمة التي مرت معنا.



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 123 حمد الونيس . أحمد بند 

أســأل الله  لــي ولكــم التوفيق والسّــداد وأشــكرُ الله  على ما 
يسّــرَ من هــذه المجالس العلمية المباركة وأشــكرُ القائمين علــى إقامة هذه الدورة 
وأســأل الله  لهــم التوفيق والقبــول، وأن يُكلِّل مســاعيهم بالنجاح والفلاح، 
وأســأله  أن يُلهِمنا رشدنا وأن يغفر ذنوبنا وأن يعفو عن زللنا وتقصيرنا 
وأن يتوفانا مسلمين وأن يُلحقنا بالصالحين غير خزايا ولا مفتونين وأن يغفر لوالدينا 
ومشايخنا وولاة أمرنا ومن له حق علينا والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم 

وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين.

***


