

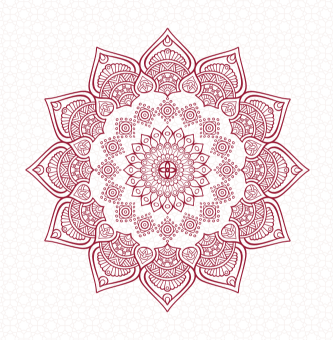




شرح كتاب

# عمدة الأحكام للمقدسي

نفضيلة الشيخ؛ **أ. د. أحمد بن حمد الونيس** 







# شرح عمدة الأحكام المجلس الثاني من الحديث ٨-٢٢

## برنامج دلیل ۱٤٤٧هـ

إن الحمد لله . . أما بعد:

## الحديث الثامن

عن عَمْرِو بن يَحْيى المازِني عَنْ أبِيهِ قَال: شَهِدْتُ عمرُو بن أبي الحسنِ سَأَلَ عَبْدَ اللّه بْنَ زيد عَن وُضُوءِ النبي عَلَيْهِ، فَدَعَا بِتَوْر مِنْ مَاءٍ فتَوضأ لَهُم وَضُوءَ النبي عَلَيْهِ مَنِ التَوْرِ فَغسَل يَدَيْه ثَلاثًا، ثُمَّ أَدْخَل يَدَهُ فِي وَضُوءَ النبي عَلَيْهِ. فَأَكفأ عَلَى يَدَيْهِ مَنِ التَوْرِ فَغسَل يَدَيْه ثَلاثًا، ثُمَّ أَدْخَل يدهِ فِي التَّوْر التَوْر فَمضْمضَ وَاستَنْشَقَ واستَنْثَرَ ثَلاثًا بثَلاث غرْفَاتِ، ثُمَّ أَدْخل يدهِ فِي التَّوْر فَعَسَل وجْهَهِ ثلاثًا ثمَّ أَدْخَلَ يَدَه فَغَسَلهُمَا مرتين إلى المرْفقيْن، ثُمَّ أَدْخَلَ يَدَيْهِ فَمَسَحَ بهما رَأْسَهُ فَأَقْبَلَ بهمَا، وأَدْبَرَ مَرّة وَاحِدَة، ثم غَسَلَ رجْلَيْهِ.

وفي رواية «بَدَأ بِمُقَدَّم رَأْسِهِ حَتَّى ذَهبَ بِهِمَا إِلَى قَفَاهُ، ثمَ ردهما حَتَى رجع إِلَى المَكَانِ الذِي بَدَأ مِنْهُ».

وفي رواية «أَتَانَا رسُولُ الله عَلَيْهِ فَأَخرَ جِنا لَه مَاءً في تور مِن صُفْر». متفق عليه. «التور» شِبْهُ الطَّست.

## رواة الحديث:

عمرو بن يحيى: هو عمرو بن يحيى بن عمارة بن أبي حسن المازني، ثقة من أتباع التابعين، توفي سنة ١٣٠هـ، رَحْمَدُ اللَّهُ تَعَالَى.

وأبوه: يحيى بن عمارة المازني، ثقة من التابعين رَحِمَةُ اللَّهُ تَعَالَى.

عمرو بن أبي الحسن: هو الأنصاري المازني، صحابي ١٠٠٠

عبد الله بن زيد: هو ابن عاصم الأنصاري المازني السهد أحدا وما بعدها، قتل يوم الحرة سنة ٦٣هـ.

#### غريب الحديث:

- عن وضوء النبي عَلَيْهِ: أي عن كيفيته، والوُضوء هنا بضم الواو؛ لأن المراد فعل الوضوء.
  - «بتور من ماء»: فسره المؤلف بأنه شبه الطست، وهو الإناء الصغير.
    - «فأكفأ على يديه»: أمال و صب على يديه .
  - إلى الكعبين: أي مع الكعبين، والكعب: عظم ناتئ في أسفل الساق.
    - قفاه: القفا مؤخر الرأس والعنق.
    - من صُفْر: أي نحاس أصفر من جيد النحاس.

## ما يؤخذ من الحديث:

هـذا الحديث يُعرف معناه مما تقدم في شرح حديث عثمان ، لأن كلا الحديث يعلق الحديث زيادة الحديث يعلق العديث السابق منها:

١ - ذَكر في هذا الحديث أن المضمضة والاستنشاق كانتا ثلاثا ثلاثا من ثلاث غرفات، ولم يذكر التثليث في حديث عثمان .

٢- في الحديث السابق ذكر أن غسل اليدين كان ثلاثا، وفي هذا الحديث ذكره مرتين فقط، ففيه التنويع في غسل الأعضاء، يغسل بعضها ثلاثا وبعضها مرتين، وإن كان التثليث هو الأكمل.

بل في هذا الحديث ذكر غسل الرجلين ولم يذكر عددا فيصدق على مرة واحدة.

٣- قوله: «ثم أدخل يده فغسل وجهه ثلاثا» وفي رواية (يديه) قال النووي بعد ذكره أحاديث الروايتين. هي دالة على أن ذلك سنة، ولكن المشهور الذي قطع به الجمهور أن المستحب أخذ الماء للوجه باليدين جميعا لكونه أسهل وأقرب إلى الإسباغ.

٤ - قال في الحديث السابق: "ثم مسح برأسه" وفي هذا الحديث صرح بمسح الرأس كله، وفَصَّل كيفية المسح، والأحاديث يبين بعضها بعضاً، فدل على وجوب مسحه كله كما تقدم.

وفي هذا الحديث غير ما تقدم حرص السلف على السؤال عن سنة النبي عَلَيْ للاقتداء به.

وفيه التعليم بالفعل كما تقدم في حديث عثمان ١٠٠٠٠



## الحديث التاسع

عَنْ عَائِشَةَ ﴿ قَالَتْ: «كَان رَسُولُ اللّه ﷺ يُعْجبُهُ التَيمُّن فِي تَنَعَلِهِ وَتَرَجُّلِهِ وَطُهُورِهِ وَفِي شَأْنِهِ كُلهِ».

## غريب الحديث:

«يعجب التيمن»: يفضل ويسره تقديم الأيمن على الأيسر. وفي رواية: (يُحب)

«فى تنعله»: لبس نعله.

«وترجله»: تسريح شعر رأسه ولحيته بالمشط، ودهنه وتجميله.

«وطُهوره»: بضم الطاء، التطهر. ويشمل الوضوء والغسل وإزالة النجاسة.

«وفي شأنه كله»: يعم جميع الأشياء المستطابة كهذه الأمثلة المذكورة، من مثل لبس القميص والسراويل، والأكل والشرب باليمين ونحو ذلك.

(وفي شأنه كله): عام مخصوص بمثل دخول الخلاء والخروج من المسجد ونحوهما مما يبدأ فيه باليسار.

## ما يؤخذ من الحديث:

١ - من فضل أمهات المؤمنين رضي الله عهن، لاسيما الحافظة العالمة الصديقة بنت الصديق، أنهن روين للأمة من أفعال النبي عليه الأفعال النبي التي التي التي التي التي المنزلية، التي لا يطلع عليها غير أهل بيته، رَوَينَ علماً كثيراً.

٢-إن تقديم اليمين للأشياء الطيبة هو الأفضل شرعاً وعقلا وطِبًا. قال النووي: «قاعدة الشرع المستمرة استحباب البداءة باليمين، في كل ما كان من باب التكريم والتزين وما كان بضدها استحب فيه التياسر».

وعن عائشة ها قالت: كانت يد رسول الله عليه اليمنى لطُهوره وطعامه، وكانت يده اليسرى لخلائه وما كان من أذى. رواه أبو داود وصححه الألباني ١/ ٩٨. وسكت عنه الحافظ في التلخيص ١/ ١٩٨.

٣-إن جَعْلَ اليسار للأشياء المستقذرة، هو الأليق شرعا وعقلا.

ولهذا نهى النبي عليه عن الاستنجاء باليمين، ونهى عن مس الذكر باليمين، لأنها للطيبات، واليسار لما سوى ذلك.

٤ - استحباب تقديم الرجل اليمني في لبس النعل، ومثله لبس الجورب والخف.

٥ - استحباب تقديم الجانب الأيمن من الرأس عند ترجيله، وكذا عند حلقه.

٦-أن الأفضل في تقديم الوضوء ميامن الأعضاء على مياسرها، وكذا في الغُسل يقدم جانب بدنه الأيمن.

قال النووي: «أجمع العلماء على أن تقديم اليمنى في الوضوء سنة، من خالفهما فاته الفضل وتم وضوءه». قال في المغنى: «لا يُعلَم في عدم الوجوب خلاف».



## الحديث العاشر

عَنْ نُعَيْمِ الْمُجْمِرِ عَنْ أَبِي هريرة ﴿ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَهُ قَالَ: "إِنَّ أَمتِي يُدْعَون يومَ القيَامةِ خُرُّا مُحَجَّلِينَ مِنْ آثارِ الْوُضُوءِ، فَمن استطاعَ مِنْكُمْ أَن يُطِيلَ غرَّتَهُ (١) فَلْيَفْعَلْ.

وفي لفظ آخر: رَأَيْتُ أَبَا هُريرةَ يتوضاً، فَغَسَلَ وَجْهَهُ وَيَدَيهِ حَتى كَادَيَبْلُغُ المَنْكِبَينِ، ثُمَّ غَسَلَ رِجْلَيْهِ حَتَى رَفَعَ إلَى السَّاقَيْن، ثُمَّ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللّه ﷺ يَقُولُ: «إن أمتي يُدْعَوْنَ يَوْم القِيَامَةِ غرا مُحَجلِين من آثار الوُضُوءِ، فمَنِ اسْتَطاعَ مِنْكُمْ أَنْ يُطِيل غرته وَتَحْجيلَهُ فَلْيَفْعَل».

وفي لفظ لمسلم: سَمِعْتُ خليلي ﷺ يَقُول: «تبلغ الحِلْيَةُ من الْمُؤْمِنِ حَيْثُ يَبُلُغُ الْوُضوء»

## راوى الحديث:

نُعيم المجمر: هو نعيم بن عبد الله المجمر، ثقة من التابعين، لُقّب هو وأبوه بالمجمر؛ لأنه هو وأبوه كانا يجمران أي يبخران مسجد رسول الله عليه.

## غريب الحديث:

أمتي: أي أمة الإجابة، الذين آمنوا به عَلَيْق، وتَرِد الأمة مرادا بها أمة الدعوة، ومنه قوله عَلَيْق: (لا يسمع بي من هذه الأمة يهودي ولا نصراني ثم لم يؤمن بالذي أرسلت به إلا كان من أهل النار) رواه مسلم.

يُدعون: مبني لما لم يُسمَّ فاعله، أي يُنادَوْن للحساب يـوم القيامة نداء تشريف وتكريم.

<sup>(</sup>١) هذه رواية أحمد، وفي الصحيحين أيضًا وتحجيله.

غرّاً: بضم الغين وتشديد الراء، جمع « أغر « أصلها لمعة بيضاء في جبهة الفرس، والمعنى أن أمة محمد عَلَيْ يأتون يوم القيامة تلمع وجوههم بياضا ونورا من آثار الوضوء.

محجلين: من «التحجيل» وهو بياض يكون في قوائم الفرس، والمراد به هنا: النور والبياض الذي يكون في أيدي المؤمنين وأرجلهم يوم القيامة، تشبيها بتحجيل الفرس.

الوضوء: بضم الواو هو الفعل.

المنكبين: المنكب: ما يجمع رأس الكتف والعضد.

خليلي: يريد النبي عَلِيلًا، والخليل من بلغت محبته أعلى منازل المحبة.

**الحلية**: الزينة من مصوغ الذهب وغيره، والمراد هنا أي حلية المؤمن في الجنة.

## فوائد الحديث:

١-إثبات البعث يوم القيامة وما فيه من جزاء وحساب.

٢ - فضيلة هذه الأمة حيث يأتون يوم القيامة غرا محجلين من آثار الوضوء.

٣-فضيلة الوضوء.

٤ - فضيلة مجاوزة محل الفرض في غسل الوجه واليدين والرجلين، لتطول الغرة والتحجيل، عملا مذا الحديث، وإلى هذا ذهب جمهور الفقهاء. وفي رواية للإمام أحمد اختارها شيخ الإسلام ابن تيمية أن ذلك لا يشرع لما يلي:

أ- أن قوله: (فمن استطاع منكم أن يطيل ...) الصحيح أنه من كلام أبي هريرة ...

ب- لم ينقل عن أحد من الصحابة أنه فهم هذا الفهم وتجاوز بوضوئه
محل الفرض.

ت- أن كل الواصفين لوضوء النبي عَلَيْهُ لم يذكروا إلا أنه يغسل الوجه واليدين إلى المرفقين، والرجلين إلى الكعبين، وما كان عَلَيْهُ ليترك الأفضل في كل مرة من وضوئه.

وعليه فلا يزيد على حد الوجه و لا على حد اليدين إلى المرفقين و الرجلين إلى الكعبين إلا قدرا يسيرا للاحتياط.







## بَاب دخول الخلاءَ والاستِطَابة

الخلاء: هو المكان الخالي، والمراد هنا المكان المعد لقضاء الحاجة، سمي بذلك لأن مريد قضاء الحاجة يطلب مكانا خاليا.

والاستطابة: طلب الطيب، والمراد هنا تطهير القبل أو الدبر من أثر البول أو الغائط بالماء أو الحجر ونحوه، لأنه بذلك يطيب هذا الموضع من النجاسة الطارئة عليه.

ومن كمال الشريعة أن بينت جميع ما يحتاج الناس إليه، حتى فيما يتعلق بقضاء الحاجة وآدابه، ففي صحيح مسلم (٢٦٢) عَنْ سَلْمَانَ، قَالَ: قِيلَ لَهُ: قَدْ عَلَّمَكُمْ نَبِيُّكُمْ عَلِيٍّ كُلَّ شَيْءٍ حَتَّى الْخِرَاءَةَ قَالَ: فَقَالَ: أَجَلْ «لَقَدْ نَهَانَا أَنْ نَسْتَفْجِي بِالْيَمِينِ، أَوْ أَنْ نَسْتَنْجِي بِأَقَلَ مِنْ ثَسُتَنْجِي بِأَقَلَ مِنْ ثَلَاثَةِ أَحْجَارٍ، أَوْ أَنْ نَسْتَنْجِي بِرَجِيعٍ أَوْ بِعَظْمٍ»

فهذا الباب يذكر فيه آداب دخول الخلاء، والجلوس فيه، والخروج منه، كما يذكر فيه كيفية الاستطابة من الأنجاس في المخرجين بحجر وما يقوم مقامه والتحرز منها.



## الحديث الحادي عشر

عن أنس بن مالك ، أنَّ النبي عَلَيْ كَانَ إِذَا دَخَلَ الْخَلاءَ قَالَ: «اللهُمَّ إِنِي أَعُوذُ بِك من الْخُبثِ والْخَبائثِ».

الخُبُث -بضم الخاء والباء- جمع (خبيث) والخبائث: جمع خبيثة. استعاذ من ذُكران الشياطين وإناثهم.

## راوي الحديث:

هو أبو حمزة أنس بن مالك بن النضر الأنصاري الخزرجي، أمه أم سليم أنت به النبي عَلَيْ وله عشر سنين حين قدم النبي عَلَيْ المدينة، فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللهِ، هَذَا أُنيْسُ ابْنِي، أَتَيْتُكَ بِهِ يَخْدُمُكَ فَادْعُ اللهَ لَهُ، فَقَالَ: «اللهُمَّ أَكْثِرُ مَالَهُ وَوَلَدَهُ» قَالَ أُنسٌ: فَوَاللهِ إِنَّ مَالِي لَكَثِيرٌ، وَإِنَّ وَلَدِي وَوَلَدَ وَلَدِي لَيَتَعَادُّونَ مَالَهُ وَوَلَدَهُ وَلَدِي وَوَلَدَ وَلَدِي لَيَتَعَادُّونَ مَالَهُ وَوَلَدَهُ اللهِ عَلَى نَحْوِ الْمِائَةِ، الْيَوْمَ. رواه مسلم (٢٤٨١) ورواه البخاري (٢٣٣٤) واللفظ عَلَى نَحْوِ الْمِائَةِ، الْيَوْمَ. رواه مسلم (١٣٤١) ورواه البخاري (٢٣٣٤) واللفظ منها الله عَلَيْ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ ، ثَلَاثَ دَعَوَاتٍ » قَدْ رَأَيْتُ مِنْهَا اثْنَتَيْنِ فِي الدُّنْيَا، وَأَنَا أَرْجُو الثَّالِثَةَ فِي الْآخِرَةِ.

خدم النبي عَلِيَة عشر سنين حتى توفي عَلِيَّة، وأقام بعد بالمدينة، ثم انتقل إلى البصرة حتى توفي سنة ٩٣هـ ه.

## غريب الحديث:

إذا دخل الخلاء: يعنى إذا أراد الدخول كقوله تعالى: ﴿فَإِذَا قَرَأَتَ ٱلْقُرْءَانَ فَٱسۡتَعِدُ بِٱللّهِ مِنَ ٱلشَّيۡطُنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ يعنى: فإذا أردت قراءة القرآن.

وجاء صريحا عند البخاري في «الأدب المفرد» فروى عن أنس الله قال: كان النبي عليه إذا أراد أن يدخل الخلاء قال: وذكر الحديث.

أعوذ بك: أي أعتصم بك، وهو خبر بمعنى الدعاء، أي اللهم أعذني.

الخبث والخبائث: الخبث، ضُبط بضم الخاء والباء كما ذكر المصنف، ومعناه ذكور الشياطين، والخبائث: إناث الشياطين، وضبطه جماعة بإسكان الباء ومعناه: الشر، وهو معنى جامع حيث استعاذ من الشر وأهله، وهم الخبائث، فينبغى للقائل مراعاة هذا المعنى العام.

## ما يؤخذ من الحديث:

١ - استحباب هذا الدعاء عند إرادة دخول الخلاء.

لكن يأتي قبله بقول: باسم الله. لحديث علي هم مرفوعاً: «ستر ما بين الجن وعورات بني آدم إذا دخل الخلاء أن يقول: بسم الله» رواه ابن ماجه. وصححه في الإرواء برقم (٥٠).

٢-مناسبة هـذا الدعاء عند دخول الخلاء؛ لأن الخلاء محل خبيث، والشياطين تألف الأماكن الخبيثة، وتسعى لإفساد عبادة المسلم فناسب أن يستعاذ بالله من الخبث والخبائث.

٣-إذا كان النبي ﷺ يستعيذ بالله من الخبث والخبائث وهو المعصوم ﷺ فغيره من باب أولى أن يأتي بهذا الدعاء عند دخل الخلاء.

٤ - أن جميع الخلق مفتقرون إلى الله تعالى في دفع ما يضرهم ويؤذيهم.

تنبيه: إن كان الخلاء في مكان معد له، كما في البيوت فيأتي بهذا الدعاء قبيل الدخول، وإن كان في الصحراء فيأتي بالذكر إذا أراد تشمير ثيابه لقضاء الحاجة.



## الحديث الثانى عشر

عَنْ أبي أيّوبَ الأنصاري ﴿ قال: قالَ رسول الله عَلَيْ ﴿إِذَا أَرِدَتُمُ الْغَائِطَ فَلا تَستقْبِلُوا القِبلَةَ بِغَائِطٍ وَلا بَوْل وَلا تستدْبِرُ وهَا وَلكنْ شَرقوا أَوْ غَربُوا ». قال أبو أيوب: «فقدمنا الشام فوجدنا مراحيض قد بنيت نحو الكعبة، فننحرف عنها، ونستغفر الله عز وجل».

## راوي الحديث:

هـ و أبو أيوب خالد بـن زيد الأنصاري النجّاري، شـهد بيعة العقبة، ونزل النبي عليه عليه حين قدم المدينة حتى بنى مسـجده وبيوته، وآخى بينه وبين مصعب بن عمير، شهد غزوة بدر وما بعدها، وشهد الفتوحات، ولازم الغزو، حتى توفي في غزوة القسطنطينية سنة ٥٢هـ .

## غريب الحديث:

«الغائط»: المطمئن من الأرض، وكانوا ينتابونه لقضاء الحاجة، فكنوا به عن الحدث نفسه.

«والمراحيض»: جمع مرحاض وهو المغتسل، وقد كنوابه أيضاعن موضع قضاء الحاجة.

«ولكن شرقوا أو غربوا»: اتجهوا نحو المشرق أو المغرب.

وهذا بالنسبة لأهل المدينة ومن في سَـمْتهم، ممن لا يستقبلون القبلة ولا يستدبرونها إذا شرقوا أو غربوا.

فقدمنا الشام ..: أي بعد فتحها، فوجدوا فيها مراحيض قد بنيت قبل الإسلام باتجاه القبلة.

فننحرف عنها: أي نميل عن المراحيض التي بُنيت إلى جهة الكعبة.

ونستغفر الله: أي نطلب منه المغفرة، وهي ستر الذنب والتجاوز عنه.

وسبب الاستغفار منهم إما أنهم كانوا ينحرفون عن القبلة حال قضاء الحاجة، ولكن قد يقع منهم السهو فيستقبلون الكعبة، فإذا فطنوا، انحرفوا عنها، وسألوا الله الغفران عما بدر منهم سهواً.

وإما أنهم لم يغيروها بتحويلها إلى غير القبلة، وإما لأن انحرافهم لا يحصل به تمام الانحراف عن القبلة لصعوبة ذلك عليهم لكونها بنيت نحو القبلة.

المراد بالاستغفار هنا: الاستغفار القلبي لا اللساني، لأن ذكر الله باللسان في حال كشف العورة وقضاء الحاجة ممنوع.

ويحتمل أن يكون استغفارهم باللسان لكن بعد خروجهم من الخلاء.

## ما يؤخذ من الحديث:

١-تعظيم الكعبة المشرفة واحترامها.

٢-حسن تعليم النبي ﷺ فإنه لما نهى عن استقبال القبلة واستدبارها حال قضاء الحاجة أرشد إلى المشروع في قوله: ولكن شرقوا أو غربوا.

٣-النهي عن استقبال القبلة واستدبارها، حال قضاء الحاجة.

وهل هذا النهي خاص بالصحراء أو يشمل البنيان أيضا؟.

فالجمهور على أنه يحرم استقبال القبلة واستدبارها حال قضاء الحاجة في الصحراء بلا حائل أي ساتر بينه وبين القبلة، ويجوز في البنيان وفي الصحراء مع الساتر، وهذا اختيار اللجنة الدائمة برئاسة الشيخ ابن باز رَحمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَى.

واستدلوا بهذا الحديث: «إذا أتيتم الغائط فلا تستقبلوا القبلة و لا تستدبروها ولكن شرقوا أو غربوا».

ولمسلم: «إذا جلس أحدكم على حاجته فلا يستقبل القبلة ولا يستدبرها» وفي حديث سلمان الله نهانا أن نستقبل القبلة بغائط أو بول. رواه مسلم.

وأجازوا ذلك في البنيان لحديث جابر في: كان رسول الله على قد نهانا عن أن نستدبر القبلة أو نستقبلها بفروجنا إذا أهرقنا الماء. قال: ثم رأيته قبل موته بعام يبول مستقبل القبلة. رواه أحمد.

وهو وإن كان ليس فيه التصريح بالساتر ولا البنيان لكن هو محمول على وجود الساتر؛ لأن هذا هو المعهود من حاله على المبالغة في التستر عند قضاء الحاجة.

وكذا حديث ابن عمر الله على ظهر بيت لنا فرأيت رسول الله على ظهر بيت لنا فرأيت رسول الله على على لبنتين مستقبلا بيت المقدس لحاجته. متفق عليه. أي أنه مستدبر للقبلة. وهذا ظاهر أنه في البنيان.

فجمعَ الجمهور بين هذه الأحاديث بحمل أحاديث النهي على الصحراء بلا ساتر، وحديث جابر وابن عمر ، على البنيان، أو مع ساتر.

وفي المسألة قول آخر: وهو التحريم مطلقا الاستقبال والاستدبار في البنيان والصحراء، وهو اختيار شيخ الإسلام وابن القيم.

لأن النهي في الأحاديث السابقة مطلق، وهذا ما فهمه أبو أيوب ١٠٠٠.

ولأن العلة هي تكريم القبلة، وهذا حاصل في الصحراء والبنيان، ولو كان مجرد الحائل كافيا لجاز في الصحراء لوجود الجبال ونحوها بيننا وبين القبلة.

وهذا القول أحوط، خروجا من الخلاف، والله أعلم.

٤ - ومن فوائد الحديث أن استقبال الشمس والقمر لا كراهة فيه، خلافا
لما ذكره بعض الفقهاء، لأن قوله: (ولكن شرقوا أو غربوا) يلزم منه استقبال
الشمس أو القمر أو استدبار أحدهما.



## الحديث الثالث عشر

عَنْ عَبْدِ الله بْنِ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ ، قَالَ: رَقِيتُ يَوْمًا عَلَى بَيْتِ حَفْصَةَ، فَرَأَيْتُ النبي ﷺ يَقْضى حَاجَتَهُ مُسْتَقْبِلَ الشَّام مُسْتَدْبِرَ الكَعْبَةِ.

وفي رواية: مستقبلا بيت المقدس.

## راوي الحديث:

هو عبد الله بن عمر بن الخطاب بن نفيل القرشي العدوي، أسلم مع أبيه وهاجر إلى المدينة، ولم يشهد غزوة بدر وأحد لصغره، وأجازه النبي عليه في في غزوة الخندق، شهد له النبي عليه بالصلاح، وهو من المكثرين من الرواية عن النبي عليه، وكان شديد التحري والاحتياط في فتواه، وفي شأنه، توفي بمكة سنة ٧٣هـ

## غريب الحديث:

رَقِيت: بفتح الراء وكسر القاف أي صعدت.

بيت حفصة: أي دارها التي أسكنها رسول الله عَلَيْكِيد.

وحفصة هي بنت عمر بن الخطاب أم المؤمنين أخت عبد الله بن عمر هم ، تزوجها رسول الله على سنة ثلاث من الهجرة، بعد وفاة زوجها من جراحة أصابته بأحد، وكانت ذات رأي وفضل، ولاها عمر على وقفه بخيبر، توفيت سنة ٤١هـ ...

يقضي حاجته: أي يبول أو يتغوط، كنى عنهما تأدبا، ولا يلزم من رؤية من يقضي حاجته أن تُرى عورته.

مستقبل الشام: أي موليها وجهه، والشام إلى جهة الشمال لأهل المدينة.

وبيت المقدس: هو المسجد الأقصى، ومعنى التقديس: التطهير، أي البيت المطهر.

## ما يؤخذ من الحديث:

تقدم الكلام على حكم هذا الحديث عند ذكر الخلاف في المسألة في الحديث السابق.

ومما يضاف هنا:

١-الكناية عما يستحيى من ذكره بلفظ آخر. من قوله: (على حاجته).

٢- جواز استقبال بيت المقدس عند قضاء الحاجة خلافا لمن كرهه.



## الحديث الرابع عشر

عنْ أنس بْنِ مَالِكٍ ﴿ انَّهُ قَالَ: ﴿ كَانَ رَسُولَ الله يَدْخُلُ الْخَلَاءَ فَأَحْمِلُ أَنَا وَغُلَام نَحُوى إِدَاوَةً مِنْ مَاء وَعَنَزَةَ فَيَسْتَنْجِي بِالْمَاء ﴾.

العنزة: الحربة الصغيرة.

## غريب الحديث:

"وغلام نحوي»: الغلام هو الذكر الصغير المميز حتى يبلغ و "نحوي" يعنى هو مقارب لي في السن.

«إداوة من ماء»: بكسر الهمزة، هي الإناء الصغير من الجلد يجعل للماء.

«العَنَزة»: فسرها المؤلف: الحربة الصغيرة. يستتر بها عن نظر الناس. فهي عصا قصيرة في طرفها حديدة يغرزها في الأرض ويجعل عليها شيئا يقيه من نظر المارين.

وقال النووي في شرح مسلم ٣/ ١٦٣: (وَإِنَّمَا كَانَ يَسْتَصْحِبُهَا النَّبِيُّ عَلِيْهِ لِيَكُونَ حَائِلًا يُصَلِّي إِلَيْهِ). لِأَنَّهُ كَانَ إِذَا تَوَضَّأَ صَلَّى فَيَحْتَاجُ إِلَى نَصْبِهَا بَيْنَ يَدَيْهِ لِتَكُونَ حَائِلًا يُصَلِّي إِلَيْهِ).

«يستنجي بالماء»: أي يطهر بالماء ما أصاب السبيلين من أثر البول والغائط.

## ما يؤخذ من الحديث:

١- جواز الاقتصار على الماء في الاستنجاء، وهو أفضل من الاقتصار على الماء أنقى، والأفضل الجمع بين الحجارة والماء، فيقدم الحجارة، ثم يتبعها الماء، ليحصل الإنقاء الكامل.

وجواز الاقتصار على الاستجمار مجمع عليه بلا كراهة.

و دليله حديث عائشة مرفوعاً «إذا ذهب أحدكم إلى الغائط فليستطب بثلاثة أحجار فإنها تجزئ عنه» رواه أحمد وأبو داود.

٢ - استعداد المسلم بطهوره عند قضاء الحاجة، لئلا يُحْوِجه إلى القيام فيتلوث.

٣- تَحَفظُهُ عن أن ينظر إليه أحد، لأن النظر إلى العورة محرم. فكان يركز العنزة في الأرض وينصب عليها الثوب الساتر.

٢-جواز استخدام الصغار، وإن كانوا أحراراً.

٣- وفضيلة أنس على بخدمته النبي عَلَيْلًا.



## الحديث الخامس عشر

عن أبي قَتَادة الْحَارِثِ بْنِ ربعي الأنصاري ﴿ أَنَّ النبي عَيْدٍ قَالَ: «لا يُمْسِكن أَحَدُكُمْ ذَكَرَهُ بِيَمِينِهِ وَهو يَبُولُ، وَلاَ يَتَمَسَّحْ مِنَ الخَلاَءِ بِيَمِينِهِ، ولا يَتَنَفَس في الإِنَاء ».

## راوي الحديث:

أبو قتادة الحادث بن ربعي الأنصاري الخزرجي، شهد أحدا وما بعدها، ويقال له فارس رسول الله عليه (۱)، دعم النبي عليه في بعض أسفاره حين مال على راحلته من النوم، فلما استيقظ قال له: (حفظك الله بما حفظت به نبيه) (۲) توفى سنة ٤٥هـ بالمدينة ...

## غريب الحديث:

لا يتمسح من الخلاء بيمينه: أي لا يستنج بحجر ولا ماء من البول والغائط بيده اليمني.

و لا يتنفس في الإناء: أي لا يخرج النفس من جوفه في الإناء الذي يشرب منه.

<sup>(</sup>۱) كما في صحيح مسلم (١٨٠٧).

<sup>(</sup>٢) في صحيح مسلم (٦٨١) قَالَ أَبُو قَتَادَةَ: فَبَيْنَمَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْ يَسِيرُ حَتَّى ابْهَارَّ اللَّيْلُ، وَأَنَا إِلَى جَنْبِهِ، قَالَ: فَنَعَسَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ، فَمَالَ عَنْ رَاحِلَتِهِ، فَأَتَيْتُهُ فَدَعَمْتُهُ مِنْ غَيْرِ أَنْ أُوقِظَهُ حَتَّى اعْتَدَلَ عَلَى رَاحِلَتِهِ، قَالَ: ثُمَّ سَارَ حَتَّى تَهَوَّرَ اللَّيْلُ، مَالَ عَنْ رَاحِلَتِهِ، قَالَ: فَدَعَمْتُهُ مِنْ غَيْرِ أَنْ أُوقِظَهُ حَتَّى اعْتَدَلَ عَلَى رَاحِلَتِهِ، قَالَ: ثُمَّ سَارَ حَتَّى إِذَا كَانَ مِنْ آخِرِ السَّحَرِ، مَالَ مَيْلَةً هِي أَنْ أُوقِظَهُ حَتَّى اعْتَدَلَ عَلَى رَاحِلَتِهِ، قَالَ: ثُمَّ سَارَ حَتَّى إِذَا كَانَ مِنْ آخِرِ السَّحَرِ، مَالَ مَيْلَةً هِي أَنْ أُوقِظَهُ حَتَّى اعْتَدَلَ عَلَى رَاحِلَتِهِ، قَالَ: «مَنْ هَذَا؟» أَنْ أُوقِظَهُ حَتَّى الْمُيْلَتَيْنِ الْأُولَيَيْنِ، حَتَّى كَادَ يَنْجَفِلُ، فَأَتَيْتُهُ فَدَعَمْتُهُ، فَرَفَعَ رَأْسَهُ، فَقَالَ: «مَنْ هَذَا؟» أَشُدُ مُنَ الْمُيْلَتَيْنِ الْأُولَيَيْنِ، حَتَّى كَاذَ يَنْجَفِلُ، فَأَتَيْتُهُ فَدَعَمْتُهُ، فَرَفَعَ رَأْسَهُ، فَقَالَ: «مَنْ هَذَا؟» قُلْتُ: قُلُن مَن الْمَيْلَتِيْنِ الْأُولَيَيْنِ، حَتَّى كَانَ هَذَا مَسِيرِي مُنْذُ اللَّيْلَةِ، قَالَ: «مَقَى كَانَ هَذَا السَّيْرِي مُنْذُ اللَّيْلَةِ، قَالَ: «مَقَى كَانَ هَذَا اللَّهُ بَمَا حَفِظْتَ بِهِ نَبِيَهُ» ... الحديث.

## ما يؤخذ من الحديث:

١-يشتمل هذا الحديث على ثلاث منهيات:

- ألا يمس ذكره باليمين حال بوله.
- ولا يزيل النجاسة من القبل أو الدبر بيمينه، سواء في الاستنجاء بالماء أو الاستجمار بالحجارة ونحوها.
  - ألا يتنفس في الإناء.

والحكمة في ذلك والله أعلم أن اليد اليمنى أعدت للأشياء الطيبة المرغوب فيها كالأكل والشرب، فإذا باشرت النجاسات وتلوثت، ثم باشرت الطعام والشراب، أو حصل بها مصافحة للآخرين، فإنه ربما كان ذلك سببا لنقل الأمراض.

٢- النّه عن التنفس في الإناء الذي يشرب منه لما في ذلك من الأضرار الكثيرة، التي منها تكريهه للشارب بعده، كما أنه قد يخرج من أنفه بعض الأمراض التي تلوث الماء فتنقل معه العدوى، إذا كان الشارب المتنفس مريضاً.

والجمهور على أن النهي عن هذه الثلاث للكراهة، والصارف عندهم أنها من باب الآداب.

- ٣- بيان شرف اليمين وفضلها على اليسار.
- ٤ كمال الشريعة حيث تأمر بكل ما هو نافع وتنهى عن كل ما يضر أو يخشى منه الضرر.

#### تنبيه:

ظاهر قوله (لا يمسكن أحدكم ذكره بيمينه وهو يبول) التقييد بحال البول، وقد اختلف الفقهاء في هذه المسألة:

فذهب بعضهم إلى أن النهي حال البول فقط؛ لأنه ربما أصابه شيء من البول فتتلوث يده فنهي عن مسه حال البول، وأما في غير حال البول فلا توجد هذه العلة فيجوز مسه باليمني.

وذهب بعضهم إلى أنه إذا نهي عن مسه حال البول باليمين الذي يحتاج فيه إلى مسه ففي غير حال البول أولى بالنهي.

وكلا القولين محتمل، والاحتياط ألا يمسه بيده اليمنى لا في حال البول ولا في غيره.



## الحديث السادس عشر

عن عَبدالله بن عباس رضي الله تَعَالَى عَنْهُما قَالَ: مَرَّ النَّبِيُّ عَلَيْهُ بقبرين فَقَالَ: «إِنَهُمَا لَيُعَذَّبَانِ، وَمَا يُعَذبانِ فِي كَبِير. أَمَّا أَحَدُهُما فَكَانَ لاَ يَسْتَتِرُ مِنَ الْبَول، وَأَمَّا الآخر فَكَانَ يمْشي بَالنميمَة».

فَأَخَذَ جَريدةً رَطْبَةً فَشَقَهَا نِصْفَيْنِ، فَغرزَ في كل قَبْر واحدَة.

فقالوا: يَا رَسُول الله، لم فَعَلْتَ هذَا؟ قَال: «لعَلهُ يُخَفَفُ عَنْهمَا مَا لم يَيْبَسَا».

## راوي الحديث:

عبدالله بن عباس بن عبد المطلب الهاشمي القرشي، ابن عم رسول الله على متفق حبر الأمة وترجمان القرآن، قال النبي على فيه: (اللهم فقهه في الدين) متفق عليه (۱)، وقال فيه: (اللهم علمه الحكمة) رواه البخاري (۳۷۵٦)، فأدرك علما كثيرا، وهو من المكثرين من الرواية عن رسول الله على رسول الله على وقد قارب الاحتلام، مات بالطائف سنة ۲۸هد.

## غريب الحديث:

«إنهما ليعذبان»: المراد، يعذب من فيهما. من إطلاق اسم المحل على الحال فيه.

«وما يعذبان في كبير»: أي بسبب أمر كبير عليهما تركه لو شاءا ذلك، وإن كان كبيرا بالنسبة لعقوبته.

«لا يستتر»: بتائين، أي لا يجعل سترة تقيه من بوله والمعنى: لا يتوقى، وروي «لا يستبرئ».

<sup>(</sup>١) البخاري ١٤٣، ومسلم ٢٤٧٧، واللفظ للبخاري.

«من البول»: أي بوله، كما في رواية أخرى، ومثله بقية الأبوال النجسة.

«يمشى بالنميمة»: النميمة: هي نقل الكلام بين الناس على وجه الإفساد.

«فأخذ جريدة»: عسيب النخل الذي ليس فيه سعف.

«فغرز»: أي: غرس.

## ما يؤخذ من الحديث:

ا -إثبات عذاب القبر، وقد تواترت الأحاديث عن رسول الله على ثبوت عذاب القبر للكفرة والعصاة ونعيمه للمؤمنين التقاة، فيجب على العبد اعتقاد ذلك والايمان به، ولا يخوض في كيفية ذلك واستبعاده بعقله، فإن العقل لا مدخل له في أمور الغيب، والواجب فيها التسليم لما جاء به الشرع.

Y - عدم الاستبراء من النجاسات سبب في عذاب القبر، فالواجب الاستبراء منها: فالحديث يدل على أن للبول بالنسبة إلى عذاب القبر خصوصية. ويؤكد ذلك ما رواه الحاكم وابن خزيمة وهو "أكثر عذاب القبر من البول" قال ابن حجر: وهو صحيح الإسناد.

٣- تحريم النميمة بين الناس وأنها من أسباب عذاب القبر، وفي الحديث:
(لا يدخل الجنة نمام).

- ٤ رحمة النبي عَلَيْلَةً بأمته حتى العصاة منهم.
- ٥- الستر على الذنوب والعيوب. فإنه لم يصرَّح باسمي صاحبي القبرين، ولعله مقصود.
- 7-أن عدم التنزه من البول، والنميمة من كبائر الذنوب لـ ورود الوعيد الشديد عليها.

٧-التنبيه على عظم شأن الصلاة، حيث كان الإخلال بشيء من شروطها وهو اجتناب النجاسة سببا لعذاب القرر.

## وهل يشرع وضع الجريدة على القبر؟

الصحيح عدم مشروعية ذلك، لأنه يحتاج إلى دليل، وهذا الحديث لا يصلح للاستدلال على ذلك لما يلي:

- أن هذا الحديث قضية عين، حكمتها مجهولة، ولذا لم يفعلها النبي عَلَيْكُمُّ مع غير صاحبي هذين القبرين.

- أنه على التسليم بمشروعية ذلك فنحتاج إلى ما يدل على أن صاحب القبر يعذب، لأن النبي عليه إنما وضع الجريدة على قبريهما لكونهما يعذبان، ونحن لا نعلم هل صاحب القبر يعذب أو لا، أما النبي عليه فقد كشف الله تعالى له عن حال هذين القبرين.

فهذا الحديث خاص بالنبي عَلَيْق، لما جاء في صحيح مسلم ٣٠١٢ في حديث طويل: «إِنِّي مَرَرْتُ بِقَبْرَيْنِ يُعَذَّبَانِ، فَأَحْبَبْتُ، بِشَفَاعَتِي، أَنْ يُرَفَّهَ عَنْهُمَا، مَا دَامَ الْغُصْنَانِ رَطْبَيْنِ»

وبهذا يتبين أن ما يفعله بعض الناس من وضع الزهور على القبور أنه من الأمور المحدثة، فضلا عما فيه من إساءة الظن بالميت.





السواك: بكسر السين، اسم للعود الذي يُتَسَوّكُ به، ويطلق على الفعل الذي هو دَلك الأسنان واللسان واللثة بالعود أو نحوه.

مناسبة ذكره هنا، أنه من سنن الوضوء ومن الطهارة المرغب فيها.

وقد ورد فيه أحاديث كثيرة، منها قوله عَلَيْقٍ: (السواك مطهرة للفم مرضاة للرب) رواه النسائي.

وفيه من الفوائد ما يفوت الحصر من النظافة، والصحة، وقطع الرائحة الكريهة، وطيب الفم، وذهاب صفرة الأسنان، وتحصيل الثواب، واتباع النبي علية.



## الحديث السابع عشر

عن أبِي هريرة ، عن النبي على قال: «لَوْ لاَ أَنْ أَشُــقَ عَلَى أَمتي لأَمَــرْتُهُمْ بِالسَّـوَاكِ عند كُل صَلاةٍ» متفق عليه.

## غريب الحديث:

لولا: حرف امتناع لوجود، أي أنها تدل على امتناع شيء لوجود شيء آخر. أي لولا مخافة أن أشق على الأمة لأمرتهم بالسواك أمر إيجاب.

أمتى: يراد بها أمة الإجابة.

## ما يؤخذ من الحديث:

1 - في الحديث بيان فضل السواك، الذي قارب به درجة الواجبات في الثواب.

٢- تأكد مشروعية السواك عند كل صلاة، من فرض ونفل حتى صلاة الجنازة، لعموم قوله عليه الله عند كل صلاة).

والحكمة في ذلك والله أعلم أن العبد مأمور في حال تقربه إلى الله تعالى أن يكون على أكمل حال من النظافة وطيب الرائحة؛ إظهارا لشرف العبادة.

٣- عموم الحديث يشمل صلاة الصائم، ولو بعد الزوال كصلاتي الظهر والعصر.

إنه لم يمنع من فرض السواك إلا مخافة المشقة في القيام به، ففيه كمال شفقة النبي عليه بأمته، وخوفه عليهم، حيث لم يأمرهم بالسواك عند كل صلاة أمر إيجاب.

- ٥-أن الشرع لا يأتي بما فيه الحرج والمشقة على الناس.
  - ٦-أن درء المفاسد، مقدم على جلب المصالح.

وهذه قاعدة عظيمة نافعة جدا. فإن الشارع الحكيم، ترك فرض السواك، على الأمة مع ما فيه من المصالح العظيمة، خشية من حصول مفسدة المشقة عليهم.

٧-وفيه أن ما يأمر به النبي عَلَيْ يدل على الوجوب، إلا أن يدل دليل على أنه مستحب.



## الحديث الثامن عشر

عن حُذَيْفَةَ بْنِ الْيَمانِ قَالَ: كَان رَسُول الله عَلَيْ إِذا قَامَ من الليل يَشُوصُ فاه بالسوَاك.

## راوي الحديث:

#### غريب الحديث:

إذا قام من الليل: أي إذا قام من نوم الليل لصلاة الليل.

يشوص: والشوص دلك الأسنان وتنقيتها بالسواك؛ لتغير رائحة الفم بعد الاستيقاظ من النوم.

## ما يؤخذ من الحديث

۱ – تأكد استحباب السواك بعد القيام من نوم الليل خاصة لمن يريد الصلاة؛ لتطييب رائحة الفم، وتنشيط القائم بعد مغالبة النوم على القيام.

٢- تأكد مشروعية السواك عند كل تغير كريه للفم، كطول السكوت،
والأكل ونحوه، أخذا من العلة.

٣-مشروعية النظافة على وجه العموم، وأنها من سنة النبي ﷺ.

٤-أن التسوك يكون للفم كله الأسنان واللثة واللسان، لقوله: (يشوص فاه) أي فمه، فيعم كل ما في الفم.

## الحديث التاسع عشر

عَنْ عَائِشَةَ ﴿ قَالَا مُسْنِدَتُهُ إِلَى صَدْرِي - وَمَعَ عَبْدِ الرحْمنِ سِواكُ رَطْبٌ يَسْتَنُ النّبِيِّ عَلَى وَأَنَا مُسْنِدَتُهُ إِلَى صَدْرِي - وَمَعَ عَبْدِ الرحْمنِ سِواكُ رَطْبٌ يَسْتَنُ بِهِ - فَأَبَدَهُ رَسُولَ الله عَلَيْ بَصَرَهُ، فَأَخَذْتُ السوَاكَ فَقَضِمْتُهُ وَطَيبتهُ، ثُمَّ دَفَعْتُهُ إَلَى بِهِ - فَأَبَدَهُ رَسُولَ الله عَلَيْ السَّنَ السَّنَانَا أَحْسَنَ مِنْهُ. فَمَا عَدَا النّبيِّ عَلَيْ فَاستن به، فما رأيت رسول الله على اسْتَنَ اسْتِنَانًا أَحْسَنَ مِنْهُ. فَمَا عَدَا أَنْ فَرَغَ رَسُولُ الله عَلَيْ رَفَعَ يَدَهُ أَوْ إِصبَعَهُ - ثم قال: ﴿ فِي الرَّفِيقِ الأَعلى ﴾ ثلاثًا، ثُم قضى عَليهِ.

وكَانَتْ تَقُولُ: مَاتَ بَيْنَ حَاقِنَتي وذاقِنَتي.

وفى لفظ: فَرَأيتهُ يَنُظُرُ إِلَيهِ، وَعَرَفْتُ أَنَّهُ يُحِب السوَاكَ فَقُلْتُ: آخُذُه لَك؟ فَأَشَارَ بِرأسِهِ: أَن نَعَمْ.

هذا لفظ البخاري، ولـ «مسلم» نحوه.

عبد الرحمن بن أبي بكر الصديق، أسلم عام الفتح، وقيل قبيل الفتح، وحسن إسلامه، وهو أخ شقيق لعائشة ، توفي بمكة سنة ٥٨هـ .

## غريب الحديث:

«يستن به»: يُمِرُّ السواك على أسنانه، كأنه يحددها، وكان السواك الذي يستن به عبد الرحمن على من الجريد الأخضر كما في بعض روايات البخاري. «فأبَدَّه»: مدَّ إليه بصره وأطاله.

«بين حاقنتي وذاقنتي»: الحاقنة: هي النقرة بين الترقوة وحبل العاتق فهي أسفل الحلقوم، وسميت بذلك لأن أسفل الحلقوم يلي ما يحقن الطعام. والذاقنة: طرف الحلقوم الأعلى. وسميت بذلك لأنها تلى الذقن.

«فقضِمته» بفتح القاف وكسر الضاد، أي مضغَتْه بأسنانها، ليلين. وفي رواية: قصمته: أي كسرته، فلعلها كسرت طرفه، ثم مضغته بأطراف أسنانها ليلين.

و «القضم» بأطراف الأسنان.

نقضته: أي فرقته ليسقط ما فيه من قشور ونحوها.

طيبته: أي جعلته صالحا للتسوك به.

في الرفيق الأعلى: أي اجعلني في الرفيق الأعلى، أي مع الرفقاء الأعلون وهم أهل الجنة.

ثم قضى: أي مات.

## ما يؤخذ من الحديث:

١ - محبة النبي عَلَيْهُ للسواك، يؤخذ من حرصه عليه حتى في هذه الحال العصيبة وهي حال الاحتضار، مع قولها: فاستنّ به، فما رأيت رسول الله عَلَيْهُ اسْتَنّ اسْتِنَاناً أَحْسَنَ مِنْهُ.

٢-فضيلة الاستياك بالسواك الرطب.

٣-مشروعية السواك كل وقت، لإقرار النبي عَلَيْة عبد الرحمن الله على ذلك.

٢- أنه ينبغي قبل التسوك إصلاح السواك وتهيئته ليكون صالحا للتسوك.

٣- أنه يجوز الاستياك بسواك الغير بعد تطهيره وتنظيفه.

 ٥- إثبات علو الله تعالى في السماء. يؤخذ من رفع أصبعه علي موحدا الله تعالى.

7-الرفيق الأعلى: هم المشار إليهم في سورة النساء وهم: ﴿ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ السَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيِّنَ وَٱلصِّدِيقِينَ وَٱلشُّهَدَآءِ وَٱلصَّلِحِينَ وَحُسُنَ أُوْلَيْكَ رَفِيقًا﴾.

٧-فضيلة عائشة ، بحسن عشرتها للنبي ﷺ، وموته في بيتها ويومها وفي حجرها.



## الحديث العشرون

عَنْ أَبِي مُوسَى الأشعري رضِى الله عَنْهُ قال : أَتَيْتُ النبي ﷺ وهُوَ يَستَاكُ بِسِوَاكٍ رَطْبٍ قَالَ وطَرَف السوَاكِ عَلى لِسَانِهِ، وَهو يَقُولُ: أُع أُع، وَالسوَاكِ في فِيهِ كَأَنَهُ يَتَهَوَّع.

## راوي الحديث:

أبو موسى عبد الله بن قيس الأشعري، قدم مكة وأسلم، ثم رجع إلى قومه، فلما كان فتح خيبر جاء مع خمسين من قومه إلى النبي عليه في المدينة، وكان حسن الصوت بالقرآن، ولاه النبي عليه على اليمن، مات بالكوفة سنة ٤٤ه ...

## غريب الحديث:

على لسانه: أي على طرف لسانه من الداخل. بدليل قوله أع أع.

أُع أُع: بضم الهمزة وسكون المهملة. حكاية صوت المتقيئ.

كأنه يتهوع: التهوع، التقيؤ بصوت.

## ما يؤخذ من الحديث:

١ - مشروعية السواك بالعود الرطب.

٢- مشروعية المبالغة في التسوك؛ لأن في المبالغة كمال الإنقاء.

٣-مشروعية التسوك على اللسان كما يشرع على الأسنان واللثة.

٤ – أن التسوك على اللسان يكون طولا، أما الأسنان فقد ذكر الفقهاء أنه يكون عرضا.

٥-جواز التسوك والمبالغة فيه بحضرة الناس، لأنه عَلَيْةً لم يختف بذلك.





# بَاب المشح عَلى الخفّين

المسح على الخفين بدل عن غسل الرجلين في الوضوء، وهو من الرخصة التي يحب الله أن تؤتى، كما يحب أن تؤتى عزائمه، وقد دل على مشروعيته أحاديث كثيرة بلغت مبلغ التواتر.

وشذ الشيعة بمخالفتهم لأهل السنة في ذلك، فلا يرون المسح على الخفين.

#### \* \* \*

## الحديث الحادي والعشرون

عَنْ المغيرة بن شعبة قال: كُنْتُ مَع النبي عَلَيْهِ في سَفَر فَأهوَيْتُ لأَنْزِعَ خُفَيْهِ، فَقَالَ: «دَعْهُمَا، فَإِنَّى أَدْخَلتُهُمَا طاهِرَتَيْن» فَمَسَحَ عَلَيْهِمَا.

## راوي الحديث:

## غريب الحديث:

كنت مع النبي عَلَيْهُ في سفر: أي كان في صحبته ومعيته في السفر، وكان ذلك في سفره في غزوة تبوك في رجب سنة تسع من الهجرة.

فأهويت لأنزع: أي انحنيت مادًا يدي لإخراج خفيه من رجليه لغسلهما. خفيه: ما يلبس على الرجل ساترا لهما من جلد ونحوه.

## ما يؤخذ من الحديث:

١ - مشروعية المسح على الخفين في الوضوء، ويقاس عليهما كل ما يستر الرجلين كالجوارب.

٢-أن المسح على الخفين يكون على أعلاهما دون أسفلهما ولا عقبهما، لقوله: (فمسح عليهما) ولما ثبت في السنة من قول علي الوكان الدين بالرأي لكان أسفل الخف أولى بالمسح من أعلاه، ولقد رأيت رسول الله عليه يمسح ظاهر خفيه).

٣-أن المسح على الخفين لمن كان لابسا لهما أفضل من خلعهما وغسلهما؛ لأن هذا فعل النبي عليه.

٤ - اشتراط الطهارة للمسح على الخفين. وذلك بأن تكون الرجلان على طهارة قبل دخولهما في الخف.

٥-استحباب خدمة ذوي الفضل من العلماء والصالحين.

٦ - وفضيلة المغيرة على بخدمته للنبي عَلَيْدٍ.



## الحديث الثاني والعشرون

عن حُذَيْفَةَ بْنِ الْيَمَان قال: كَنْتُ مَعَ النبي ﷺ، فَبَالَ وَتَوَضَّا وَمَسَحَ عَلَى خُفَيهِ. (مختصرا).

## ما يؤخذ من الحديث:

١- مشروعية المسح على الخفين.

Y - فيه المسح على الخفين في الحدث الأصغر، لقوله فبال وتوضأ ومسح على خفيه، أما الأكبر فلا بد من الخلع.

والحمد لله رب العالمين

