
المستوى الثالث

أ. د. أحمد بن حمد الونيس
لفضيلة الشيخ:

المملكـــــــــة العربيـــــــة السعوديـــــــة

مركز شيخ الإسلام ابن تيمية الوقفي

الريــــــــــــــاض - حــــــــــــــي سلطـــانة

المستوى الثالث

المتوفى سنة ١٣٩٢ هـ - رحمه االله

شرح كتاب





شرح مقدمة التفسير لابن قاسم

برنامج دليل 1446هـ

المجلس الرابع

إن الحمد لله ... أما بعد:
: قال المؤلف

)نَفْيُ الْمَجازِ(

المجاز خلاف الحقيقة، وذلك أن الكلام ينقسم من حيث الاستعمال 
إلــى حقيقــةٍ ومجاز. والمجاز هو: اللفظ المســتعمل في غيــر ما وضع له، 

مثل: أسد للرجل الشجاع. والحمار للبليد.

والحقيقة هي: اللفظ المســتعمل فيما وضع له، مثل: أســد. للحيوان 
المفترس. والحمار للحيوان المعروف.

حَ بنَِفْيهِِ الْمُحَقِّقونَ( )صَرَّ

أي صــرح المحققون من أهل العلم أنه لا مجاز في اللغة العربية، وأن 
تقســيم الكلام إلى حقيقة ومجاز تقســيم حادث بعد القرون الثلاثة، وأنه 
ليــس معروفا في عهد الصحابــة  ولا التابعيــن ولا تابعيهم، وهذا 
قول أبي إســحاق الإسفراييني، وأبي علي الفارسي، وصرح به المحققون 
من أصحاب الإمام أحمد كابن حامد وابن وهب، ونصره شــيخ الإســام 



ــ شرح مقدمة التفسير لابن القاسم  4ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

ابــن تيمية والعلامــة ابن القيم، ومن المعاصرين الشــيخ ابن باز والشــيخ 
ابن عثيمين وأفتت به اللجنة الدائمة للإفتاء برئاسة الشيخ ابن باز)1(.

والقول الثاني: أن الكلام ينقسم إلى حقيقة ومجاز، أي أن المجاز واقع 
في اللغة العربية، وفي القرآن الكريم، وهو المشهور عند أكثر المتأخرين.

ومــن ادعــاه في لغة العرب، لزمــه أن يقوله في كتــاب الله، وإلا تناقض 
لنزوله بلغتهم.

ويشــرط لصحة اســتعمال اللفــظ في مجازه عنــد القائليــن بالمجاز: 
وجود ارتباط بين المعنى الحقيقي والمجازي، ليصح التعبير به عنه، وهو 

ما يسمى في علم البيان بالعلاقة.

فــإن لم يكن هنــاك علاقة فــا يصح المجــاز، فلو عبرت عــن البيت 
بالشــاة فإنــه لا يصح المجاز هنا لعدم العلاقة، لكــن لو عبرت عن النفس 
بالرقبة فإنه يصح المجاز؛ لوجود العلاقة، وهي أن الرقبة إذا قُطعت ذهبت 

النفس، لكن لا يعبر عن الإنسان بالظفر لعدم العلاقة، وهكذا.

‍ـَٔلِ ٱلۡقَرۡيَةَ﴾  ومــن أمثلة المجــاز عند القائليــن به: قولــه تعالى: ﴿وَسۡـ
]يوســف: 82[ أي: واســأل أهــل القرية؛ فحذفــت »أهل« مجــازاً؛ لأن أبناء 

يعقــوب  لم يريدوا من أبيهم  أن يســأل أبنية القرية، وإنما 
مرادهم أهل القرية، فحذت كلمة أهل مجازا، وهو مجاز مرسل.

وعنــد القائلين بنفي المجــاز يقولون إنه حقيقة وليــس مجازا، وذلك 
بالنظر إلى الســياق والقرائن لا إلى مجرد اللفظ، ففي لغة العرب إذا قيل: 

اسأل القرية. فهو حقيقة في سؤال أهلها. 

))) ينظر فتاوى إسلامية جمع المسند 46/4، 47/4.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 5 يسنولا دمح بن دملشيخ أحا 

وأيضــا مثــل: رأيت أســدا في المعركــة يقاتل. هــو حقيقــة في الرجل 
الشجاع، ولا يمكن أن يقول أحد: إن المراد بالأسد هنا الحيوان المفترس.

ولأن اللغة العربية يختلف فيها معنى الكلمة بحســب السياق، فمثلا: 
رغبتُ فيه. المعنى أردتــه. ورغبتُ عنه. المعنى لم أرده. وكلمة )رغبت( 

واحدة، اختلف معناها بحسب السياق، فهي في كلا السياقين حقيقة. 

)ولَم يُحفَظُ عن حأد من الأئمة القول به(

وقــال الشــيخ: لم ينطق به الســلف، ونفس هذا التقســيم باطل، وقال 
ابن القيم: لم يرد الشــرع بتقســيم الكلام إلى حقيقة ومجاز، ولا دل عليه، 
ولا أشــار إليه، وأهل اللغة لم يصرح أحد منهم بأن العرب قســمت لغتها 
إلــى حقيقة ومجاز، ولا قال أحد من العرب قــط، هذا اللفظ حقيقة وهذا 
مجــاز، ولا وجــد في كلام مــن نقــل لغتهــم عنهم مشــافهة، ولا بواســطة 
ذلــك، ولهذا لا يوجد في كلام الخليل، وســيبويه والفــراء وأبي عمرو بن 
العــاء، والأصمعي وأمثالهــم، كما لم يوجد ذلــك في كلام رجل واحد، 
مــن الصحابة، ولا مــن التابعين، ولا تابعي التابعيــن ولا في كلام أحد من 

الأئمة الأربعة.

)وإنَِّما حَدَثَ تَقسِيمُ الكَلامِ إلِى حَقيقَةٍ ومَجازٍ، بعد القرون المفضلة(

وقــال ابن القيــم: هو اصطلاح حــدث، بعد القرون الثلاثــة المفضلة 
بالنــص، وكان منشــأه من المعتزلــة والجهمية ومن ســلك ســبيلهم، من 

المتكلمين.

وأشــهر ضوابطهــم: أن الحقيقة هــي اللفظ المســتعمل فيما وضع له 
أولًا، والمجاز هو اللفظ المستعمل في غير ما وضع له أولًا.



ــ شرح مقدمة التفسير لابن القاسم  6ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

قــال: وتقســيمهم الألفاظ إلــى حقيقة ومجــاز إما أن يكــون عقليا أو 
شــرعيا أو لغويا أو اصطلاحيا والأقســام الثلاثة الأوَُل باطلة فإن العقل لا 
مدخل له في دلالة اللفظ على معناه، والشــرع لم يرد بهذا التقســيم، وأهل 
اللغــة لم يصرح أحد منهم بأن العرب قســمت لغاتها إلــى حقيقة ومجاز، 
وإذا علــم أن تقســيم الألفاظ إلى حقيقة ومجاز ليس تقســيما شــرعيا ولا 
عقليــا ولا لغويا، فهو اصطلاح حــادث محض غير منضبط ولا مطرد ولا 

منعكس بل متضمن للتفريق بين المتماثلين من كل وجه.

عَ بهِِ الْمُعتَزِلَةُ والجَهْمِيَّةُ إلَِى الِإلحادِ في الصفات( )فَتَذَرَّ

أي تذرع المعتزلة والجهمية بالقول بالمجاز وجعلوه ذريعة ووســيلة 
إلى الإلحاد في صفات الله ، ومعنى الإلحاد أي الميل عن الحق.

فأبطلــوا حقيقة آيــات الصفــات، وعطلــوا ألفاظها عــن دلالتها على 
المعــاني، ومــن ذلك قولهــم في قوله تعالــى: ﴿وجََاءَٓ رَبُّكَ﴾ قالــوا: هو من 
مجــاز اللغة، تقديــره: وجاء أمر ربك. وقولهم في اســمه ﴿ٱلرَّحۡمَٰنِ﴾ وصفه 
بالرحمــة مجاز؛ لأن الرحمة رقة تعتري القلب. وقولهم في اســتوائه على 
العرش، أنه بمعنى اســتولى، وهذا من مجاز اللغة، وقالوا في صفة اليدين: 
هي مجاز في النعمة، أو القدرة. وفي الوجه، أي: يبقى ربك أو ثوابه. وغير 
ذلك من صفات الرب  وتقدس، وقالوا: يمتنع حمل آيات الصفات 

على الحقيقة. وهذا منهم تأويل باطل لا دليل عليه.

والواجــب حمل آيات الصفــات على ظاهرها وحقيقتهــا، ولا يجوز 
حملها على المجاز.

***



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 7 يسنولا دمح بن دملشيخ أحا 

بُّ بـِـهِ، ولا رَسُــولُهُ، ولا أَصحابُهُ، ولا  مِ الــرَّ ــيخُ: وَلَــم يَتَكَلَّ )قــالَ الشَّ
التَّابعِون لَهُم بإِحسانٍ(

هذا من كلام شــيخ الإســام ابن تيمية ، وهو من أهم الأدلة 
على منع وجود المجاز، لأنه لم يتكلم به ربنا سبحانه ولا رسوله صلى الله عليه وسلم، ولا 

. أصحابه ولا سلف الأمة

مَ بهِ مِن أَهــلِ اللغَةِ، يَقُولُ في بَعضِ الآيــاتِ: هذا مِنْ مَجازِ  )ومَــن تَكَلَّ
ا يَجوزُ في اللغَةِ، لم يُردِْ هذا التَّقسيمُ الحادثِ( اللغَةِ: ومُرادُهُ: أَنَّ هذا مِمَّ

 ، كما جاء في كتاب مجاز القرآن لأبي عبيدة معمر بن المثنى
أي ما يجوز فيه من المعاني، ولا يريد به المجاز الحادث.

)لا سِيَّما وقد قالُوا: إنَّ الْمَجازَ يَصِحُّ نَفْيُهُ(

القائلون بالمجاز يقولون من الفروق بين الحقيقة والمجاز أن المجاز 
يصــح نفيه، فمثــا إذا قلت رأيت أســدا في المعركة يقاتل الأعــداء. تريد 
الرجــل الشــجاع، فيجوز أن يقال: هذا ليس بأســد، بل رجل شــجاع. أما 
الحقيقــة فلا يصح نفيهــا، فإذا قلت: رأيت رجلا شــجاعا في المعركة. لم 

يصح نفي كونه رجلا.

)فَكَيفَ يَصِحُّ حَملُ الآياتِ القُرآنيَِّةِ على مِثلِ ذلك(

أي إذا كان المجــاز يصــح نفيــه فكيــف تحمــل الآيــات القرآنية على 
المجاز؛ لأن معنى ذلك أنه يصح نفي شيء من كلام الله تعالى، وهذا باطل.

والقرآن كله حق، فلا يجوز أن يدعى أن فيه ما ليس بحقيقة.

***



ــ شرح مقدمة التفسير لابن القاسم  8ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

)وَلا يهولنــك إطبــاق المتأخرين عليه، فإنهم قــد أطبقوا على ما هو 
شر منه(

أي لا يفزعــك أن كثيرا من المتأخرين قد أخذوا بالقول بالمجاز، فإن 
الحــق لا يعرف بكثــرة قائليه، وإنما يعرف الحق بالأدلــة والبراهين عليه، 
فإن المتأخرين قد أطبقوا على ما هو شــر من المجاز، كالشرك في الربوبية 
والألوهيــة، فيوجــد في كثير من البــاد من يقصد القبــور ويدعو أصحابها 
مــن دون الله تعالى، ويذبح لها وينذر ويســتغيث بها، وغير ذلك من أنواع 

الشرك بالله تعالى.  

)وَذَكَرَ ابنُ القَيِّمِ: خَمسِــينَ وَجهاً في بُطلانِ القول بالمجاز، وكلام الله 
وكلام رسوله منزه عن ذلك(

أي ذكــر العلامــة ابن القيــم  في كتابه الصواعق المرســلة في 
بيان بطلان المجاز خمســين وجها أي دليلا على بطلانه، وسماه طاغوتا، 

والطاغوت هو كل ما تجاوز به العبد حده.

 : قال المؤلف

)الإعجاز(

أي ذكر إعجاز القــرآن، وهو أعظم معجزات نبينا محمد صلى الله عليه وسلم لم يقدر 
نزَلۡۡناَ عَلَيۡكَ ٱلۡكِتَبَٰ يُتۡلََىٰ 

َ
نَّآ أ
َ
وَلمَۡ يكَۡفِهِمۡ أ

َ
أحــد على معارضته قال تعالــى: ﴿أ

عَلَيۡهِمۡ﴾ فأخبر تعالــى: أنه كاف في الدلالة، قائم مقــام معجزات غيره من 
الأنبياء عليهم الصلاة والسلام.

***



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 9 يسنولا دمح بن دملشيخ أحا 

ي، سَالمٌِ عَنِ الْمُعارَضَةِ(  )الْمُعجِزَةُ: أَمرٌ خارِقٌ للعادَةِ، مَقرونٌ بالتَّحَدِّ

هــذا تعريــف المعجــزة المتحدى بها، وهــي أمر من الأمــور المهولة 
خارق للعادة المألوفة مما يعتاده الإنســان، سالم من المعارضة أي يعجز 

البشر أن يأتوا بمثله، ويناقضوه ويقاوموه. 

)والقُرآن مُعجِزٌ أَبداً( 

أي: والقــرآن العزيز، معجز أبدا إلى يــوم القيامة وكان أكثر معجزات 
الأنبياء عليهم الصلاة والســام قبل محمد صلى الله عليه وسلم حسية انقرضت بانقراض 
أعصارهم فلم يشــاهدها إلا من حضرها، ومعجزة هذه الأمة عقلية باقية، 
لبقــاء هذه الشــريعة، فلا يمر عصــر من الأعصار، إلا وكتــاب الله، آية من 
آيات الله، يظهر شــيء مما أخبر به أنه ســيكون يراه أولو البصائر دال على 

صحته إلى يوم القيامة.

وعــن أبى هريرة  قــال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: »ما مــن الأنبياء نبي إلا 
أُعطــي مــا مثلُه آمن عليه البشــر، وإنما كان الذي أُوتيــت وحياً أوحاه الله 

إليّ، فأرجو أن أكون أكثرهم تابعا يوم القيامة« رواه البخاري ومسلم.

قــال ابــن كثيــر: )معنــى الحديــث: ما مــن نبــي إلا أُعطــي -أي: من 
المعجــزات- ما آمــن عليه البشــر، أي: مــا كان دليلا علــى تصديقه فيما 
جاءهــم بــه، واتبعه من اتبعه من البشــر، ثــم لما مات الأنبياء لــم تبق لهم 

معجزةٌ بعدهم إلا ما يحكيه أتباعهم عما شاهدوه في زمانه.

وأما الرسول الخاتم للرسالة محمد -صلى الله عليه وسلم، فإنما كان معظمُ ما آتاه الله 
وحيا منه إليه، منقولا الى الناس بالتواتر، ففي كل حينٍ هو كما أنزل، فلهذا 
قــال: »فأرجو أن أكــون أكثرهم تابعا«. وكذلك وقع؛ فــإن أتباعه أكثرُ من 



ــ شرح مقدمة التفسير لابن القاسم  10ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

أتباع الأنبياء لعموم رســالته، ودوامها الى قيام الساعة واستمرار معجزته. 
ٰ عَبۡدِهۦِ لِِيَكُونَ  لَ ٱلۡفُرۡقَانَ عََلَىَ ِي نـَـزَّ ولهــذا قال الله تبارك وتعالى: ﴿تَبَارَكَ ٱلَّذَّ

للِۡعَلَٰمِيَن نذَِيرًا﴾ ]الفرقان: 1[()1(.
)أَعجَزَ الفُصحاءَ مَعَ حِرصِهِم على مُعارَضَتهِِ( 

أي: أعجــز هــذا القــرآن العظيم الفصحــاء علــى أن يأتــوا بمثله، مع 
حرصهم علــى معارضته وإطفاء نوره وإخفاء أمــره، ولو كان في مقدرتهم 
ث نفســه بشيء من ذلك  معارضتُه لفعلوا، ولم يُنقل عن أحد منهم أنه حدَّ

ولا رامه، بل عدلوا إلى العناد والاستهزاء.

اهُم تَعالَى على أن يَأتُوا بحِديثٍ مِثلِهِ، أو عَشرِ سُوَرٍ، أو سُورَةٌ( )وقَد تَحَدَّ

أي: وقــد تحــدى الله تعالى العــرب، وكانوا أهل الفصاحــة والبلاغة 
توُاْ بِِحَدِيثٖ 

ۡ
والبيــان على أن يأتوا بحديث مثل القــرآن كما قال تعالى: ﴿فَلۡيَأ

مۡ 
َ
مِّثۡلهِۦِٓ إنِ كََانوُاْ صَدِٰقيَِن﴾ ثم تحداهم بعشر سور منه، كما في قوله تعالى: ﴿أ
يَتٰٖ وَٱدۡعُواْ مَنِ ٱسۡتَطَعۡتُم مِّن دُونِ  توُاْ بعَِشۡۡرِ سُوَرٖ مِّثۡلهِۦِ مُفۡتََرَ

ۡ
ىهُٰۖ قُلۡ فَأ يَقُولوُنَ ٱفۡتََرَ

ِ﴾ ثم  نزِلَ بعِِلۡمِ ٱللَّهَّ
ُ
مَآ أ نَّ
َ
َّمۡ يسَۡــتَجِيبُواْ لَكُمۡ فَٱعۡلَمُوٓاْ أ ِ إنِ كُنتُمۡ صَدِٰقيَِن 13 فَإلِ ٱللَّهَّ

توُاْ بسُِــورَةٖ مِّثۡلهِۦِ﴾ 
ۡ
ىهُٰۖ قُلۡ فَأ مۡ يَقُولوُنَ ٱفۡتََرَ

َ
تحداهم بســورة كما قال تعالى: ﴿أ

توُاْ بسُِورَةٖ مِّن مِّثۡلهِۦِ﴾ 
ۡ
ٰ عَبۡدِناَ فَأ لۡۡناَ عََلَىَ ا نزََّ وقــال تعالى: ﴿وَإِن كُنتُمۡ فِِي رَيۡبٖ مِّمَّ

فلما عجزوا عن معارضته والإتيان بسورة تشبهه، على كثرة الخطباء فيهم، 
والبلغاء، والحرص علــى المعارضة نادى عليهم بإظهار العجز، وإعجاز 
توُاْ بمِِثۡلِ هَذَٰا ٱلۡقُرۡءَانِ لََا 

ۡ
ن يأَ
َ
ٰٓ أ نُّ عََلَىَ نسُ وَٱلۡۡجِ ئنِِ ٱجۡتَمَعَتِ ٱلۡۡإِ

القرآن فقال: ﴿قُل لَّ
توُنَ بمِِثۡلهِۦِ وَلوَۡ كََانَ بَعۡضُهُمۡ لِِبَعۡضٖ ظَهِيٗرا﴾.

ۡ
يأَ

))) فضائل القرآن لابن كثير ص42.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 11 يسنولا دمح بن دملشيخ أحا 

)وَذَكَرَ العُلَماءُ وُجوهاً مِن إعجازِهِ: مِنها: أُسلُوبُهُ، وبَلاغَتُهُ(

أي وقــد ذكــر العلمــاء رحمهــم الله تعالــى، وجوها كثيرة مــن دلائل 
إعجازه وما بلغوا عشــر معشــارها، منها: حسن أسلوبه الذي فاق أساليب 
كلام العــرب، مع قوة فصاحتها، وبلاغته الخارقــة لعادة العرب، مع أنهم 
فرســان البلاغــة، وكل واحد مــن هذين النوعيــن من الإعجــاز - وهما: 
الأســلوب والبلاغة - لــم تقدر العرب علــى الإتيان بواحــد منها، إذ كل 

واحد منها خارج عن قدرتها مباين لفصاحتها.

)وبَيانُهُ، وفَصاحَتُهُ(

أي ومــن وجوه إعجاز القــرآن الكريم: بيانه الظاهــر الذي هو في أعلى 
درجات البيان وفصاحته التي هي في الغاية القصوى من الفصاحة، ولا يقدر 
على ذلك أحد من البشر وبذلك قامت الحجة على العالم بالعرب إذ كانوا 
أرباب البيان والفصاحة ومظنة المعارضة للقرآن فلم يستطيعوا معارضته. 

)وحُسنُ تأليِفِهِ(

أي ومن وجوه إعجازه: حســن تأليفه ومخالفته لنظم ما عداه، والبليغ 
ق بينه وبين ما عداه من النظم، ونبَّه تعالى على أن تأليفه  إذا سمع القرآن فرَّ
ليــس على هيئة ما يتعاطاه البشــر، فقال تعالــى: ﴿وَإِنَّهُۥ لَكِتَبٌٰ عَزيِزٞ 41لَّا َّ 

تيِهِ ٱلۡبَطِٰلُ مِنۢ بَيۡۡنِ يدََيهِۡ وَلََا مِنۡ خَلۡفِهِۖۦ تنَزيِلٞ مِّنۡ حَكِيمٍ حََمِيدٖ 42﴾.
ۡ
يأَ

)وإخِبارُهُ عَنِ الْمُغَيَّباتِ(

أي ومــن وجــوه إعجــازه أيضــا: ما فيــه من الإخبــار عــن المغيبات 
المســتقبلة، ولم يكن ذلك من شــأن العرب، وما تضمنه أيضا من قصص 
الأولين، وســائر المتقدمين، حكاية من شــاهدها، وحضرهــا وما تضمنه 



ــ شرح مقدمة التفسير لابن القاسم  12ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

ائٓفَِتَــانِ مِنكُمۡ﴾،  أيضــا: مــن الإخبار عــن الضمائــر كقولــه: ﴿إذِۡ هَمَّت طَّ
نفُسِهِمۡ﴾ وغير ذلك.

َ
﴿وَيَقُولوُنَ فِِيٓ أ

وعَةُ في قُلوبِ سامِعيه، وغَيرُ ذلكَ( )والرَّ

أي: وذكــر بعضهــم مــن وجوه إعجــازه: الروعــة التي تلحــق قلوب 
سامعيه عند سماعه، والتأثير في نفوسهم والهيبة التي تعتريهم عند تلاوته، 
بل لا تســتمع كلاما غير القرآن إذا قرع سمعك خلص إلى قلبك من اللذة 
ٰ جَبَلٖ  نزَلۡۡناَ هَذَٰا ٱلۡقُرۡءَانَ عََلَىَ

َ
والحــاوة ما يخلص منه إليه، قال تعالــى: ﴿لوَۡ أ

ِينَ يََخۡشَوۡنَ  ِ﴾ وقال: ﴿تَقۡشَعِرُّ مِنۡهُ جُلوُدُ ٱلَّذَّ عٗٗا مِّنۡ خَشۡيَةِ ٱللَّهَّ تَصَدِّ يۡتَهُۥ خَشِٰعٗا مُّ
َ
َّرَأ ل

﴾ِ رَبَّهُمۡ ثُمَّ تلَيُِن جُلوُدُهُمۡ وَقُلوُبُهُمۡ إلََِىٰ ذكِۡرِ ٱللَّهَّ
ومن وجوه إعجازه: كون سامعه لا يمله، وكونه لم يزل ولا يزال غضا 

طريا في أسماع السامعين، وعلى ألسنة القارئين.

ومنها: جمعه بين الجزالة، والعذوبة كونه آخر الكتب، غنيا عن غيره.

وذكــروا غيــر ذلك من وجوه إعجازه، لما اشــتمل عليــه من التركيب 
المعجز، الذي تحدى به الجن والإنس، والمعاني الصحيحة، الكاملة التي 

هي من أعظم التحدي عند كثير من العلماء.

وذكر ابن كثير في تفســيره 160/1 في تفسير أول سورة البقرة الحكمة 
من إيراد الحروف المقطعة في أوائل الســور، مع قطع النظر عن معانيها في 
أنفســها، وذكر الأقوال في ذلك، واختــار منها: أن هذه الحروف ذُكرتْ في 
أوائل الســور التــي ذُكرتْ فيها بيانا لإعجاز القــرآن، وأن الخلق عاجزون 
عــن معارضتــه بمثله، هذا مع أنــه تركب من هذه الحــروف المقطعة التي 

يتخاطبون بها.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 13 يسنولا دمح بن دملشيخ أحا 

ولهــذا كل ســورة افتتحــت بالحروف فلا بــد أن يذكر فيهــا الانتصار 
للقــرآن وبيان إعجــازه وعظمته، وهذا معلوم بالاســتقراء، وهو الواقع في 
تســع وعشــرين ســورة، ولهذا يقول تعالــى: ﴿المٓٓ 1 ذَلٰكَِ ٱلۡكِتَبُٰ لََا رَيۡبَۛ 
لَ عَلَيۡكَ ٱلۡكِتَبَٰ  ُ لََآ إلَِهَٰ إلَِّاَّ هُوَ ٱلۡحََيُّ ٱلۡقَيُّومُ 2 نزََّ فيِهِ﴾ ]البقرة: 1، 2[ . ﴿المٓٓ 1 ٱللَّهَّ
نزِلَ إلََِيۡكَ فَلََا 

ُ
قٗا لمَِّا بَيۡۡنَ يدََيهِۡ﴾ ]آل عمران: 1-3[ . ﴿المٓٓصٓ 1 كتَِبٌٰ أ قِّ مُصَدِّ بٱِلۡۡحَ

نزَلۡنَهُٰ إلََِيۡكَ لِِتُخۡرِجَ 
َ
يكَُــن فِِي صَدۡركَِ حَرَجٞ مِّنۡهُ﴾ ]الأعراف: 1، 2[ . ﴿الرٓۚ كتَِبٌٰ أ

لُمَتِٰ إلََِى ٱلنُّورِ بإِذِۡنِ رَبّهِِمۡ﴾ ]إبراهيم: 1[ ﴿المٓٓ 1 تنَزيِلُ ٱلۡكِتَبِٰ لََا  ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّ
رَيۡبَ فيِهِ مِن رَّبِّ ٱلۡعَلَٰمِيَن﴾ ]السجدة: 1، 2[ . ﴿حمٓ 1 تنَزيِلٞ مِّنَ ٱلرَّحۡمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ﴾ 
 ُ ِينَ مِن قَبۡلكَِ ٱللَّهَّ ]فصلت: 1، 2[ . ﴿حمٓ 1 عٓسٓــقٓ 2 كَذَلٰكَِ يـُـوحِِيٓ إلََِيۡكَ وَإِلََى ٱلَّذَّ

ٱلۡعَزيِزُ ٱلۡۡحَكِيمُ﴾ ]الشــورى: 1-3[ ، وغير ذلك مــن الآيات الدالة على صحة 
هذا القول لمن أمعن النظر.

)حتَّى قالَ الوَليدُ: »إنَِّ لَقوله لَحَلاوَةٌ، وإنَّ عَلَيهِ لَطَلاوَةٌ«(

أي الوليد بن المغيرة المخزومي وهو من ســادات قريش، فقد جاء في 
كتب التفسير أن قتادة  قال: زعموا أنه – يعني الوليد - قال: والله 
لقــد نظــرت فيما قال الرجل - يعني النبي صلى الله عليه وسلم - فإذا هو ليس بشــعر، وإن 
له لحلاوة، وإن عليه لطَلاوة، وإنه ليعلو وما يُعلى، وما أشــك أنه ســحر. 

رَ﴾ الآية)1(. فأنزل الله: ﴿فَقُتلَِ كَيۡفَ قَدَّ

ومعنى: وإن عليه لطلاوة. أي حُسنٌ وبهجة.

***

))) ينظر: تفسير ابن كثير 267/8.



ــ شرح مقدمة التفسير لابن القاسم  14ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

هُ مُعْجِزٌ مِن  لَ حُســنَهُ وَبَديعَهُ وبَيانُهُ وَوُجوهَ مُخاطَباتهِِ: عَلِمَ أَنَّ )ومَن تَأَمَّ
وُجوهٍ كَثيرَةٍ(

أي ومن تأمل حســن كلام الله  وفضله، وتأمل بديعه، كالتمثيل، 
والتشــبيه، والإيجاز وغير ذلك، وتأمــل بيانه، وفصاحته، وبلاغته علم أنه 

معجز من وجوه كثيرة.

: قال المؤلف
)الأمثال()1(

ــافعِيُّ ممــا يَجِبُ على  هُ الشَّ )أَمثــالُ القُــرآنِ: مِــنْ أَعظَــمِ عِلمِهِ، وعَــدَّ
رُ الْمَعانيِ بصُِورَةِ  الْمُجتَهِدِ مَعرفَِتُه، ضَرَبَها اللهُ تَذكيراً وَ وَعظاً، وهِيَ: تُصَوُّ

الأشَخاصِ( 

، وهو مطبوع، ذكر فيه الأمثال  أَفْرَدَهُ بالتصنيف أبو الْحَسَــنُ الْمَاوَرْدِيُّ
مرتبة على ترتيب سور القرآن الكريم، مع الكلام عليها.

وتكلــم عــن الأمثال في القــرآن العلامة ابن القيــم  في إعلام 
الموقعيــن 270/2 ومــا بعدها، واســتلت من إعــام الموقعين وطبعت 

بعنوان: الأمثال في القرآن.

ِ مَثَلٖ لَّعَلَّهُمۡ 
بۡنَا للِنَّاسِ فِِي هَذَٰا ٱلۡقُرۡءَانِ مِــن كُُلّ  قــال الله تعالى: ﴿وَلَقَــدۡ ضََرَ

مۡثَلُٰ نضَۡۡرِبُهَا للِنَّاسِۖ وَمَا يَعۡقِلُهَآ إلَِّاَّ ٱلۡعَلٰمُِونَ﴾.
َ
رُونَ﴾ وَقَالَ تَعَالَى: ﴿وَتلِۡكَ ٱلۡۡأ يَتَذَكَّ

ا يَجِبُ عَلَــى الْمُجْتَهِدِ مَعْرِفَتُهُ  ــافعِِيُّ  ممَِّ هُ الإمام الشَّ وقَدْ عَدَّ
منِْ عُلُومِ الْقُرْآنِ.

تُّونَ: فيِ أَمْثَالِ الْقُرْآنِ.  ادِسُ وَالسِّ ))) ذكره السيوطي في الإتقان 44/4-52، تحت النَّوْعُ السَّ



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 15 يسنولا دمح بن دملشيخ أحا 

وضَرْبُ الْْأمَْثَالِ فيِ الْقُرْآنِ له فوائد كثيرة: منها:

جْرُ وَالِِاعْتبَِارُ، وَالتَّقْرِيرُ وَتَقْرِيبُ الْمُرَادِ  التَّذْكيِرُ وَالْوَعْظُ، وَالْحَثُّ وَالزَّ
رُ الْمَعَانيَِ بصُِورَةِ  للِْعَقْلِ وَتَصْوِيرُهُ بصُِورَةِ الْمَحْسُــوسِ فَإنَِّ الْْأمَْثَالَ تُصَــوِّ
، وَمنِْ  هْنِ فيِهَا باِلْحَوَاسِّ الْْأشَْخَاصِ؛ لِِأنََّهَا أَثْبَتُ فيِ الْْأذَْهَانِ لِِاسْتعَِانَةِ الذِّ

ثَمَّ كَانَ الْغَرَضُ منَِ الْمَثَلِ تَشْبيِهُ الْخَفِيِّ باِلْجَليِِّ والغائب بالشاهد.

وأَمْثَالُ الْقُرْآنِ قِسْمَانِ:

حٌ بهِِ، وَكَامنٌِ لََا ذِكْرَ للِْمَثَلِ فيِهِ. ظَاهِرٌ مُصَرَّ

ِي ٱسۡتَوۡقَدَ ناَرٗا﴾ الْْآيَاتُ  لِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿مَثَلُهُمۡ كَمَثَلِ ٱلَّذَّ فَمِــنْ أَمْثلَِةِ الْْأوََّ
ضَرَبَ فيِهَا للِْمُناَفقِِينَ مَثَلَيْنِ مَثَلًًا باِلنَّارِ وَمَثَلًًا باِلْمَطَرِ.

وۡدِيةَُۢ بقَِدَرهَِا﴾ الْْآيَةَ 
َ
ــمَاءِٓ مَاءٓٗ فَسَــالَتۡ أ نزَلَ مِنَ ٱلسَّ

َ
وَمنِهَْا قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿أ

وغيرها كثير.

: سَمِعْتُ أَبَا إسِْحَاقَ إبِْرَاهِيمَ بْنَ مُضَارِبِ بْنِ  ا الْكَامنِةَُ فَقَالَ الْمَاوَرْدِيُّ وَأَمَّ
إبِْرَاهِيمَ يَقُولُ: سَــمِعْتُ أَبيِ يَقُولُ: سَــأَلْتُ الْحُسَــيْنَ بْنَ الْفَضْلِ فَقُلْتُ: إنَِّكَ 
تُخْرِجُ أَمْثَالَ الْعَرَبِ وَالْعَجَمِ منَِ الْقُرْآنِ فَهَلْ تَجِدُ فيِ كتَِابِ اللَّهِ« خَيْرُ الْْأمُُورِ 
أَوْسَــاطُهَا«؟ قَــالَ: نَعَمْ فيِ أَرْبَعَــةِ مَوَاضِعَ: قَوْلُهُ تَعَالَــى: ﴿لَّاَّ فَارضِٞ وَلََا بكِۡرٌ 
واْ وَكََانَ بَيۡۡنَ  نفَقُواْ لمَۡ يسُۡۡرفِوُاْ وَلمَۡ يَقۡتُُرُ

َ
ِينَ إذَِآ أ عَوَانُۢ بَيۡۡنَ ذَلٰكَِ﴾ وَقَوْلُهُ تَعَالَــى: ﴿وَٱلَّذَّ

ذَلٰـِـكَ قَوَامٗا﴾ وقوله تعالى: ﴿وَلََا تََجۡعَلۡ يدََكَ مَغۡلُولَةً إلََِىٰ عُنُقِكَ وَلََا تبَۡسُــطۡهَا كُُلَّ 
ٱلۡبسَۡطِ﴾ وَقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَلََا تََجۡهَرۡ بصَِلََاتكَِ وَلََا تُُخَافتِۡ بهَِا وَٱبۡتَغِ بَيۡۡنَ ذَلٰكَِ سَبيِلٗٗا﴾
قُلْــتُ: فَهَــلْ تَجِــدُ فيِ كتَِــابِ اللَّهِ مَنْ جَهِلَ شَــيْئًا عَــادَاهُ. قَــالَ نَعَمْ فيِ 
بوُاْ بمَِا لمَۡ يُُحيِطُواْ بعِِلۡمِهۦِ﴾ ﴿وَإِذۡ لمَۡ يَهۡتَدُواْ بهِۦِ فَسَــيَقُولوُنَ  مَوْضِعَيْــنِ: ﴿بلَۡ كَذَّ

هَذَٰآ إفِۡكٞ قَدِيمٞ﴾



ــ شرح مقدمة التفسير لابن القاسم  16ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

قُلْتُ: فَهَلْ تَجِدُ »فيِ كتَِابِ اللَّهِ احْذَرْ شَــرَّ مَنْ أَحْسَنتَْ إلَِيْهِ«؟ قَالَ: نَعَمْ 
ُ وَرسَُولُُهُۥ مِن فَضۡلهِۦِ﴾ غۡنَىهُٰمُ ٱللَّهَّ

َ
نۡ أ
َ
ٓ أ ﴿وَمَا نَقَمُوٓاْ إلَِّاَّ

قُلْــتُ: فَهَلْ تَجِدُ فيِ كتَِــابِ اللَّهِ »لَيْسَ الْخَبَرُ كَالْعَيَــانِ«؟ قَالَ: فيِ قَوْلهِِ 
َطۡمَئنَِّ قَلۡبِِي﴾ وَلمَۡ تؤُۡمِنۖ قَالَ بلَََىٰ وَلَكِٰنلِّّي ِ

َ
تَعَالَى: ﴿أ

... قُلْــتُ: فَهَلْ تَجِــدُ »كَمَا تَدِينُ تُــدَانُ«؟ قَالَ: فيِ قَوْلـِـهِ تَعَالَى: ﴿مَن 
يَعۡمَلۡ سُوءٓٗا يُُجۡزَ بهِۦِ﴾

تَيْنِ«؟ قَالَ: ﴿هَلۡ  ... قُلْتُ: فَهَلْ تَجِدُ فيِهِ »لََا يُلْدَغُ الْمُؤْمنُِ منِْ جُحْرٍ مَرَّ
خِيهِ مِن قَبۡلُ﴾

َ
ٰٓ أ مِنتُكُمۡ عََلَىَ

َ
ءَامَنُكُمۡ عَلَيۡهِ إلَِّاَّ كَمَآ أ

فَائدَِةٌ:

ذكر بعض أهل العلم أَلْفَاظاً منَِ الْقُرْآنِ جَارِيَة مَجْرَى الْمَثَلِ، وَهَذَا هُوَ 
ى بإِرِْسَالِ الْمَثَلِ، ومنِْ ذَلكَِ قَوْلَهُ تَعَالَى: النَّوْعُ الْبَدِيعِيُّ الْمُسَمَّ

ا تُُحبُِّونَ﴾ ٰ تنُفِقُواْ مِمَّ ﴿لَن تَنَالوُاْ ٱلبِِۡرَّ حَتَّىَّ
﴾ ﴿ٱلۡـَٰٔنَ حَصۡحَصَ ٱلۡۡحَقُّ
مَتۡ يدََاكَ﴾ ﴿ذَلٰكَِ بمَِا قَدَّ

ِي فيِهِ تسَۡتَفۡتيَِانِ﴾ مۡرُ ٱلَّذَّ
َ
﴿قُضِِيَ ٱلۡۡأ

بۡحُ بقَِرِيبٖ﴾ يۡسَ ٱلصُّ
لَ
َ
﴿أ

﴿وحَِيلَ بيَۡنَهُمۡ وَبَيۡۡنَ مَا يشَۡتَهُونَ﴾

هۡلهِۦِ﴾
َ
يّئُِ إلَِّاَّ بأِ ﴿وَلََايََح يِقُ ٱلمَۡكۡرُ ٱلسَّ

ٰ شَاكِِلتَهِۦِ﴾ ٞ يَعۡمَلُ عََلَىَ ﴿قُلۡ كُُلّ
ا وَهُوَ خَيۡۡرٞ لَّكُمۡ﴾ ن تكَۡرَهُواْ شَيۡ‍ٔٗ

َ
﴿وعََسََىٰٓ أ



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 17 يسنولا دمح بن دملشيخ أحا 

﴿كُُلُّ نَفۡسِۢ بمَِا كَسَبَتۡ رهَيِنَةٌ﴾

ا عََلَىَ ٱلرَّسُولِ إلَِّاَّ ٱلۡۡبَلَغُٰ﴾ ﴿مَّ

﴿مَا عََلَىَ ٱلمُۡحۡسِنيَِن مِن سَبيِلٖ﴾

 ٱلۡۡإِحۡسَٰنُ﴾
﴿هَلۡ جَزَاءُٓ ٱلۡۡإِحۡسَٰنِ إلَِّاَّ

﴾ۢ ﴿كَم مِّن فئَِةٖ قَليِلَةٍ غَلَبَتۡ فئَِةٗ كَثيَِرةَ

﴾ ٰ ﴿تََحۡسَبُهُمۡ جََمِيعٗا وَقُلوُبُهُمۡ شَتَّىَّ

﴿وَلََا ينُبَّئُِكَ مِثۡلُ خَبيِرٖ﴾

كُورُ﴾ ﴿وَقَليِلٞ مِّنۡ عِبَادِيَ ٱلشَّ

ُ نَفۡسًا إلَِّاَّ وسُۡعَهَا﴾ ﴿لََا يكَُلّفُِ ٱللَّهَّ

ا هُمۡ﴾ ﴿وَقَليِلٞ مَّ

بصَۡرِٰ﴾.
َ
وْلِِي ٱلۡۡأ

ُ
أ واْ يَٰٓ ﴿فَٱعۡتَبِِرُ

: قال المؤلف

)الإقسام()1( 

هذا النوع من علوم القرآن الكريم أفرده ابن القيم  بالتصنيف 
في مجلد سماه »التبيان في أقسام القرآن« وهو مطبوع.

)القَسَمُ تَحقيقٌ للخَبَرِ وتَوكيدٌ لهُ، ولا يَكونُ إلاَّ بمُِعَظَّمٍ؛ وهُوَ اللهُ تَعَالَى(

المقصود من القسم تحقيق صدق الخبر وتوكيده. 
ولذا لا بد في المقسَم عليه أن يكون مما يحسُن فيه ذلك كالأمور الغائبة 
والخفية إذا أُقســم على ثبوتها، فأما الأمور المشــهودة الظاهرة كالشــمس 

))) ينظر: الإتقان للسيوطي، النوع السابع والستون: في أقسام القرآن.



ــ شرح مقدمة التفسير لابن القاسم  18ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

والقمر والليل والنهار والسماء والأرض فهذه لا يُقسم عليها لظهورها.

ولا يكون القسَم إلا باسم معظَّم عند الحالف.

ولا أعظــم عند المؤمن من الله ، وقد أقســم الله تعالى بنفســه في 
القرآن في سبعة مواضع:

 ،﴾ لََت ُبۡعَثُُنَّ لۡ بلَََىٰ وَرَبِّّيِ
﴾ وقوله:﴿قُ قّٞ ٓ إنَِّهُۥلََح َ لۡ إيِ وَرَبِّّيِ

في قوله تعالــى: ﴿قُ
هُمۡ  نَّ وقولــه: )قل بلى وربــي لتأتينكم عالم الغيــب( وقوله:﴿فَوَرَبّكَِلََن حَۡشُُرَ
جۡۡمَعِيَن﴾ وقولــه: ﴿فَلََا وَرَبّكَِ لََا 

َ
لَنَّهُمۡ أ ‍ـَٔ ــيَطِٰيَن﴾ وقوله:﴿فَوَرَبّكَِ لَنسَۡـ وَٱلشَّ

قۡسِمُ برَِبِّ ٱلمَۡشَٰرِقِ وَٱلمَۡغَرٰبِِ﴾.
ُ
يؤُۡمِنُونَ﴾ وقوله: ﴿فَلََآ أ

يۡتُونِ﴾ ،  والباقــي كلــه قســم بمخلوقاته كقولــه تعالــى: ﴿وَٱلّتـِـنِ وَٱلزَّ
قۡسِمُ بٱِلۡۡخُنَّسِ﴾.

ُ
﴾ ﴿فَلََآ أ حََىٰ ۡلِ﴾ ﴿وَٱلضُّ مۡسَ﴾ ﴿وَٱلَّيَّ تِٰ﴾ ﴿وَٱلشَّ فَّ ٰٓ ﴿وَٱلصَّ

فإن قيل: كيف أقسم بالمخلوق وقد ورد النهي عن القسم بغير الله تعالى؟

فالجواب: أن الله تعالى يقسم بما شاء من مخلوقاته، أما المخلوق فلا 
يقسم إلا بالله تعالى أو صفة من صفاته.

قال الحســن : إن الله يقسم بما شــاء من خلقه، وليس لأحد 
أن يقسم إلا بالله.

مسألة: حذف جواب القسم )المقسم عليه(:

الغالب أن الله سبحانه وتعالى يذكر جواب القسم، وتارة يحذفه، كما 
يحذف جواب »لو« كثيرا؛ للعلم به.

وأكثــر مــا يحــذف الجــواب إذا كان في نفس المقســم بــه دلالة على 
المقســم عليه، فإن المقصود يحصل بذكره، فيكون حذف المقســم عليه 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 19 يسنولا دمح بن دملشيخ أحا 

أبلغ وأوجز، كقوله: ﴿صٓۚ وَٱلۡقُرۡءَانِ ذيِ ٱلّذِكۡرِ﴾ فإنه في القســم به من تعظيم 
القــرآن ووصفه بأنــه ذو الذكر المتضمــن لتذكير العباد مــا يحتاجون إليه 
والشــرف والقــدر ما يدل على المقســم عليه، وهو كونه حقــا من عند الله 
غير مفترى كما يقول الكافرون، وتقدير الجواب: »إن القرآن لحق« وهذا 
قۡسِمُ 

ُ
مطرد في كل ما شابه ذلك كقوله: ﴿قٓۚ وَٱلۡقُرۡءَانِ ٱلمَۡجِيدِ﴾)1( وقوله: ﴿لََآ أ

بيَِوۡمِ ٱلۡقِيَمَٰةِ﴾ فإنه يتضمن إثبات المعاد.
سَــةِ الْمَوصُوفَةِ بصِِفاتهِِ، وبآِياتهِِ الْمُستَلزِمةِ لذِاتهِِ  )يُقسِــمُ بنَِفسِــهِ الْمُقَدَّ

وَصِفاتهِِ( 

أي أنــه ســبحانه وتعالى يقســم بأمور على أمور، وإنما يقســم بنفســه 
المقدسة الموصوفة بصفاته، أو يقسم بآياته المستلزمة لذاته وصفاته.

وإقسامه ببعض المخلوقات دليل على أنها من عظيم آياته.

ســولَ  ، وَتارَةً على أنَّ الرَّ )تارَةً على التَّوحيدِ، وَتارَةً على أنَّ القُرآنَ حَقٌّ
، وَتارَةً على الجَزاءِ وَالوَعدِ والوَعيدِ، وَتارَةً على حالِ الإنسانِ( حَقٌّ

أي أنه ســبحانه وتعالى يقســم علــى أصول الإيمان التــي تجب على 
ا﴾  تِٰ صَفّٗ فَّ ٰٓ الخلق معرفتها، فتارة يقسم على التوحيد كقوله تعالى: ﴿وَٱلصَّ

إلى قوله: ﴿إنَِّ إلَِهَٰكُمۡ لَوَحِٰدٞ﴾.

قۡسِــمُ بمَِوَقٰعِِ 
ُ
وتــارة يقســم على أن القــرآن حق، كقولــه تعالى: ﴿فَلََآ أ

َّوۡ تَعۡلَمُونَ عَظِيمٌ 76 إنَِّهُۥ لَقُرۡءَانٞ كَريِمٞ 77﴾. ٱلنُّجُومِ 75 وَإِنَّهُۥ لَقَسَمٞ ل

))) قــال في إعراب القرآن وبيانه 281/9: )الجواب محــذوف يدل عليه ما بعده وتقديره: أنك 
ره أبو البقاء: لتبعثنّ أو لترجعنّ. على ما  جئتهــم منذرا بالبعــث فلم يقبلوا بل عجبوا . . . وقدَّ

دلّ عليه سياق الآيات(.



ــ شرح مقدمة التفسير لابن القاسم  20ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

 وتارة يقســم على أن الرسول صلى الله عليه وسلم حق كقوله تعالى: ﴿يسٓ 1 وَٱلۡقُرۡءَانِ 
ٱلۡۡحَكِيمِ 2 إنَِّكَ لمَِنَ ٱلمُۡرۡسَليَِن 3﴾ ﴿وَٱلنَّجۡمِ إذَِا هَوَىٰ 1 مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمۡ وَمَا 

غَوَىٰ 2﴾ الآيات.
رٰيَِتِٰ﴾  وتارة يقســم على الجزاء والوعد والوعيد كقوله تعالى: ﴿وَٱلذَّ
إلى قوله: ﴿إنَِّمَا توُعَدُونَ لصََادِقٞ 5 وَإِنَّ ٱلّدِينَ لَوَقٰعِٞ 6﴾ وقوله: ﴿وَٱلمُۡرۡسَلَتِٰ﴾ 

إلى قوله: ﴿إنَِّمَا توُعَدُونَ لَوَقٰعِٞ﴾.

﴾ إلى  ۡلِ إذَِا يَغۡشََىٰ وتارة يقســم على حال الإنســان كقوله تعالى: ﴿وَٱلَّيَّ
﴾ الآيات، وقولــه: ﴿وَٱلۡعَدِٰيَتِٰ﴾ إلى قوله: ﴿إنَِّ  ٰ قوله: ﴿إنَِّ سَعۡيَكُمۡ لشََــىَّ
فِِي خُسۡۡرٍ 2﴾، وقوله: 

نسَٰنَ لَ نسَٰنَ لرَِبّهِۦِ لَكَنُودٞ﴾، وقوله: ﴿وَٱلۡعَصۡۡرِ 1 إنَِّ ٱلۡۡإِ ٱلۡۡإِ
حۡسَنِ تَقۡويِمٖ﴾ الآيات، وقوله: 

َ
نسَٰــنَ فِِيٓ أ قۡنَا ٱلۡۡإِ

﴿وَٱلّتيِِن﴾ إلى قوله: ﴿لَقَدۡ خَلَ
نسَٰنَ فِِي كَبَدٍ﴾. قۡنَا ٱلۡۡإِ

﴾ إلى قوله: ﴿لَقَدۡ خَلَ قۡسِمُ بهَِذَٰا ٱلۡۡبَلََدِ
ُ
﴿لََآ أ

ا مُضمَرٌ؛ وَهُوَ قِسمان: قِسمٌ دَلَّت عَلَيهِ اللاَّم؛  ا ظاهِرٌ، وَإمَِّ )والقَسَــمُ: إمَِّ
(، وَقِسمٌ دَلَّ عليهِ الْمَعنَى؛ نَحوُ: )وَإنِْ مِنكُمْ إلِاَّ وَارِدُها(( نَحوُ: )لَتَبْلُوُنَّ

والقسم نوعان:

الأول: القسم الظاهر، ومن أمثلته ما تقدم من الآيات:

والثاني: القسم المضمر، وهو قسمان: 

نفُسِكُمۡ﴾ فاللام 
َ
مۡوَلٰكُِمۡ وَأ

َ
أ- قســم دلت عليه اللام نحــو: ﴿لََتُبۡلَوُنَّ فِِيٓ أ

في )لتبلون( موطئة للقسم، والتقدير: والله لتبلون . . 

ــبۡتِ  ِينَ ٱعۡتَدَوۡاْ مِنكُمۡ فِِي ٱلسَّ ومــن أمثلته قوله تعالى: ﴿وَلَقَدۡ عَلمِۡتُمُ ٱلَّذَّ
ــنَ﴾ فقوله تعالى: ﴿وَلَقَدۡ﴾ اللام موطئة للقســم،  ِ فَقُلۡنَا لهَُمۡ كُونوُاْ قرَِدَةً خَسِٰٔ



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 21 يسنولا دمح بن دملشيخ أحا 

والتقدير: والله لقد علمتم . . 

ب- قســم دل عليــه المعنــى نحــو: ﴿وَإِن مِّنكُــمۡ إلَِّاَّ وَاردُِهَا﴾ تقديره 
»والله«.

إشــكال: قيل: مــا معنى القســم منــه تعالى؟ فإنــه إن كان لأجــل المؤمن 
فالمؤمــن مصــدق بمجرد الإخبــار من غير قســم، وإن كان لأجــل الكافر فلا 

يفيده!

وأُجيــب بــأن القرآن نزل بلغة العــرب ومن عادتها القســم إذا أرادات أن 
تؤكد أمرا.

: قال المؤلف

)الْخَبَرُ وَالِإنْشاءُ)1( 

الكَلامُ نَوعانِ: خَبَرٌ، وَإنِْشــاءٌ، الخَبَرُ: دائرٌِ بَينَ النَّفيِ والِإثباتِ، وَالِإنشــاءُ: 
أَمرٌ أَو نَهيٌ أَو إبِاحَةٌ، والخَبَرُ: يَدخُلُهُ التَّصديقُ وَالتَّكذيبُ، وَالِإنشاءُ: لا(

ينقســم الكلام باعتبــار إمكان وصفه بالصــدق وعدمه إلى قســمين: خبر 
وإنشاء.

1 - فالخبر: ما يمكن أن يوصف بالصدق أو الكذب لذاته.

فخرج بـ: »ما يمكن أن يوصف بالصدق والكذب«؛ الإنشاء؛ لأنه لا يمكن 
فيه ذلك، فإن مدلوله ليس مخبراً عنه حتى يمكن أن يقال: إنه صدق أو كذب.

وخرج بـــ: »لذاته«؛ الخبر الذي لا يحتمل الصــدق، أو لا يحتمل الكذب 
باعتبار المخبر به، وذلك أن الخبر من حيث المخبر به ثلاثة أقسام:

))) ينظر: الإتقان، النوع السابع والخمسون: في الخبر والإنشاء. من 256/3- 283.



ــ شرح مقدمة التفسير لابن القاسم  22ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

الأول: مــا لا يمكن وصفه بالكذب؛ كخبر الله تعالى ورســوله صلى الله عليه وسلم الثابت 
عنه.

الثاني: ما لا يمكن وصفه بالصدق؛ كالخبر عن المستحيل شرعاً أو عقلاً، 
فــالأول: كخبر مدعي الرســالة بعــد النبــي صلى الله عليه وسلم، والثاني: كالخبر عــن اجتماع 

النقيضين كالحركة والسكون في عين واحدة في زمن واحد.

الثالــث: مــا يمكن أن يوصف بالصــدق والكذب إما على الســواء، أو مع 
رجحان أحدهما، كإخبار شخص عن قدوم غائب ونحوه.

وقول المؤلف  عن الخبر أنه يدخله الصدق والكذب. 

أُورد عليــه خــر الله تعالى ورســوله صلى الله عليه وسلم الثابت عنه فإنــه لا يكون إلا 
صدقا. 

والتعريف المتقدم سالم من هذا الإيراد.

2 - والإنشــاء: ما لا يمكن أن يوصف بالصدق والكذب، ومنه الأمر 
ا﴾ ]النساء: من الآية 36[. َ وَلََا تشُۡۡرِكُواْ بهِۦِ شَيۡ‍ٔٗ والنهي. كقوله تعالى: ﴿وَٱعۡبُدُواْ ٱللَّهَّ

وقد يأتي الكلام بصورة الخبر والمراد به الإنشاء لفائدة.

نفُسِــهِنَّ ثلََثَٰــةَ قُرُوءٖٓ﴾ 
َ
بَّصۡــنَ بأِ مثالــه قولــه تعالــى: ﴿وَٱلمُۡطَلَّقَـٰـتُ يَتََرَ

]البقرة: من الآية 228[ فقوله: يتربصن بصورة الخبر والمراد بها الأمر، وفائدة 

ذلــك تأكيد فعــل المأمور به، حتى كأنه أمر واقــع، يتحدث عنه كصفة من 
صفات المأمور.

ومــن أمثلة الخــر الذي بمعنى الأمر قولــه تعالــى: ﴿وَٱلۡوَلٰدَِتُٰ يرُۡضِعۡنَ 
.﴾ وۡلَدَٰهُنَّ حَوۡلَيۡۡنِ كََامِلَيۡۡنِ

َ
أ



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 23 يسنولا دمح بن دملشيخ أحا 

رُونَ﴾ ٓۥ إلَِّاَّ ٱلمُۡطَهَّ هُ وقد يرد الخبر بمعنى النهي نحو: ﴿لَّاَّ يَمَسُّ

وقــد يرد الخبر بمعنى الدعاء نحو: ﴿وَإِيَّاكَ نسَۡــتَعِيُن﴾ أي أعنَّا، ومنه: 
يدِۡيهِمۡ وَلُعِنُواْ بمَِا 

َ
﴾ فإنه دعاء عليه، وكذا ﴿غُلَّــتۡ أ بِِي لهََبٖ وَتبََّ

َ
﴿تَبَّتۡ يـَـدَآ أ

قَالوُاْ﴾.
مسألة: الفرق بين النفي والجحد:

مــن أقســام الخبر النفي بل هو شــطر الــكلام كله، والفــرق بينه وبين 
الجحد: أن النافي إن كان صادقا ســمي كلامه نفيا ولا يســمى جحدا، وإن 
كان كاذبا سمي جحدا ونفيا أيضا، فكل جحد نفي وليس كل نفي جحدا.

حَدٖ مِّن رجَِّالكُِمۡ﴾
َ
بآَ أ
َ
دٌ أ ا كََانَ مُُحَمَّ مثال النفي قوله تعالى: ﴿مَّ

ومثــال الجحد نفي فرعون وقومه آيات موســى ، قال تعالى: 
بيِٞن 13 وجََحَدُواْ بهَِا وَٱسۡتيَۡقَنَتۡهَآ  ةٗ قاَلوُاْ هَذَٰا سِــحۡرٞ مُّ ا جَاءَٓتۡهُمۡ ءَايَتُٰنَا مُبۡصِِرَ ﴿فَلَمَّ

نفُسُهُمۡ﴾.
َ
أ

ا إخِبارٌ عَن الخالقِِ، وإمِّا إخبارٌ عَن الْمَخلوقِ، فالإخبار  )والإخبارُ: إمَِّ
نُهُ مِن أسماءِ اللهِ وَصِفاتهِِ(  عَنِ الخالقِِ: هُوَ التَّوحيدُ؛ وما يَتَضَمَّ

فــالله  أخبرنــا عن نفســه وأنــه المســتحق لأن يوحــد في ربوبيته 
وألوهيته وأسمائه وصفاته، والنبي صلى الله عليه وسلم أخبرنا عن ذلك في سنته.

ا كانَ وما  )وَالإخبــارُ عَنْ الْمَخلــوقِ: هُوَ القَصَــصُ؛ وهُوَ: الخَبَــرُ عَمَّ
يَكونُ(

فــإن الله تعالــى قد قص علينا في كتابه العزيز مــا كان من قصص الأمم 
السابقة، وأخبرنا عما يكون في المستقبل في الحياة الدنيا وفي الآخرة.



ــ شرح مقدمة التفسير لابن القاسم  24ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

بَهُم(  سُلِ وَأُمَمِهِم وَمَن كَذَّ )ويَدخُلُ فيهِ: الخَبَرُ عَن الْرُّ

أي ويدخل في الخبر ما أخبر الله به عن الرسل عليهم الصلاة والسلام 
في عدة مواضع مــن كتابه، وعن أممهم الذين كذبوهم، وكيف عاقبهم الله 
تعالــى، وذلك لأخذ العظة العبرة من هذه القصص، كما قال تعالى: )لقد 

كان في قصصهم عبرة لأولي الألباب(.

)والِإخبارُ عَن الجَنَّةِ والنَّارِ والثّواب والعِقابِ(

أي ويدخــل في الخــر الخبر عن الجنة وما أُعدَّ فيهــا من النعيم، وعن 
النــار وما أعد فيهــا من العذاب، وعن الثواب لمــن أطاعه، والعقاب لمن 
عصــاه، ولا ريــب أنه ســبحانه بيَّن في القــرآن كل ما يحتــاج إليه في أصول 
الدين، فقرر فيه التوحيد والنبــوة والمعاد بالبراهين الواضحة، وأخبر عن 
عقوبات مكذبي الرســل ومن عصاهم، ونصر الرســل وأتباعهم، وإكرامه 
ســبحانه لأهل طاعتــه، وجعــل العاقبة لهــم، وانتقامه من أهــل معصيته، 

وجعل الدائرة عليهم.

: قال المؤلف

)طُرُقُ التفسير( 

أي: بيان طرق تفسير القرآن، وأوجه التفسير، وغير ذلك.

هُ  رَ القُرآنُ باِلقِرآنِ، فَما أُجمِلَ فيِ مَكانٍ فَإنَّ )أَصَحُّ طُرُقُ التَّفسيرِ: أَنْ يُفَسِّ
رَ فيِ مَوضِعٍ آخَرَ، وَما اُختُصِرَ فيِ مَكانٍ فَقَد بُسِطَ في مَوضِعٍ آخَرَ(  قَد فُسِّ

فأصح طرق التفسير هو تفسير القرآن بالقرآن، فمن أراد تفسير الكتاب 
العزيز طلبه أولًا من القرآن. 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 25 يسنولا دمح بن دملشيخ أحا 

وممن ألَّف في تفســير القرآن بالقرآن العلامة محمد الأمين الشنقيطي 
 )ت: 1393هـ( في كتابه أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، 

قال في مقدمته ص8: )واعلم أن أهم المقصود بتأليفه أمران:

أحدهمــا: بيان القــرآن بالقرآن لإجماع العلماء على أن أشــرف أنواع 
التفســير وأجلها تفســير كتاب الله بكتــاب الله، إذ لا أحــد أعلم بكلام الله 

. . .  من الله 

والثــاني: بيان الأحكام الفقهية في جميع الآيــات . . . فإننا نبين ما فيها 
من الأحكام وأدلتها من الســنة، وأقوال العلمــاء في ذلك، ونرجح ما ظهر 

لنا أنه الراجح بالدليل من غير تعصب . . (.

ومن أمثلة تفسير القرآن بالقرآن قوله تعالى في الفاتحة: )صراط الذين 
أنعمت عليهم( لم يبين في هذه الآية من هم الذين أنعم عليهم، وبين ذلك 
في سورة النساء، في قوله تعالى: )فأولئك الذين أنعم الله عليهم من النبيين 

والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقا()1(.

حَةٌ لَهُ(  نَّةِ، فَإنَّها شَارِحَةٌ للقُرآنِ وَمُوَضِّ )فَإنْ لَم تَجِدْهُ فيِ القُرآنِ فَباِلسُّ

أي فإن لم تجد تفســير القرآن في القرآن، فيفســر بسنة النبي صلى الله عليه وسلم الثابتة 
َ للِنَّاسِ مَا نزُِّلَ إلََِيۡهِمۡ﴾. عنه، قال تعالى: ﴿لِِتُبيَِّّنِ

ــا أَرَادَ أَنْ يَبْعَثَه إلَِى الْيَمَنِ  ولحديث معاذ  أَنَّ رَسُــولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم لَمَّ
قَــالَ: »كَيْفَ تَقْضِي إذَِا عَرَضَ لَــكَ قَضَاءٌ؟«، قَالَ: أَقْضِي بكِتَِابِ اللَّهِ، قَالَ: 
»فَــإنِْ لَمْ تَجِدْ فيِ كتَِابِ اللَّه؟ِ«، قَالَ: فَبسُِــنَّةِ رَسُــولِ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم، قَالَ: »فَإنِْ لَمْ 
تَجِدْ فيِ سُــنَّةِ رَسُــولِ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم، وَلََا فيِ كتَِابِ اللَّه؟ِ« قَالَ: أَجْتَهِدُ رَأْييِ، وَلََا 

))) ينظر: أضواء البيان 51/1.



ــ شرح مقدمة التفسير لابن القاسم  26ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

قَ رَسُــولَ،  ذِي وَفَّ هِ الَّ آلُو فَضَرَبَ رَسُــولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم صَدْرَهُ، وَقَالَ: »الْحَمْدُ للَِّ
رَسُولِ اللَّهِ لمَِا يُرْضِي رَسُولَ اللَّهِ« رواه أبو داود 3592، قال شيخ الإسلام 
ابن تيمية كما في مجموع الفتاوى 364/13: )وهذا الحديث في المســاند 

والسنن بإسناد جيد(.

ومن أمثلة تفسير القرآن بالسنة تفسير الحساب اليسير بالعرض.

فعن عائشة  قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »ليس أحد يحاسب إلا 
  هلك«، قالت: قلت يا رســول الله جعلني الله فداءك، أليس يقول الله
وتِِيَ كتَِبَٰهُۥ بيَِمِينهِۦِ 7 فَسَــوۡفَ يُُحَاسَــبُ حِسَابٗا يسَِيٗرا 8﴾؟ قال: 

ُ
ا مَنۡ أ مَّ

َ
﴿فَأ

»ذاك العَرض يعرضون، ومن نوقش الحساب هلك« متفق عليه.

قال شــيخ الإســام كمــا في مجمــوع الفتــاوى 331/13: )يجب أن 
يعلــم أن النبــي صلى الله عليه وسلم بيــن لأصحابــه معــاني القــرآن كمــا بين لهــم ألفاظه، 
َ للِنَّاسِ مَا نـُـزِّلَ إلََِيۡهِمۡ﴾ يتناول هذا وهــذا، وقد قال  فقولــه تعالــى: ﴿لِِتُبيَِّّنِ
أبو عبد الرحمن الســلمي: حدثنا الذيــن كانوا يقرئوننا القرآن: كعثمان بن 
عفــان وعبد الله بن مســعود وغيرهمــا أنهم كانوا إذا تعلمــوا من النبي صلى الله عليه وسلم 
عشــر آيات لم يجاوزوهــا حتى يتعلموا ما فيها من العلــم والعمل، قالوا: 

فتعلمنا القرآن والعلم والعمل جميعا(

حابَةِ( أي: فإن لم تجد تفســير  )فَــإنْ لم تَجِدهُ؛ فَارجِــعْ إلِى أَقوالِ الصَّ
القرآن في القرآن والســنة، فارجع إلى أقوال الصحابة ، فقد أخذوا 

القرآن عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ألفاظه ومعانيه.

هُــم أَدرَى بذِلكَ؛ لمِا شــاهَدوهُ( أي: فــإن الصحابة ، أدرى  )فَإنَّ
بمعاني القرآن، لما شاهدوه من التنزيل والقرائن والأحوال التي اختصوا بها.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 27 يسنولا دمح بن دملشيخ أحا 

حيحِ( ما ليس لمن جاء بعدهم. )ولمِا لَهُم مِن الفَهمِ التَّامِّ والعِلمِ الصَّ

الْمَهدييــنَ؛  ــةُ  والأئَمَّ اشــدينَ،  الرَّ كـــالخُلَفاءِ  كُبَراؤُهُــم؛  سِــيَّما  )لا 
كَابنِ مَسعودٍ وابنِ عبَّاسٍ(

أي: لا ســيما كبراء الصحابة كالخلفاء الراشــدين، المنوه بذكرهم في 
قوله صلى الله عليه وسلم: »عليكم بســنتي وســنة الخلفاء الراشدين، المهديين من بعدي، 

تمسكوا بها، وعضوا عليها بالنواجذ«.

والأئمة المهديين، كعبد الله بن مســعود  الذي يقول: ما نزلت 
آية من كتاب الله إلا وأنا أعلم فيمن نزلت وأين نزلت ولو أعلم أحدًا أعلم 
بكتــاب الله مني تنالــه المطايا، لأتيته وقال: كان الرجل منا إذا تعلم عشــر 

آيات لم يجاوزهن حتى يعرف معانيهن، والعمل بهن.

وكترجمان القرآن عبد الله بن عباس  الذي قال فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم: 
»اللهم فقهه في الدين، وعلمه التأويل«، وقال فيه ابن مســعود : نعِْم 
ر بعده  الترجمان للقرآن. وتوفي ابن مسعود  سنة اثنتين وثلاثين وعُمِّ
ابن عباس  ســتا وثلاثين ســنة، ومنهم أُبيّ بن كعب وزيد بن ثابت، 
وأبو موســى الأشــعري وعبد الله بن الزبير وعبد الله بن عمر، وعبد الله بن 

. عمرو، وأنس وأبو هريرة وجابر وغيرهم

ونــص الإمام أحمد على أنه يرجع إلى الواحد من الصحابة في تفســر 
القرآن ما لم يخالفه غيره منهم، وطائفة من أهل الحديث: يجعلون تفسيره 

في حكم الحديث المرفوع.

***



ــ شرح مقدمة التفسير لابن القاسم  28ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

ةِ في ذلكَ إلِى أَقوالِ التّابعينَ( )وإذِا لَم تَجِدْهُ فَقَدْ رَجَعَ كَثيرٌ مِن الأئَمَّ

أي: وإذا لــم تجــد معــاني القرآن في القــرآن، لا فيمــا رواه الثقات عن 
الرســول صلى الله عليه وسلم ولا فيمــا قالــه الصحابة ، فقد رجع كثيــر من الأئمة 
وا التفســير عن الصحابة  في تفســير القرآن إلى أقــوال التابعين، الذيــن تلقَّ
، وقــال صلى الله عليه وسلم: »خيــر القــرون قــرني ثم الذيــن يلونهــم« فكلما كان 

العصر أشرف كان الاجتماع والائتلاف والعلم والبيان فيه أكثر.

)كَمُجاهدٍ ، وسَعيدِ بنِ جُبَيرٍ ، وعِكرمَِةَ ، وعَطاءٍ ، والحَسَنِ ، ومَسروقٍ، 
وسَعيدِ بنِ الْمُسَيَّبِ(

وكان مجاهد بن جبر المكي، مولى ابن مخزوم، آية في التفســير، وقال: 
عرضت المصحف على ابن عباس ثلاث عرضات من فاتحته إلى خاتمته، 
أوقفه عند كل آية منه، أسأله عنها فيم نزلت؟ وكيف نزلت؟ وكيف معناها؟.

وقال سفيان: إذا جاءك التفسير عن مجاهد فحسبك به.
وكان ســعيد بن جبيــر: أعلم التابعين بالتفســير، وقال ســفيان: خذوا 

التفسير عن أربعة: عن سعيد بن جبير ومجاهد وعكرمة والضحاك.

وقــال عكرمة، كل شــيء أحدثكــم به في القرآن، فهو عــن ابن عباس، 
. وعطاء أيضا ممن أخذ عن ابن عباس

والحسن البصري، وعطاء بن أبي سلمة الخراساني، ومحمد بن كعب 
القرظــي، وأبو العاليــة، والضحاك، وعطية العوفي وقتادة وزيد بن أســلم، 
ومــرة الهمداني، وأبي مالك وغيرهم وغالب أقوالهم تلقوها من الصحابة 
، وقال أحمد: لا يكاد يجيء شــيء عنهم إلا ويوجد فيه شيء عن 

أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 29 يسنولا دمح بن دملشيخ أحا 

وقال شــيخ الإســام: أعلم الناس بالتفســير أهل مكة، لأنهم أصحاب 
ابن عباس، كمجاهد وعطاء، وعكرمة، وكطاوس، وأبي الشعثاء، وسعيد بن 
جبير، وكذا أهل الكوفة، من أصحاب ابن مســعود، وعلماء أهل المدينة في 
التفســير مثل زيد بن أســلم الذي أخذ عنه مالك التفسير وابن وهب، وذكر 
أيضا: من لهم لسان صدق في الأمة مثل سعيد بن المسيب وعلي بن الحسين 

وعلقمة، والأسود والحسن البصري وابن سيرين وغيرهم من التابعين.

ادَينِ ، وأَبي حَنيفَة، وغَيرهِِم  )وَكَمالكٍ ، والثَّوريِّ ، والأوَزاعيِّ ، والحَمَّ
مِنْ تابعِيْ التَّابعينَ(

فهــم تلقوا معانيه عــن التابعين، عن الصحابــة ، وأثنى عليهم 
رســول الله صلى الله عليه وسلم فقــال: »خيــر القرون: قــرني، ثم الذيــن يلونهم ثــم الذين 
يلونهــم«، والنــاس محتاجــون لمعرفــة معاني ألفــاظ القــرآن عنهم، وهم 

الواسطة بين التابعين وأتباع تابعي التابعين.

ــافعِي ، وحأمــدَ ، وإســحاقَ ، وأبــي عُبيد وأَمثالهِِــم مِن أَتباعِ  )وكَالشَّ
تابعِِي التَّابعينَ(

فهــم أئمة هدى وداخلــون في المثنى عليهم، والمســلمون محتاجون 
لأخذ معاني القرآن عنهم، وعن غيرهم من أئمة المســلمين، وبهم حُفظت 

الشريعة المطهرة.

ــيخُ: وقَد يَقَــعُ في عِباراتهِِم تَبايُنٌ في الألَفاظِ، يَحسَــبُها مَن لا  )قَــالَ الشَّ
ــيءِ بلِازِمِهِ،  عِلــمَ عِندَهُ اختلِافاً؛ وليسَ كَذلكَ، فإنَّ مِنهُم مَن يُعَبِّر عَن الشَّ

يءِ بعَِينهِِ( أَو نَظيرهِِ، ومِنهُم مَن يَنُصُّ عَلى الشَّ

أي قد يقع في عبارات المفســرين من الســلف تبايــن في العبارة، يظنها 
من لا علم عنده اختلافا، وليس الأمر كذلك.



ــ شرح مقدمة التفسير لابن القاسم  30ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

والخلاف بين السلف قليل، وغالب ما يصح عنهم من الخلاف يرجع 
إلــى اختلاف التنوع، لا اختــاف التضاد، كأن يُعبِّر واحد منهم عن المراد 
بعبارة غير عبارة صاحبه، تدل على معنى في المســمى غير المعنى الآخر، 
رَطَٰ ٱلمُۡسۡتَقيِمَ﴾ فبعضهم فسره  مع اتحاد المسمى، كقوله تعالى: ﴿ٱهۡدِناَ ٱلصِّ
بالقرآن، وبعضهم فسره بالإسلام، والقولان متفقان، لأن دين الإسلام هو 

اتباع القرآن ولكن كل منهما نبه على وصف غير الوصف الآخر.

ومــن الأقــوال الموجودة عنهــم، ويجعلهــا بعض النــاس اختلافا أن 
ن 
َ
يعــروا عن المعاني بألفاظ متقاربة، كما إذا فســر بعضهم قوله تعالى: ﴿أ

تبُۡسَلَ نَفۡسُۢ بمَِا كَسَبَتۡ﴾ تبسل: أي تُحبس، وبعضهم فسرها بقوله: تُرتهن؛ 
لأن كلاً منهما قريب من الآخر.

)ويُرْجَعُ إلِى لُغَةِ القُرآنِ( 

أي: ويرجــع فيما احتمل معان ووقع في عباراتهم تباين إلى لغة القرآن 
في ذلــك، فإن اللفــظ في القرآن يكون لــه نظائر، يعرف معنــاه باطراد ذلك 
المعنــى في تلك النظائــر، وعموم المعنــى لموارد اســتعمال ذلك اللفظ، 
ولهذا تســمى تلك الألفاظ النظائر، وفيها صنــف ابن الجوزي كتابه نزهة 

الأعين النواظر في الوجوه والنظائر.

قال ابن الجوزي في مقدمة كتابه هذا ص83: )وَاعلم أَن معنى الْوُجُوه 
والنظائــر أَن تكون الْكَلمَِة وَاحِدَة، ذكرت فيِ مَوَاضِع من الْقُرْآن على لفظ 
وَاحِد، وحركة وَاحِدَة، وَأُرِيد بكُِل مَكَان معنى غير الآخر، فَلفظ كل كلمة 
ذكرت فيِ مَوضِع نَظيِر للفظ الْكَلمَِة الْمَذْكُورَة فيِ الْموضع الآخر، وَتَفْسِير 

كل كلمة بمَِعْنى غير معنى الأخرى هُوَ الْوُجُوه.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 31 يسنولا دمح بن دملشيخ أحا 

فَإذِن النَّظَائرِ: اسْــم للألفاظ، وَالْوُجُوه: اسْم للمعاني، فَهَذَا الأصَْل فيِ 
ــذِي أَرَادَ الْعلمَاء بوَِضْــع كتب الْوُجُوه  وضــع كتب الْوُجُــوه والنظائر، وَالَّ
ــامع لهَذِهِ النَّظَائـِـر أَن مَعَانيِهَا تخْتَلــف، وَأَنه لَيْسَ  والنظائــر أَن يعرفــوا السَّ

فْظَة مَا أُرِيد باِلْْأخُْرَى( المُرَاد بهَِذِهِ اللَّ

وَذكر أهل التَّفْسِير أَن الْْأمة فيِ الْقُرْآن على خَمْسَة أوجه: 

سۡلمَِةٗ  ةٗ مُّ مَّ
ُ
أَحدهَا: الْجَمَاعَة. وَمنِهْ قَوْله تَعَالَى فيِ الْبَقَرَة: ﴿وَمِن ذُرّيَِّتنَِآ أ

ةٞ قَائٓمَِةٞ﴾ ، وَفيِ  مَّ
ُ
ةٞ قَدۡ خَلَتۡ﴾ ، وَفيِ آل عمرَان: ﴿أ مَّ

ُ
َّكَ﴾ ، وفيهَــا: ﴿تلِۡكَ أ ل

ةٞ يَهۡدُونَ  مَّ
ُ
قۡتَصِدَةٞ﴾ ، وَفيِ الْْأعَْرَاف: ﴿وَمِن قَوۡمِ مُوسََىٰٓ أ ةٞ مُّ مَّ

ُ
الْمَائدَِة: ﴿مِّنۡهُمۡ أ

قِّ وَبهِۦِ يَعۡدِلوُنَ﴾ . بٱِلۡۡحَ
ةٗ وَحِٰدَةٗ﴾،  مَّ

ُ
وَالثَّانـِـي: الْملَّة. وَمنِهْ قَوْله تَعَالَى فيِ الْبَقَــرَة: ﴿كََانَ ٱلنَّاسُ أ

 ُ ةٗ وَحِٰدَةٗ﴾، )وَفيِ النَّحْل: ﴿وَلوَۡ شَــاءَٓ ٱللَّهَّ مَّ
ُ
ٓ أ وَفـِـي يُونُس: ﴿وَمَا كََانَ ٱلنَّاسُ إلَِّاَّ

ةٗ  مَّ
ُ
تُكُمۡ أ مَّ

ُ
ةٗ وَحِٰدَةٗ﴾(، وَفيِ الْْأنَْبيَِاء، وَالْمُؤمنيِــنَ: ﴿وَإِنَّ هَذِٰهۦِٓ أ مَّ

ُ
لََجَعَلَكُمۡ أ
وَحِٰدَةٗ﴾ .

رۡناَ عَنۡهُمُ ٱلۡعَذَابَ  خَّ
َ
وَالثَّالـِـث: الْحِين. وَمنِهْ قَوْله تَعَالَى فيِ هود: ﴿وَلَئنِۡ أ

ةٍ﴾ ، وَلَيْسَ فـِـي الْقُرْآن  مَّ
ُ
كَــرَ بَعۡدَ أ عۡدُودَةٖ﴾ ، وَفيِ يُوسُــف: ﴿وَٱدَّ ــةٖ مَّ مَّ

ُ
إلََِىٰٓ أ

غَيرهمَا. وَأَرَادَ بالحين فيِ الْْآيَتَيْنِ السنين.

ةٗ قاَنتِٗا﴾. مَّ
ُ
ابعِ: الِإمَام. وَمنِهْ قَوْله تَعَالَى فيِ النَّحْل: ﴿إنَِّ إبِرَۡهٰيِمَ كََانَ أ وَالرَّ

يَعْنيِ إمَِامًا يقْتَدى بهِِ، فَسُمي أمة لِِأنََّهُ سَبَب الِِاجْتمَِاع. وَيجوز أَن يكون 
سمي أمة؛ لِِأنََّهُ اجْتمع فيِهِ من خلال الْخَيْر مَا يكون مثله فيِ الْْأمة.

نـْـف. وَمنِهْ قَوْله تَعَالَى فـِـي الْْأنَْعَــام: ﴿وَلََا طَٰٓئرِٖ يطَِيُر  وَالْخَامـِـس: الصِّ



ــ شرح مقدمة التفسير لابن القاسم  32ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

وَاب  مۡثَالُكُم﴾ ، أَي: أَصْناَف، فَكل صنف من الطير وَالدَّ
َ
مَمٌ أ
ُ
ٓ أ بِِجَنَاحَيۡــهِ إلَِّاَّ

مثل بني آدم فيِ طلب الْغذَاء، وتوقي المهالك وَنَحْو ذَلكِ)1(.

نَّةِ، أَو لُغَةِ العَرَبِ( )أَو السَّ

أي: ويرجــع في تفســير القــرآن فيما احتمــل معان، ووقــع في عبارات 
الســلف فيه تباين إلى لغة الســنة في ذلــك، أو يرجع إلى لغــة العرب، فإن 

القرآن نزل بلسان عربي مبين.

مَ بمِا يَعْلَمُ مِن ذلكَ لُغَةً وَشَرعاً فَلا حرجَ عليهِ( )ومَن تَكَلَّ

أي ومن تكلم بما يعلم من مقتضى لغة القرآن والسنة ولغة العرب فلا 
حرج عليه في ذلك، لأنه تكلم في التفسير بعلم.

أيِ(. دِ الرَّ )ويَحرُمُ بمُِجرَّ

أي يحرم أن يفســر القرآن الكريم بمجرد الرأي، من غير علم بأصول 
ن تَقُولوُاْ 

َ
التفســير، قال تعالى: ﴿وَلََا تَقۡفُ مَا لَيۡــسَ لكََ بهِۦِ عِلۡمٌ﴾ وقال: ﴿وَأ

ِ مَا لََا تَعۡلَمُونَ﴾  عََلَىَ ٱللَّهَّ
وعَنْ جُندَْبِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ  قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم: »مَنْ قَالَ فيِ 
القُــرْآنِ برَِأْيهِِ فَأَصَابَ فَقَدْ أَخْطَأَ« رواه الترمذي 2952، وقال: هَذَا حَدِيثٌ 

غَرِيبٌ. والحديث ضعفه الألباني.

وعَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ  عَنِ النَّبيِِّ صلى الله عليه وسلم، قَالَ: ». . . وَمَنْ قَالَ فيِ القُرْآنِ 
أْ مَقْعَدَهُ منَِ النَّارِ« رواه الترمــذي2951، وقال: »هَذَا حَدِيثٌ  برَِأْيـِـهِ فَلْيَتَبَــوَّ

حَسَنٌ«.

))) ينظر: نزهة الأعين النواظر ص143.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 33 يسنولا دمح بن دملشيخ أحا 

ومن أعظم الغلط في كلام الله تعالى، وكلام رسوله صلى الله عليه وسلم، أن ينشأ الرجل 
على اصطلاح حادث فيريد أن يفســر كلام الله تعالى، وكلام رســوله صلى الله عليه وسلم، 
بذلك الاصطلاح ويحمله على تلك اللغة التي اعتادها لا بمقتضى اللغة. 

)وَقَــالَ ابنُ عَبَّاسٍ: التَّفســيرُ على أَربَعَةِ أَوجُهٍ: وَجــهٌ تَعرفُِهُ العَرَبُ مِن 
كَلامِها(

نقل المؤلف أثر ابن عباس  في أن التفسير على أربعة أوجه.

وجه تعرفه العرب من كلامها، وهو الذي يرجع فيه إلى لسانهم، وذلك 
اللغــة والإعــراب، أما اللغة فعلى المفســر معرفة معانيهــا، وأما الإعراب 
فمــا كان اختلافه محيــاً للمعنى وجب عليه تعلمه، ليصــل به إلى معرفة 

الحكم، وإلا لم يجب، لوصوله إلى المقصود بدونه.

)وتَفسيرٌ لا يُعْذَرُ أَحَدٌ بجِهالَتهِِ(

وهو مــا يتبــادر معناه إلــى الأفهام، مــن النصوص المتضمنة شــرائع 
الأحــكام، ودلائــل التوحيد، إذ كل أحد يــدرك معنى التوحيــد من قوله: 
كَوٰةَ﴾  لَــوٰةَ وَءَاتوُاْ ٱلزَّ قيِمُواْ ٱلصَّ

َ
﴾ وأن مقتضى ﴿أ ُ نَّهُۥ لََآ إلَِـٰـهَ إلَِّاَّ ٱللَّهَّ

َ
﴿فَٱعۡلَــمۡ أ

ونحــوه: طلــب إيجــاد المأمور بــه فما كان مــن نحو هذا، فــا يعذر أحد 
بجهله بمعاني ألفاظه لأنها معلومة لكل أحد.

)وتَفسيرٌ يَعلَمُهُ العُلماءُ(

وهو: استنباط الأحكام، وبيان المجمل وتخصيص العموم وكل لفظ 
احتمــل معنيين فصاعــدا فيرجع في ذلك إلــى اجتهادهــم وعليهم اعتماد 
الشواهد والدلائل دون مجرد الرأي، وإذا كان أحد المعنيين أظهر، وجب 

الحمل عليه، إلا أن يقوم دليل على أن المراد هو الخفي.



ــ شرح مقدمة التفسير لابن القاسم  34ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

)وتَفسيرٌ لا يَعلَمُهُ إلاَّ اللهُ(

وهــو ما يجري مجرى الغيوب، وهو نحو ما تقدم في المتشــابه، الذي 
لا يعلمه إلا الله.

: قال المؤلف

)التَّفاسيرُ(

أي: بيــان ذكــر بعــض التفاســير المقبولــة، كتفاســير أئمة الإســام؛ 
والمردودة كتفاسير أهل البدع. 

اقِ ، وَ وَكيعٍ ، وَعبدٍ بنِ حُميدٍ،  زَّ )أَحسَنُ التَّفاسير؛ِ مِثلُ: تَفسيرُ عَبدِ الرَّ
وَ دُحَيمٍ(

أي أحســن التفاســير التي لا يكاد يوجد فيها الخطأ لا من جهة الدليل 
ولا مــن جهــة الاســتدلال، مثل تفســير عبــد الرزاق بــن همام، بــن نافع 

الصنعاني، الحافظ الحميري مولاهم.

وتفســير وكيع بن الجراح، أبي ســفيان الحافظ الكوفي، مات سنة مائة 
وسبع وتسعين.

وتفســير عبدٍ - بغير إضافة - بن حميد بن نصر، ثقة حافظ مات ســنة 
مائتين وتسع وأربعين له مسند كبير وتفسير مشهور.

وتفسير دحيم، هو عبد الرحمن بن إبراهيم بن عمرو، العثماني مولاهم 
الدمشقي الحافظ المتوفى سنة مائتين وخمس وأربعين.

***



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 35 يسنولا دمح بن دملشيخ أحا 

)وتَفسيرُ أَحمدَ ، وإسِحاقَ ، وبَقِيِّ بنِ مَخلَدٍ وابنِ الْمُنذِرِ ، وسُفيانَ بنِ 
عُيَينَةَ ، وسُنَيدٍ(

أحمد هو الإمام أحمد بن حنبل الشــيباني العالم الرباني، ناصر الســنة 
وقامع البدعة، ولد ببغداد، له المسند والتفسير وغيرهما، توفي سنة مائتين 

وإحدى وأربعين.

وإســحاق هــو ابــن إبراهيم بــن مخلــد التميمــي النيســابوري المعروف 
بابن راهويه، أحد أئمة التفسير توفي سنة مائتين وتسع وثلاثين.

وبقي بن مخلد هو الأندلســي القرطبي الحافظ المفســر، مات سنة مائتين 
وست وسبعين.

وابن المنذر هو: محمد بن إبراهيم النيسابوري، الإمام المشهور، صاحب 
التصانيف المتوفى سنة ثلاث مائة وتسع عشرة.

وســفيان بن عيينة هــو ابن أبي عمــران ميمون الهلالي كــوفي ثم مكي ثقة 
حافظ مشهور في التفسير، مات سنة ثمان وتسعين ومائة.

وكذا سفيان بن سعيد، بن مسروق الثوري.

وســنيد وهو: حســين بن داود المصيصي إمام مشــهور مات ســنة مائتين 
وســت وعشــرين، ومثل: تفســير شــعبة ويزيد بن هــارون، وابــن أبي إياس، 
وروح بــن عبــادة وابــن أبــي شــيبة وغيرهم، جمعــوا فيهــا أقــوال الصحابة 

. والتابعين 

***



ــ شرح مقدمة التفسير لابن القاسم  36ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

)وتَفســيرُ ابنِ جَريرٍ ، وابنِ أبي حاتمٍ ، وأَبي سَــعيدٍ الأشَــجِّ ، وابنِ ماجةَ ، 
وابنِ مَردَوَيهِ ، والبَغَويِّ ، وابنِ كَثيرٍ(

أي: ومثل تفســير ابــن جرير، الإمام الحافظ، محمد بــن جرير بن يزيد بن 
خالد الطبري، صاحب التفســير المشــهور وغيره، وهو إمام المفســرين، توفي 

سنة ثلاثمائة وعشرة.

وابــن أبــي حاتم، وهو عبــد الرحمن بن محمــد، بن إدريــس الحنظلي له 
التفسير وغيره مات سنة ثلاثمائة وسبع وعشرين.

وأبو سعيد الأشج هو عبد الله بن سعيد بن حصين الكندي، إمام أهل زمانه 
كوفي ثقة أخذ عنه ابن جرير وغيره مات سنة سبع وخمسين ومائتين.

وابــن ماجــه هــو محمد بــن يزيد الربعــي، مولاهم أبــو عبد الله بــن ماجه 
القزويني الحافظ صاحب السنة وغيرها توفي سنة مائتين وثلاث وسبعين.

وابن مردويه، هو أحمد بن موســى بــن مردويه الأصبهاني الحافظ له كتب 
منها التفسير وغيره، توفي سنة إحدى وأربعمائة.

والبغــوي هــو الإمام الجليل محيي الســنة أبو محمد الحســين بن ســعيد 
الفراء، المتوفى ســنة خمســمائة، وســت عشــرة قال الشــيخ: تفســير البغوي، 
مختصــر من تفســير الثعلبي، لكنه صان تفســيره، عن الأحاديــث الموضوعة، 

والآراء المبتدعة.

وابن كثير هو الحافظ عماد الدين، أبو الفداء، إســماعيل بن كثير القرشي، 
الدمشقي، المتوفى سنة سبعمائة، وأربع وسبعين.

ولا ريب أن الاشــتغال بتفاســير أهل الســنة وكتبهم الذين لا تروج عليهم 
البدع المحدثة وسيلة إلى سلوك سبيلهم، والسير على طريقهم.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 37 يسنولا دمح بن دملشيخ أحا 

لوا كَلامَ اللهِ على آرائهِِم( )وَحَدَثَ طَوائفٌِ مِن أَهلِ البدَِعِ تَأوَّ

أي وحــدث بعد زمان الســلف طوائف مــن أهل البدع، الذيــن ضلوا عن 
الحــق، ومنهم من يعلــم الحق ويتعمد خلافــه، ويبتدع ما يخالــف كتاب الله، 
ويقــول: هو مــن عند الله، إما أحاديث مفتريات وإما تفســير وتأويل للنصوص 
باطــل، وقد أخطئوا في الدليــل والمدلول حيث اعتقدوا مذهبــا يخالف الحق 

الذي عليه السلف، وعمدوا إلى القرآن، فتأولوه على آرائهم الباطلة.

)تارَةً يَستَدِلُّونَ بآِياتِ اللهِ على مَذهَبهِِم( 

أي أحيانا يستدلون ببعض الآيات على مذاهبهم البدعية، وليس فيها دلالة 
على ما يزعمون، بل يتعســفون بكل طريق، حتى يجعلوا القرآن تبعا لمذاهبهم 

وتقوية لقولهم.

لونَ ما يُخالفُِ مَذهَبَهُم( )وَتارَةً يَتَأوَّ

أي وأحيانــا يتأولــون الأدلة التي تخالــف مذهبهم، فيحرفــون الكلم عن 
مواضعه، والمبتدع يقصد تحريف الآيات، وتسويتها على مذهبه الفاسد.

افضِةِ والجَهمِيَّةِ والْمُعتَزِلَةِ والْمُرجِئَةِ وغَيرهِِم( )كالخوارجِ والرَّ

فتفاسير هؤلاء المبتدعة غير مأمونة، لما فيها من الباطل الكثير، وفيها حق 
ملبوس بباطل، وقلَّ من يتصور مرادهم.

ومن شــرط المفســر الذي يؤخذ عنه التفســير أن يكون صحيــح الاعتقاد، 
ســليماً في دينه، فإن من كان مغموصا عليه في دينه لا يؤتمن على الدنيا، فكيف 
يؤتمن على الدين، وهو لا يؤتمن في الدين على الإخبار عن عالم فكيف يؤتمن 
في الإخبار عن تفســير كلام الله تعالــى، ولأنه لا يؤمن أن يكون متهماً بالإلحاد 

أن يبغي الفتنة، ويغري الناس بخداعه كدأب الباطنية وغلاة الرافضة.



ــ شرح مقدمة التفسير لابن القاسم  38ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

وإن كان المفســر متهمــا بهــوى وبدعة لــم يؤمن أن يحمله هــواه، على ما 
يوافق بدعته، كدأب القدرية فإن أحدهم يصنف الكتاب في التفســير ومقصوده 

منه نشر بدعته، ليصد الناس عن اتباع السلف ولزوم طريق الهدى.

يخُ: وأَعظَمُهُم جَدَلاً الْمُعتَزِلَةُ(  )قَال الشَّ

أي قال شــيخ الإســام ابن تيمية ، فالمعتزلة أعظــم أهل البدع 
جدلًا، ولهم عبارات مزخرفة تتضمن الداء العضال، قال: وكثير من المتأخرين 
غلــب عليهــم مذهــب الأشــاعرة، الذي حاصلــه نفي العلــو وتأويــل الآيات 
بالتأويــات الموروثة عن المبتدعة، وبعضهم يذكر ما عليه الســلف، وما عليه 
أهل البدع ويختار قول المبتدعة ويقرره ولا خير في تكبير حجم تفسير بمذهب 

أهل البدع.

)وَقد صَنَّفُوا تَفاسيرَ على أُصولِ مَذهبهِم( 

فصنفت الرافضة وتأولت آيات من كتاب الله على مذهبها، وكذا الجهمية 
تأولــت آيات الصفات والأســماء، وأنها ألفاظ مجــردة لا تتضمن صفات ولا 

معاني، والقدرية كنفيهم علم الله بما هو كائن، وكذا غيرهم من أهل البدع.

) ، والجُبَّائيِِّ )مِثلَ تَفسيرِ ابنِ كَيسانَ الأصََمِّ

ابــن كيســان، هو محمد بــن أحمد المعروف بابن كيســان، لــه كتب منها: 
معاني القرآن وتوفي سنة مائتين وتسع وتسعين.

والجبائــي هو محمد بن عبد الوهاب بن ســام الجبائي البصري من أئمة 
المعتزلــة، ورئيس علماء الكلام في عصره، وإليه تنســب الطائفة الجبائية مات 

سنة ثلاث وثلاث مائة.
***



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 39 يسنولا دمح بن دملشيخ أحا 

انيِِّ ، والكشاف( مَّ )وعَبدُ الجَبَّارِ الهَمَدانيِِّ ، والرُّ

عبــد الجبار هو ابن أحمد بن عبد الجبار شــيخ المعتزلة في عصره له تنزيه 
القرآن عن المطاعن.

والرمــاني هو: علي بن عيســى النحوي البغدادي له كتاب التفســير وغيره 
توفي سنة ثلاثمائة وأربع وسبعين.

والكشاف للزمخشري المعتزلي محمود بن عمر الخوارزمي المتوفى سنة 
خمسمائة وثمان وثلاثين وأشهر كتبه الكشاف في تفسير القرآن.

 ) يعَةِ: كالمفيدِ، وأبي جَعفَرِ الطُّوسيِّ رو الشِّ )ووافَقَهُم مُتاخِّ
أي: ووافق المعتزلة متأخرو الشيعة، وصنفوا تفاسير على أصول مذهبهم 

وتأولوا آيات الصفات، وحرفوها عن مواضعها، وألحدوا فيها.

والمفيــد هو محمد بن النعمان رئيــس الإمامية في وقته، له مصنفات منها: 
الكلام في وجوه إعجاز القرآن توفي سنة أربعمائة وثلاث عشرة.

وأبو جعفر الطوســي هو: محمد بن الحســن بن علي، من أكابر فقهاء 
الشيعة، له التبيان الجامع لعلوم القرآن المتوفى سنة أربعمائة وستين.

)اعتقَدوا رَأياً ثُمَّ حَمَلُوا القُرآنَ عليهِ( 
قال شــيخ الإســام ابــن تيميــة  كمــا في مجمــوع الفتاوى 
306/17: )وأهــل البــدع . . . ابتدعــوا ألفاظا ومعاني إمــا في النفي وإما 
في الإثبــات وجعلوها هي الأصل المعقــول المحكم الذي يجب اعتقاده 
والبنــاء عليه، ثم نظــروا في الكتاب والســنة فما أمكنهــم أن يتأولوه على 
قولهــم تأولــوه، وإلا قالوا هــذا من الألفاظ المتشــابهة المشــكلة التي لا 
ندري ما أريد بها. فجعلوا بدعهم أصلا محكما، وما جاء به الرسول فرعا 



ــ شرح مقدمة التفسير لابن القاسم  40ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

له ومُشْــكلا إذا لم يوافقه، وهذا أصل الجهمية والقدرية وأمثالهم وأصل 
الملاحــدة من الفلاســفة الباطنية جميــع كتبهم توجد على هــذا الطريق 
ومعرفــة الفــرق بين هــذا وهذا من أعظم مــا يعلم به الفــرق بين الصراط 
المستقيم الذي بعث الله به رسوله وبين السبل المخالفة له . . . فالواجب 
أن يُجعــل ما أنزله الله من الكتــاب والحكمة أصلا في جميع هذه الأمور، 
ثــم يُردُّ ما تكلــم فيه الناس إلى ذلــك، ويبين ما في الألفــاظ المجملة من 
المعــاني الموافقة للكتاب والســنة فتقبل، وما فيها مــن المعاني المخالفة 

للكتاب والسنة فتُردّ(.

ــافِ ،  )ومِنهــم حَسَــنُ العِبارة يَدُسُّ البـِـدَعَ في كَلامِهِ ؛ كَصاحبِ الكَشَّ
هُ يَروجُ على خَلقٍ كَثيرٍ(  حتَّى إنَِّ

أي: ومن أهل البدع، من يكون حســن العبــارة فصيحا، ويدس البدع 
في كلامه، كالزمخشــري صاحب الكشــاف وأمثاله من تفاســير المبتدعة، 

وأكثر الناس لا يعلمون.

قال شيخ الإسلام كما في مجموع الفتاوى 359/13: )وتفاقم الأمر في 
الفلاســفة والقرامطة والرافضة فإنهم فسروا القرآن بأنواع لا يقضي العالمِ 
بِِي لهََبٖ﴾ هما أبو بكر 

َ
منهــا عجبه، فتفســير الرافضة كقولهم: ﴿تَبَّتۡ يـَـدَآ أ

ن تذَۡبََحـُـواْ بَقَرَةٗ﴾ هي عائشــة، و ﴿فَقَتٰلُِوٓاْ 
َ
مُركُُــمۡ أ

ۡ
َ يأَ وعمــر . . . و ﴿إنَِّ ٱللَّهَّ

ةَ ٱلۡكُفۡرِ﴾ طلحة والزبيــر و ﴿مَرَجَ ٱلۡۡبَحۡرَيۡنِ﴾ علــي وفاطمة و ﴿ٱللُّؤۡلؤُُ  ئمَِّ
َ
أ

بيِٖن﴾ في علي بن  حۡصَيۡنَهُٰ فِِيٓ إمَِامٖ مُّ
َ
ءٍ أ وَٱلمَۡرجَۡانُ﴾ الحسن والحسين ﴿وَكُُلَّ شََيۡ

أبــي طالب و ﴿عَمَّ يتَسََــاءَٓلوُنَ﴾ ﴿عَنِ ٱلنَّبَإِ ٱلۡعَظِيمِ﴾ علــي بن أبي طالب و 
كَوٰةَ  لَوٰةَ وَيُؤۡتوُنَ ٱلزَّ ِينَ يقُِيمُونَ ٱلصَّ ِينَ ءَامَنُواْ ٱلَّذَّ ُ وَرسَُــولُُهُۥ وَٱلَّذَّ مَا وَلِِيُّكُمُ ٱللَّهَّ ﴿إنَِّ



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 41 يسنولا دمح بن دملشيخ أحا 

وَهُمۡ رَكٰعُِونَ﴾ هو علي، ويذكــرون الحديث الموضوع بإجماع أهل العلم 
وْلَٰٓئكَِ عَلَيۡهِمۡ صَلَوَتٰٞ مِّن 

ُ
وهــو تصدقه بخاتمه في الصــاة وكذلك قولــه ﴿أ

بّهِِمۡ وَرحَۡۡمَةٞ﴾ نزلت في علي لما أصيب بحمزة. رَّ
وممــا يقارب هذا من بعــض الوجوه ما يذكره كثير من المفســرين في 
سۡحَارِ﴾ 

َ
دِٰقيَِن وَٱلۡقَنٰتِيَِن وَٱلمُۡنفِقِيَن وَٱلمُۡسۡتَغۡفِرِينَ بٱِلۡۡأ بِِٰرِينَ وَٱلصَّ مثل قوله: ﴿ٱلصَّ

أن الصابرين رســول الله، والصادقين أبو بكــر، والقانتين عمر، والمنفقين 
 ﴾ ٓۥ ِينَ مَعَهُ ِۚ وَٱلَّذَّ دٞ رَّسُولُ ٱللَّهَّ َمَّ عثمان، والمســتغفرين علي، وفي مثل قوله: ﴿مُّحُّ
دٗا﴾  عٗا سُجَّ ارِ﴾ عمر ﴿رحََُمَاءُٓ بيَۡنَهُمۡ﴾ عثمان ﴿ترََىهُٰمۡ رُكَّ اءُٓ عََلَىَ ٱلۡكُفَّ شِدَّ

َ
أبو بكر ﴿أ

يۡتُونَ﴾ عمر  علــي. وأعجب من ذلك قول بعضهم: ﴿وَٱلّتيِِن﴾ أبو بكر ﴿وَٱلزَّ
مِيِن﴾ علي، وأمثال هذه الخرافات 

َ
﴿وَطُورِ سِــينيَِن﴾ عثمان ﴿وَهَذَٰا ٱلۡۡبَلََدِ ٱلۡۡأ

التــي تتضمن تارة تفســير اللفــظ بما لا يدل عليه بحال، فــإن هذه الألفاظ 
لا تــدل علــى هؤلاء الأشــخاص . . . وتتضمن تارة جعــل اللفظ المطلق 
ُ وَرسَُولُُهُۥ  مَا وَلِِيُّكُمُ ٱللَّهَّ العام منحصرا في شخص واحد كقوله: إن قوله: ﴿إنَِّ
ِي جَاءَٓ  ِينَ ءَامَنُواْ﴾ أريد بها علي وحده، وقول بعضهــم: أن قوله: ﴿وَٱلَّذَّ وَٱلَّذَّ

قَ بهِۦِٓ﴾ أريد بها أبو بكر وحده(. دۡقِ وَصَدَّ بٱِلصِّ
قال البلقيني في تفســير الزمخشري: اســتخرجت من الكشاف اعتزالا 
دۡخِلَ ٱلۡۡجَنَّةَ فَقَدۡ 

ُ
ـارِ وَأ بالمناقيــش، من قوله، في تفســير: ﴿فَمَن زحُۡزِحَ عَنِ ٱلنّـَ

فَازَ﴾ وأي فوز أعظم من دخول الجنة، أشار به إلى عدم الرؤية، وعلى هذا 
وأمثالــه يحمل خبر: »إن في أمتي قومًا يقــرءون القرآن، ينثرونه نثر الدقل، 

يتأولونه على غير تأويله« .

وفي صحيح البخاري 160/9 معلقا: )وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: ... ﴿يُُحَرّفِوُنَ﴾ 



ــ شرح مقدمة التفسير لابن القاسم  42ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

فُونَهُ،  »يُزِيلُونَ، وَلَيْسَ أَحَدٌ يُزِيلُ لَفْظَ كتَِابٍ منِْ كُتُبِ اللَّهِ ، وَلَكنَِّهُمْ يُحَرِّ
لُونَهُ عَلَى غَيْرِ تَأْوِيلهِِ«(. يَتَأَوَّ

مخشَريِّ  )وذَكَرَ أنَّ تَفسيرَ ابنِ عَطيَِّةَ وأَمثالهِِ - وَإن كانَ أَسلَمَ مِن تَفسيرِ الزَّ
قينَ، وإنما يَعنــي طائفِةٌ مِن أهلِ  هُ مِــن قَولِ المُحَقِّ ـه يَذكُــرُ ما يَزعُمُ أَنَّ - لَكنِّـَ

رت بهِ الْمُعتَزِلَة(.  روا أُصولَهُم بطُِرُقٍ مِن جِنسِ ما قَرَّ الكلامِ الذين قَرَّ

قال شــيخ الإســام كما الفتاوى 361/13: )وتفســير ابن عطية وأمثاله 
أتبع للسنة والجماعة وأسلم من البدعة من تفسير الزمخشري، ولو ذكر كلام 
السلف الموجود في التفاسير المأثورة عنهم على وجهه لكان أحسن وأجمل، 
فإنه كثيرا ما ينقل من تفســير محمد بن جرير الطبري وهو من أجل التفاســير 
وأعظمهــا قــدرا، ثم إنــه يدع ما نقله ابــن جرير عن الســلف لا يحكيه بحال، 
ويذكــر ما يزعم أنه قــول المحققين، وإنمــا يعني بهم طائفة مــن أهل الكلام 

الذين قرروا أصولهم بطرق من جنس ما قررت به المعتزلة أصولهم ...(

وابــن عطيــة هــو: عبد الحــق بن غالب بــن عبــد الرحيــم، الغرناطي 
صاحــب المحــرر الوجيز في تفســير الكتاب العزيــز، المتوفى ســنة اثنتين 

وأربعين وخمسمائة.

اظِ  ليلِ؛ مِثــلَ كَثيرٍ مِــن الصّوفيَّــةِ والوُعَّ )وَذكَــرَ الذيــن أَخطَــؤا في الدَّ
ــرون القُرآنَ بمِعانٍ صَحيحــةٍ ولكنَّ القُرآن لا يَدلُّ  والفُقَهاءِ وغيرهِِم؛ يُفَسِّ

لَميِّ في حَقائقِِ التَّفسيرِ(  حمن السُّ عَلَيها. مِثلَ كثيرٍ مما ذَكَرَهُ أَبو عبدِ الرَّ

أبــو عبــد الرحمن الســلمي هو محمــد بن الحســين، بــن محمد، بن 
موســى، الأزدي، النيسابوري من علماء الصوفية وتفسيره على طريقتهم: 

يستدل عليها بألفاظ لم يرد بها القرآن، وهو الذي يسمونه الإشارات.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 43 يسنولا دمح بن دملشيخ أحا 

)وَإن كانَ فيمــا ذَكروهُ ما هو مَعانٍ باطلَِةٍ ؛ فإنَّ ذلكَ يَدخلُ في الخطإِ في 
ليلِ والمدلولِ جَميعاً ، حيث يكون الْمَعنى الذي قَصَدوه فاسِداً( الدَّ

أي فــإن ما فســروا بــه الآية على مــا لا يدل على مرادهــم وأخطئوا في 
معنــى الآية يدخل ذلك في الخطــأ في الدليل، إذ لم يدل على مرادهم، وفي 

المدلول إذ أخطئوا في المعنى.

حابَةِ وَالتَّابعين وَتَفسيرهِِم إلى ما  )وَباِلجُملَةِ: مَن عَدَلَ عَن مَذاهبِ الصَّ
يُخالـِـفِ ذلكَ كان مُخْطئِاً في ذلكَ، بل مُبتَدِعاً - وإن كانَ مُجتَهِداً مَغفوراً 

وابِ( لَهُ خَطَؤُهُ - فالْمَقصودُ: بيانُ طُرُقِ العِلمِ وَأَدِلَّتهِِ وَطُرُقِ الصَّ

هذا من كلام شــيخ الإســام كما في الفتــاوى 361/13، وهو قاعدة 
فيمــن يؤخــذ عنه علم التفســير، وهــم الصحابــة والتابعون لهم بإحســان 

، ومن خالف طريقهم فهو مبتدع.

والحمد لله رب العالمين.

 



ــ شرح مقدمة التفسير لابن القاسم  44ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ


