

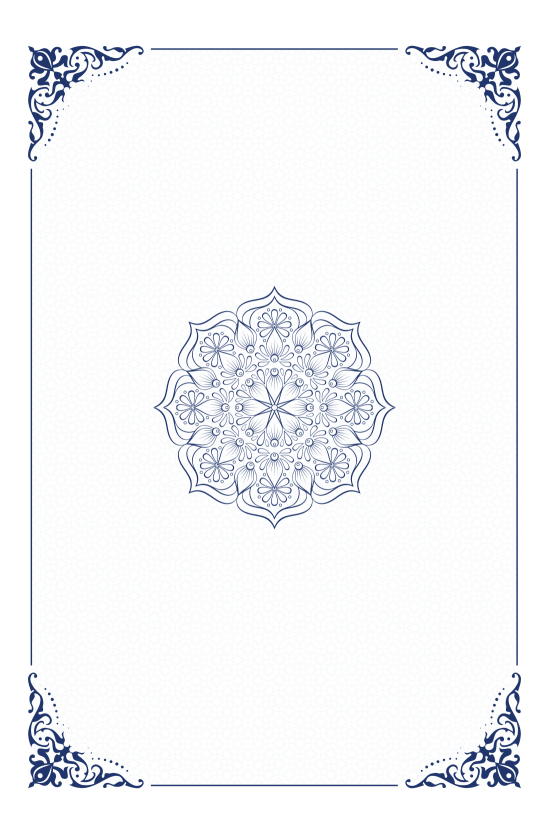
شرح منظومة

# 

المتوقِّ سنة ٧٢٨ هـ - رحمه الله

لفضيلة الشيخ:

أ. د. أحمد بن حمد الونيس





# شرح لامية شيخ الإسلام ابن تيمية برنامج دليل ١٤٤٦هـ المجلس الثاني

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين، أما بعد:

فيقول الناظم رَحْمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَى:

## قُبْحًا (١) لمنْ نَبَذ القُرَانَ وراءَهُ وإذا استدلَّ يقولُ قالَ الأخْطَلُ

أي قبَّح الله من ينبذ كتاب الله تعالى وراءه، ولا يحتج به، وإذا استدل على هذه المسائل العظام، ومنها صفات الله تعالى يستدل بقول الأخطل.

والأخطل هو غياث بن غوث التغلبي النصراني، شاعر زمانه، فاق أقرانه في الشعر، توفي سنة ٩٢هـ(٢).

قال ابن كثير في البداية والنهاية ٩/ ٢٩٠: (وَكَانَ الْأَخْطُلُ مِنْ نَصَارَى الْعَرَبِ الْمُتَنَصِّرَةِ، قَبَّحَهُ اللهُ وَأَبْعَدَ مشواه، وهو الذي أنشد بشر بن مروان قصيدته التي يقول فيها:

## قَدِ اسْتَوَى بِشْرٌ عَلَى الْعِرَاقِ مِنْ غَيْرِ سيف ودم مهراق

<sup>(</sup>١) قبحاً: مفعول مطلق، حذف عامله، وفي بعض النسخ: (قبحٌ).

<sup>(</sup>٢) ينظر: سير أعلام النبلاء ٤/ ٥٨٩، والبداية والنهاية ١٢/ ٤٣٨.

وهـذا البيت تستدل به الجهمية على أن الاستواء على العرش بمعنى الاستيلاء، وهذا من تحريف الكَلِم عن مواضعه، وليس في بيت هذا النصراني حجة ولا دليل على ذلك، ولا أراد الله عَرَّفَجَلَّ باستوائه على عرشه استيلاءه عليه، تعالى الله عن قول الجهمية علواً كبيراً.

فإنه إنما يقال استوى على الشيء إذ كان ذلك الشيء عاصياً عليه قبل استيلائه عليه، كاستيلاء بشر على العراق، واستيلاء الملك على المدينة بعد عصيانها عليه، وعرش الرب لم يكن ممتنعاً عليه نفساً واحداً، حتى يقال استوى عليه، أو معنى الاستواء الاستيلاء، ولا تجد أضعف من حجج الجهمية، حتى أداهم الإفلاس من الحجج إلى بيت هذا النصراني المقبوح وليس فيه حجة).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية كما في مجموع الفتاوى ٥/ ١٤٦: (لم يثبت أن لفظ استوى في اللغة بمعنى استولى؛ إذ الذين قالوا ذلك عمدتهم البيت المشهور:

#### ثم استوى بشر على العراق من غير سيف ودم مهراق

ولم يثبت نقل صحيح أنه شعر عربي وكان غير واحد من أئمة اللغة أنكروه وقالوا: إنه بيت مصنوع لا يعرف في اللغة، وقد عُلِم أنه لو احتج بحديث رسول الله على لاحتاج إلى صحته، فكيف ببيت من الشعر لا يُعرف إسناده، وقد طعن فيه أئمة اللغة؛ وذكر عن الخليل كما ذكره أبو المظفر في كتابه «الإفصاح» قال: سئل الخليل هل وجدت في اللغة استوى بمعنى استولى؟ فقال: هذا ما لا تعرفه العرب؛ ولا هو جائز في لغتها. وهو إمام في اللغة على ما غُرف من حاله، فحينئذ حمله على ما لا يعرف حمل باطل).

وأيضا احتج أهل البدع بقول الأخطل:

## إن الكلام لفي الفؤاد وإنما جُعِل اللسانُ على الفؤاد دليلا

فاستدل به الأشاعرة على أن كلام الله تعالى هو الكلام النفسي، أي الكلام النفسي، أي الكلام الذي يكون في النفس، أما القرآن الذي نتلوه، والذي بين دفتي المصحف فهو عندهم مخلوق، فوافقوا المعتزلة في أنه مخلوق، تعالى الله عن ذلك علوا عظيما.

والعجب من هؤلاء يتركون النصوص الصريحة الكثيرة الدالة على أن القرآن كلام منزل غير مخلوق، ثم يحتجون بكلام شاعر نصراني على هذه المسألة العظيمة من مسائل الاعتقاد، مع أنهم لا يرون الاحتجاج بحديث الآحاد في العقائد، ولو كان مخرجا في الصحيحين البخاري ومسلم، ولا شك أن هذا من التناقض، ومن اتباع الهوى، نسأل الله تعالى العافية.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية كما في مجموع الفتاوى ٦/ ٢٩٦: (ولهذا كان مما يشنع به على هؤ لاء أنهم احتجوا في أصل دينهم ومعرفة حقيقة الكلام - كلام الله وكلام جميع الخلق - بقول شاعر نصراني يقال له الأخطل:

## إن الكلام لفي الفؤاد وإنما جعل اللسان على الفؤاد دليلا

وقد قال طائفة: إن هذا ليس من شعره وبتقدير أن يكون من شعره فالحقائق العقلية أو مسمى لفظ الكلام الذي يتكلم به جميع بني آدم لا يرجع فيه إلى قول ألف شاعر فاضل دع أن يكون شاعرا نصرانيا اسمه الأخطل، والنصارى قد عُرف أنهم يتكلمون في كلمة الله بما هو باطل والخطل في اللغة هو الخطأ في الكلام وقد أنشد فيهم المنشد:

قبحا لمن نبذ القرآن وراءه فإذا استدل يقول قال الأخطل).

قال الناظم:

والمؤمنون يرون حقاً ربهم وإلى السماء بغير كيف ينزل في هذا البيت مسألتان من مسائل العقيدة:

#### المسألة الأولى: رؤية الله تعالى:

فالمؤمنون بالله عَرَّاجَلَّ يرون الله تعالى يوم القيامة في الجنة رؤية حقيقية لا مجازا، وهذا اعتقاد أهل السنة والجماعة، أن الله تعالى يُرى يوم القيامة في الجنة، يراه المؤمنون، وهو أعظم نعيم أهل الجنة، وهذا متفق عليه بين السلف، ودلت عليه النصوص من الكتاب والسنة، وإنما أنكرها طوائف من أهل البدع، كالجهمية والمعتزلة، والرافضة والإباضية.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رَحَمُ أُللّهُ تَعَالَى في بيان تلبس الجهمية ٢/ ٣٩٢: (قد أثبت بالسنة المتواترة وباتفاق سلف الأمة وأئمتها من الصحابة والتابعين ومن بعدهم من أئمة أهل الإسلام الذين ائتموا بهم في دينهم أن الله سبحانه وتعالى يُرى في الدار الآخرة بالأبصار عيانًا وقد دل على ذلك القرآن في مواضع كما ذلك مذكور في مواضعه والأحاديث الصحيحة في ذلك كثيرة متواترة في الصحاح والسنن والمسانيد).

وفي نظم المتناثر في الحديث المتواتر للكتاني رَحْمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَى ص ٢٣٨ ، نقلٌ عن جماعة من أهل العلم أن أحاديث الرؤية متواترة.

وقد قال الشيخ التاودي رَحِمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَى (١):

ومَن بنى لله بيتًا واحتسَبْ ومسحُ خفين وهاذي بعضُ

مما تواتر حديثُ من كذَبْ ورؤيةٌ شفاعةٌ والحــــوضُ

<sup>(</sup>١) ينظر: نظم المتناثر للكتاني ص١٨.

وقال العلامة ابن القيم رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى في حادي الأرواح ص٢٨٥ عن رؤية المؤمنين ربهم جل وعلا في الجنة: (اتفق عليها الأنبياء والمرسلون وجميع الصحابة والتابعون وأئمة الإسلام على تتابع القرون).

#### الأدلة على إثبات رؤية الله تعالى:

قال الله تعالى: ﴿وُجُوهُ يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةٌ \* إِلَى رَبِهَا نَاظِرَةٌ ﴾ أي وجوه يومئذ أي يوم القيامة ناضرة، أي حسنة مشرقة، إلى ربها ناظرة، أي ترى ربها عيانا.

وقال تعالى: ﴿لِلَّذِينِ أَحْسَنُوا الْحُسْنَى وَزِيَادَةٌ ﴾ والحسنى هي الجنة، والزيادة هي رؤية الله تعالى.

فعَنْ صُهَيْبٍ رَضَالِلَهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْكُ قَالَ: «إِذَا دَخَلَ أَهْلُ الْجَنَّةِ الْجَنَّةَ، قَالَ: عَقُولُ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: تُرِيدُونَ شَيْئًا أَزِيدُكُمْ؟ فَيَقُولُونَ: أَلَمْ تُبَيِّضْ وُجُوهَنَا؟ يَقُولُ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: تُرِيدُونَ شَيْئًا أَزِيدُكُمْ؟ فَيَقُولُونَ: أَلَمْ تُبيِّضْ وُجُوهَنَا؟ أَلَمْ تُدْخِلْنَا الْجَنَّةَ، وَتُنجِّنَا مِنَ النَّارِ؟ قَالَ: فَيَكْشِفُ الْحِجَابَ، فَمَا أُعْطُوا شَيئًا أَلَمْ تُدْخِلْنَا الْجَنَّة، وَتُنجِّنَا مِنَ النَّارِ؟ قَالَ: فَيَكْشِفُ الْحِجَابَ، فَمَا أُعْطُوا شَيئًا أَرْ يَكُ شَعْدِهِ الْآيَة : ﴿لِلَّذِينَ أَحسَنُوا الْحُسْنَى وَزِيَادَةٌ ﴾ [يونس: ٢٦] رواه مسلم ١٨١.

وقال سبحانه: ﴿لَهُمْ مَا يَشَاءُونَ فِيهَا وَلَدَيْنَا مِزِيدٌ﴾

قال ابن كثير في تفسيره ٧/ ٧٠٤: (وَقَوْلُهُ: ﴿وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ﴾ كَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَ نُوا الْحُسْنَى وَزِيَادَةً ﴾ [يُونُسَ: ٢٦] وَقَدْ تَقَدَّمَ فِي صَحِيحٍ مُسْلِمٍ عَنْ صُهَيب بْنِ سِنَانٍ الرُّومِيِّ: أَنَّهَا النَّظَرُ إِلَى وَجْهِ اللهِ الْكَرِيم).

وقال عَزَّوَجَلَّ عن الكفار: ﴿كَلَّا إِنَّهُمْ عَنْ رَبِّهِمْ يَوْمَئِذٍ لَمَحْجُوبُونَ﴾

قال ابن القيم في حادي الأرواح ص٢٩٢: (وجه الاستدلال بها أنه سبحانه وتعالى جعل من أعظم عقوبة الكفار كونهم محجوبين عن رؤيته واستماع كلامه، فلو لم يره المؤمنون ولم يسمعوا كلامه كانوا أيضا محجوبين عنه، وقد احتج بهذه

الحجة الشافعي نفسه وغيره من الأئمة) ثم نقل عن الإمام الشافعي أنه قال: (لما أن حجب هؤلاء في السخط كان في هذا دليل على أن أولياءه يرونه في الرضي).

وعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ قَيْسٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَيَّكِا ۖ قَالَ: «جَنَّتَانِ مِنْ فِضَّةٍ آنِيَتُهُمَا، وَمَا فِيهِمَا، وَمَا بَيْنَ الْقَوْمِ وَبَيْنَ أَنْ يَنْظُرُوا وَمَا فِيهِمَا، وَمَا بَيْنَ الْقَوْمِ وَبَيْنَ أَنْ يَنْظُرُوا إِلَى رَبِّهِمْ إِلَّا رِدَاءُ الْكِبْرِيَاءِ عَلَى وَجْهِهِ فِي جَنَّةِ عَدْنٍ » رواه مسلم ١٨٠.

وعن أبي هُرَيْرَة رَضَالِكُ عَنهُ أَنَّ نَاسًا قَالُوا لِرَسُولِ اللهِ عَيْكَةٍ: يَا رَسُولَ اللهِ، هَلْ نَرَى رَبَّنَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَيْكَةٍ: (هَلْ تُضَارُّونَ فِي الشَّمْسِ لَيْسَ دُونَهَا سَحَابُ؟) قَالُوا: لَا يَا رَسُولَ اللهِ، قَالَ: (هَلْ تُضَارُّونَ فِي الشَّمْسِ لَيْسَ دُونَهَا سَحَابُ؟) قَالُوا: لَا يَا رَسُولَ اللهِ، قَالَ: (فَإِنَّكُمْ تَرُوْنَهُ، كَذَلِكَ يَجْمَعُ اللهُ النَّاسَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ قَالُوا: لَا يَا رَسُولَ اللهِ، قَالَ: (فَإِنَّكُمْ تَرُوْنَهُ، كَذَلِكَ يَجْمَعُ اللهُ النَّاسَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَيَلُوا: لَا يَا رَسُولَ اللهِ، قَالَ: (فَإِنَّكُمْ تَرَوْنَهُ مَنْ كَانَ يَعْبُدُ الطَّوَاغِيتَ الطَّوَاغِيتَ، وَتَبَعُ مَنْ كَانَ يَعْبُدُ الطَّوَاغِيتَ الطَّوَاغِيتَ، وَتَبْعُ مَنْ كَانَ يَعْبُدُ الطَّواغِيتَ الطَّوَاغِيتَ، وَتَبْعُ مَنْ كَانَ يَعْبُدُ الطَّوَاغِيتَ الطَّوَاغِيتَ، وَتَبْعَى مَنْ كَانَ يَعْبُدُ الطَّوَاغِيتَ الطَّوَاغِيتَ، وَتَبْعُ مَنْ كَانَ يَعْبُدُ الطَّوَاغِيتَ الطَّوَاغِيتَ، وَتَبْعَى مَنْ كَانَ يَعْبُدُ الطَّوَاغِيتَ، وَتَبْعَى مَنْ كَانَ يَعْبُدُ الطَّوَاغِيتَ الطَّوَاغِيتَ، وَتَبْقَى مَنْ كَانَ يَعْبُدُ الطَّوَاغِيتَ الطَّوَاغِيتَ، وَتَبْقَى يَعْبُولُ الْمَالُولُ وَلَا يَعْبُدُ الطَّواغِيتَ، وَتَبْقَى مُولَا اللهِ مِنْكَ، هَا اللهُ تَعَالَى فِي صُورَةٍ غَيْرِ صُورَتِهِ الَّتِي يَعْرِفُونَ، فَيَقُولُ: أَنَا وَبُكُمْ، فَيَقُولُ: أَنَا وَبُكُمْ، فَيَقُولُونَ: أَنْتَ رَبُّنَا فَيَتَبِعُونَهُ ... » رواه البخاري ۷٤٣٧، ومسلم ١٨٨٢.

وعن جَرِيرَ بْنَ عَبْدِ اللهِ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ قال: كُنَّا جُلُوسًا عِنْدَ رَسُولِ اللهِ عَيَّالَةٍ، إِذْ نَظَرَ إِلَى الْقَمَرِ لَيْلَةَ الْبَدْرِ، فَقَالَ: «أَمَا إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ رَبَّكُمْ كَمَا تَرَوْنَ هَذَا الْقَمَرَ، لَا تُضَامُّونَ (١) فِي رُؤْيَتِهِ، فَإِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَنْ لَا تُغْلَبُوا عَلَى صَلَاةٍ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ، وَضَامُّونَ (١) فِي رُؤْيَتِهِ، فَإِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَنْ لَا تُغْلَبُوا عَلَى صَلَاةٍ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ،

<sup>(</sup>۱) (لا تضامون) يجوز ضم التاء وفتحها، وهو بتشديد الميم من الضم، أي لا ينضم بعضكم إلى بعض ولا يقول: أرنيه. بل كل ينفرد برؤيته، ورُوي بتخفيف الميم من الضيم، وهو الظلم، يعني لا ينالكم ظلم بأن يرئ بعضكم دون بعض، بل تستوون كلكم في رؤيته تعالى (فإن استطعتم) جزاء هذا الشرط ساقط هنا، تقديره: فافعلوا. كما جاء مصرحاً به في رواية البخاري.

وَقَبْلَ غُرُوبِهَا» - يَعْنِي الْعَصْرَ وَالْفَجْرَ -، ثُمَّ قَرَأَ جَرِيرٌ ﴿وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وقَبْلَ غُرُوبِهَا﴾ [طه: ١٣٠] رواه البخاري ٥٧٣، ومسلم ٦٣٣.

والمعنى: أنكم سترون ربكم جل وعلا رؤية واضحة جليَّة لا ترتابون فيها، كما ترون هذا القمر رؤية واضحة.

#### المسألة الثانية: نزول الله جل وعلا إلى السماء الدنيا:

فأهل السنة والجماعة يثبتون لله تعالى صفة النزول إلى السماء الدنيا، وهي أقرب السماوات إلى الأرض، كما دلت الأحاديث على إثبات هذه الصفة، من غير تأويل ولا تكييف، بل ينزل نزولا حقيقيا يليق بجلاله وعظمته، لا يماثل نزول المخلوق.

فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَايِّكَ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ: (يَنْزِلُ رَبُّنَا تَبَارَكَ وَتَعَالَى كُلَّ لَيْلَةٍ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا حِينَ يَبْقَى ثُلُثُ اللَّيْلِ الآخِرُ يَقُولُ: مَنْ يَدْعُونِي، كُلَّ لَيْلَةٍ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا حِينَ يَبْقَى ثُلُثُ اللَّيْلِ الآخِرُ يَقُولُ: مَنْ يَدْعُونِي، فَأَغْفِرَ لَهُ السَّمَاءِ الدُّنْيَ فَأَعْطِيهُ، مَنْ يَسْتَغْفِرُنِي فَأَغْفِرَ لَهُ الرواه البخاري فَأَعْطِيهُ، مَنْ يَسْتَغْفِرُنِي فَأَغْفِرَ لَهُ اللهِ مَنْ يَسْتَغُورُنِي فَأَغْفِرَ لَهُ اللهِ ١١٤٥، ومسلم ٧٥٨.

قال شيخ الإسلام في شرح حديث النزول ص٥ عن هذا الحديث: (قد استفاضت به السنة عن النبي عَلَيْهُ، واتفق سلف الأمة وأئمتها وأهل العلم بالسنة والحديث على تصديق ذلك وتلقيه بالقبول).

وقال شمس الدين محمد بن عبد الهادي في الصارم المنكي ص ٢٢٩: (وأعلم أن السلف الصالح ومن سلك سبيلهم من الخلّف متفقون على إثبات نزول الرب تبارك وتعالى كل ليلة إلى السماء الدنيا، وكذلك هم مُجمِعون على إثبات الإتيان والمجيء، وسائر ما ورد من الصفات في الكتاب والسنة من غير تحريف ولا تعطيل، ولا تكييف ولا تمثيل، ولم يثبت عن أحد من

السلف أنه تأول شيئًا من ذلك، وأما المعتزلة والجهمية فإنهم يردُّون ذلك ولا يقبلونه، وحديث النزول متواتر عن رسول الله عَيْكِيَّةً).

وذكر الكتاني في نظم المتناثر ص١٧٨ أن حديث النزول من الأحاديث المتواترة، ونقل ذلك عن جماعة من أهل العلم.

وقوله: (وإلى السماء بغير كيف ينزل) تقدم معنا في الدرس الأول، أن صفات الله تعالى لها كيفية، لكن هذه الكيفية مجهولة لنا؛ لأن الشيء إنما تُعلم كيفيته بمشاهدته، أو مشاهدة نظيره، أو خبر الصادق عنه، وكل هذه الطرق غير موجودة في صفات الله، وبهذا عُرف أن قول السلف: «بلا كيف». معناه بلا تكييف، لم يريدوا نفي الكيفية مطلقاً، لأن هذا تعطيل محض<sup>(۱)</sup>.

وفي قوله عَلَيْهِ في حديث النزول: (ينزل ربنا) دليل على إثبات صفة العلو لله سبحانه وتعالى.

قال الناظم:

وأُقِرُّ بالميزان والحوض الذي أرجو بأني منه رِيَّا أنهل

في هذا البيت مسألتان من مسائل العقيدة:

#### المسألة الأولى: الميزان:

الميزان في الشرع: هو ما ينصبه الله تعالى يوم القيامة لوزن أعمال العباد إظهارا لكمال عدله.

وقد ورد ذكره في عدة آيات منها:

قوله تعالى: ﴿ وَالْـوَزْنُ يَوْمَئِذٍ الْحَقُّ فَمَنْ ثَقُلَتْ مَوَازِينَهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ

<sup>(</sup>١) ينظر: تلخيص الحموية للشيخ ابن عثيمين ص٣٧.

## \* وَمَنْ خَفَّتْ مَوَازِينُهُ فَأُولَئِكَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ ﴾

وقوله تعالى: ﴿وَنَضَعُ الْمَوَازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَامةِ .. ﴾

وقوله تعالى: ﴿فَأَمَّا مَنْ تَقُلَتْ مَوَازِينُهُ \* فَهُوَ فِي عِيشَةٍ رَاضِيَةٍ .. ﴾

## وفي الأحاديث ورد ذكر الميزان، منها:

عن عَبْدَ اللهِ بْنَ عَمْرِو بْنِ العَاصِ رَضَيَّكُ عَنْهَا قال: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيَّكُ اللهَ سَيْخَلِّ مِنْ أُمَّتِي عَلَى رُءُوسِ الخَلائِقِ يَوْمَ القِيَامَةِ فَيَنْشُرُ عَلَيْهِ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ سِجِلَّا كُلُّ سِجِلًّ مِثْلُ مَدِّ البَصَرِ، ثُمَّ يَقُولُ: أَتُنْكُرُ مِنْ هَذَا شَيْئًا؟ وَتِسْعِينَ سِجِلَّا كُلُّ سِجِلًّ مِثْلُ مَدِّ البَصَرِ، ثُمَّ يَقُولُ: أَفَلَكَ عُذْرٌ؟ فَيَقُولُ: لاَ يَا رَبِّ، فَيَقُولُ: أَفَلَكَ عُذْرٌ؟ فَيَقُولُ: لاَ يَا رَبِّ، فَيَقُولُ: أَفَلَكَ عُذْرٌ؟ فَيَقُولُ: لاَ يَا رَبِّ، فَيَقُولُ: اللهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، فَيَقُولُ: احْضُرْ وَرَبُّ مِنْ هَذَرُ اللهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، فَيَقُولُ: احْضُرْ وَرُنكَ، فَيقُولُ: إلاَ اللهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، فَيقُولُ: احْضُرْ وَرُنكَ، فَيقُولُ: اللهِ اللهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، فَيقُولُ: احْضُرْ وَرُنكَ، فَيقُولُ: اللهِ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، فَيقُولُ: اللهُ وَأَشْهِ وَالبِطَاقَةُ مَعَ هَذِهِ السِّجِلَّاتِ، فَقَالَ: إِنَّكَ لا تُظْلَمُ»، وَزُنكَ، فَيقُولُ: اللهِ مَا هَذِهِ البِطَاقَةُ مَعَ هَذِهِ السِّجِلَّاتِ، فَقَالَ: إِنَّكَ لا تُظْلَمُ»، قَالَ: «فَقُولُ: اللهُ شَيْءٌ وَالبِطَاقَةُ فِي كَفَّةٍ، فَطَاشَتِ السِّجِلَّاتُ وَثَقُلَمُ مَا السِّعِالَةُ مُعَ السِّمِ اللهِ شَيْءٌ» رواه الترمذي ٢٦٣٩، وقال: «هَذَا حَدِيثٌ حَسَنُ عَرِيبٌ». وحسنه السخاوي في رسالته عن الميزان المنشورة في مجلة البحوث الإسلامية ٢٥/ ١٦١.

وقال الألباني في السلسلة الصحيحة تحت رقم ١٣٥: (وقال الحاكم: صحيح الإسناد على شرط مسلم. ووافقه الذهبي. قلت: وهو كما قالا).

وفي حديث البطاقة الدليل على أن الميزان له كفتان.

ومن الأدلة على إثبات الميزان قول النبي عَلَيْهِ: «كلمتان خفيفتان على اللسان ثقيلتان في الميزان حبيبتان إلى الرحمن: سبحان الله وبحمده سبحان الله العظيم» متفق عليه.

وعَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ أَنَّهُ كَانَ يَجْتَنِي سِوَاكًا مِنْ الْأَرَاكِ، وَكَانَ دَقِيق السَّاقَيْنِ، فَجَعَلَتْ الرِّيحُ تَكْفَؤُهُ، فَضَحِكَ الْقَوْمُ مِنْهُ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ مِمَّ تَضْحَكُونَ؟ قَالُوا يَا نَبِيَّ اللهِ مِنْ دِقَّةِ سَاقَيْهِ. فَقَالَ: وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَهُمَا أَثْقَلُ فِي الْمِيزَانِ مِنْ أُحُدٍ) رواه الإمام أحمد برقم (٩٩١) وحسنه الألباني في التعليق على العقيدة الطحاوية ص ٤١٨.

وقال النبي عَلَيْكَ : «الطُّهور شطر الإيمان، والحمد لله تملأ الميزان ..» رواه مسلم.

وعن سلمان الفارسي رَضَالِللهُ عَنهُ عن النبي عَلَيْ قال: «يوضع الميزان يوم القيامة فلو وُزن فيه السماوات والأرض لوسعت، فتقول الملائكة: يا رب لمن يزن هذا؟ فيقول الله تعالى: لمن شئت من خلقي. فتقول الملائكة: سبحانك ما عبدناك حق عبادتك. ويوضع الصراط مثل حدِّ الموسى، فتقول الملائكة: من تجيز على هذا؟ فيقول: من شئت من خلقي. فتقول الملائكة: سبحانك ما عبدناك حق عبادتك» رواه الحاكم ٨٧٣٩، وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه.

وذكره الألباني في الصحيحة (٩٤١) وقال: ... ورواه الآجري في الشريعة موقوفا على سلمان وإسناده صحيح وله حكم الرفع؛ لأنه لا يقال من قبل الرأى.

وقال السخاوي في رسالته عن الميزان المنشورة في مجلة البحوث الإسلامية ٥٦/ ١٦٠: وحكمه الرفع، إذ لا مجال للرأي فيه.

وقال السفاريني في لوامع الأنوار البهية عن الميزان ٢/ ١٨٥: (وقد بلغت أحاديثه مبلغ التواتر، وانعقد إجماع أهل الحق من المسلمين عليه)

#### الخلاف في الموزون:

أي ما الذي يوضع في الميزان يوم القيامة؟

فيه أقوال لأهل العلم:

١ - أن الذي يوزن الأعمال:

لحديث: «والحمد لله تملأ الميزان ..»

وروى أحمد برقم (١٥٦٦٢) ش عَنْ أَبِي سَلَّام، عَنْ مَوْلَى رَسُولِ اللهِ عَيْكِيَّةِ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَيْكِيَّةٍ قَالَ: «بَخ بَخ، لَخَمْسٌ مَا أَثْقَلَهُنَّ فِي الْمِيزَانِ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَاللهُ أَكْبَرُ وَسُبْحَانَ اللهِ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ، وَالْوَلَدُ الصَّالِحُ يُتَوَفَّى فَيَحْتَسِبُهُ وَالِدَاهُ». وصحح إسناده الألباني في الصحيحة ٢٠٠٤.

وعن أبي الدرداء رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَن النبي عَلَيْهُ قال: «ما شيء أثقل في ميزان المؤمن يوم القيامة من خُلُق حسن، وإن الله ليبغض الفاحش البذيء» رواه الترمذي برقم (٢٠٠٢) وقال: هذا حديث حسن صحيح. وصححه الألباني.

٢-أن الذي يوزن الصحف التي فيها الأعمال:

لحديث البطاقة المتقدم.

٣-أن الذي يوزن هو العامل نفسه:

لحديث أبي هريرة الله مرفوعا: «إنه ليأتي الرجل العظيم السمين يوم القيامة لا يزن عند الله جناح بعوضة» متفق عليه.

ولحديث ابن مسعود رَضَاً لِللهُ عَنْهُ السابق وفيه أنه عَلَيْكِيَّ قال عن ساقيه: «والذي نفسى بيده لهما أثقل في الميزان من أحد»

قال ابن كثير في التفسير: (وقد يمكن الجمع بين هذه الآثار بأن يكون ذلك كله صحيحا، فتارة توزن الأعمال، وتارة توزن محالها، وتارة يوزن فاعلها).

#### المسألة الثانية: الحوض:

الحوض: هو مجمع الماء.

والمراد بالحوض أي حوض النبي عَلَيْ الذي يكون يوم القيامة.

فمن أصول أهل السنة والجماعة الإيمان بالحوض، فالرسول على له حوض، وكل نبي من الأنبياء عليهم السلام له حوض؛ لأن الناس يصيبهم عطش شديد يوم القيامة يحتاجون معه إلى الماء، وحوض نبينا على هو أعظم الحياض طوله شهر وعرضه شهر، ماؤه أشد بياضا من اللبن وأحلى من العسل وآنيته عدد نجوم السماء من يشرب منه شربة لم يظمأ بعدها أبدا، نسأل الله تعالى من فضله.

وقد حكى أبو العباس القرطبي في المفهم ٦/ ٩٠ إجماع السلف على إثبات الحوض والإيمان به، وأنه أنكره بعض الطوائف من المبتدعة.

وأحاديث الحوض بلغت حد التواتر:

قال شيخ الإسلام ابن تيمية كما في مجموع الفتاوى ١٣ / ٣٥: (والأحاديث في ذمهم [يعني الخوارج] والأمر بقتالهم كثيرة جدا، وهي متواترة عند أهل الحديث، مثل أحاديث الرؤية وعذاب القبر وفتنته وأحاديث الشفاعة والحوض).

### ومن الأحاديث الواردة في الحوض:

عن أنس رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ أَن النبي ﷺ قال: «.. فَإِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ بَعْدِي أَثَرَةً فَاصْبِرُوا حَتَّى تَلْقَوْنِي عَلَى الْحَوْضِ». رواه البخاري ٣١٦٣، ومسلم ١٨٤٥.

ومعنى (أثرة): أي يُفضَّل عليكم غيركم في الأموال.

وعن سَهْلِ بْنِ سَعْدِ ﴿ قَالَ النَّبِيُ عَلَيْهِ: ﴿ إِنِّي فَرَطُكُمْ عَلَى الْحَوْضِ، مَنْ مَرَّ عَلَيَ شَرِبَ، وَمَنْ شَرِبَ لَمْ يَظْمَأْ أَبَدًا ... » متفق عليه.

ومعنى: (فرطكم على الحوض) أي سابقكم إليه كالمهيئ له.

وروى أبو داود برقم (٤٧٤٩) عن عبيد الله بن زياد أنه بعث لأبي برزة رضاً وروى أبو داود برقم (٤٧٤٩) عن عبيد الله بن زياد أنه بعث لأبي برزة رضاً يقال أنها بعثت إليك لأسألك عن الحوض سمعت رسول الله على يذكر فيه شيئا؟ فقال له أبو برزة: نعم، لا مرة ولا ثنتين ولا ثلاثا ولا أربعا ولا خمسا، فمن كذب به فلا سقاه الله منه، ثم خرج مغضبا. وصححه الألباني في صحيح أبي داود.

#### صفة الحوض:

جاء في حديث عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍ و رَعَوَاللَّهُ عَنْهَا قال: قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْكِيْ: «حَوْضِي مَسِيرَةُ شَهْرٍ، مَاؤُهُ أَبْيَضُ مِنَ اللَّبَنِ، وَرِيحُهُ أَطْيَبُ مِنَ الْمِسْكِ، وَكِيزَانُهُ كَنُجُومِ السَّمَاءِ، مَنْ شَرِبَ مِنْهَا فَلاَ يَظْمَأُ أَبَدًا» متفق عليه.

كيزانه: الكِيزان جمع كُوز، وهو الكأس.

وفي حديث حارِثَةَ بْنِ وَهْبٍ ﴿ قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَ عَلَيْهِ، وَذَكَرَ الْحَوْضَ فَقَالَ (كَمَا بَيْنَ الْمَدِينَةِ وَصَنْعَاءً ) متفق عليه.

## الذين يذادون عن الحوض:

جاء في حديث أَسْمَاءَ بِنْتِ أَبِي بَكْرِ رَضَالِلُهُ عَنْهُا قَالَتْ: قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ: "إِنِّي عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُ عِلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ

فَكَانَ ابْنُ أَبِي مُلَيْكَةَ (رَاوِي هذَا الْحَدِيثِ عَنْ أَسْمَاءَ) يَقُولُ: اللَّهُمَّ إِنَّا نعُوذُ بِكَ أَنْ نَرْجِعَ عَلَى أَعْقَابِنَا، أَوْ نُفْتَنَ عَنْ دِينِنَا. متفق عليه.

وروى البخاري برقم ٢٥٨٦ عَنْ ابْنِ الْمُسَيَّبِ أَنَّهُ كَانَ يُحَدِّثُ عَنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ عَيْكَةً أَنَّ النَّبِيِّ عَيْكَةً قَالَ: «يَرِدُ عَلَى الْحَوْضِ رِجَالٌ مِنْ أَصْحَابِي فَيُحَلَّئُونَ عَنْ أَضْحَابِي فَيُحَلَّئُونَ عَنْ أَقُولُ إِنَّكَ لَا عِلْمَ لَكَ بِمَا أَحْدَثُ وا بَعْدَكَ، إِنَّهُمْ ارْتَدُّوا عَلَى أَدْبَارِهِمْ الْقَهْقَرَى».

ومعنى (فَيُحَلَّنُونَ عَنْه) أي يُطْرَدُونَ عنه.

قال الناظم:

وكذا الصراط يُمَدُّ فوق جهنم فمسلَّمٌ (١) ناج وآخر مهمل

الصراط في اللغة: الطريق قال سبحانه: ﴿ وَلَا تَقْعُدُوا بِكُلِّ صِرَاطٍ تُوعِدونَ ﴾ يعني بكل طريق.

والمراد بالصراط يوم القيامة هو الجسر الممدود على متن جهنم.

فأهل السنة والجماعة يؤمنون بالصراط الذي ينصب على متن جهنم إذا انتهى إليه الناس بعد مفارقتهم مكان الموقف.

#### وقد دلَّ على ثبوته عدة أحاديث، منها:

ما روى مسلم برقم (٣١٥) أن حَبْرا من أحبار اليهود سأل النبي عَلَيْهُ فقال فقال: أين يكون الناس ﴿يَوْمَ تُبَدَّلُ الْأَرْضُ غَيْرَ الْأَرْضِ وَالسَّماوَاتُ ﴾؟ فقال رسول الله عَلَيْهُ: «هم في الظلمة دون الجسر ...».

وعن أبي سعيد رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ عن النبي عَلَيْهُ قال: «... ثُمَّ يُؤْتَى بِالْجَسْرِ

<sup>(</sup>١) في بعض النسخ: (فموحدٌ)

فَيُجْعَلُ بَيْنَ ظَهْرَيْ جَهَنَّمَ قُلْنَا يَا رَسُولَ اللهِ وَمَا الْجَسْرُ قَالَ مَدْحَضَةٌ مَزِلَّةٌ عَلَيْهِ خَطَاطِيفُ وَكَلَالِيبُ وَحَسَكَةٌ مُفَلْطَحَةٌ لَهَا شَوْكَةٌ عُقَيْفَاءُ تَكُونُ بِنَجْدٍ يُقَالُ لَهَا السَّعْدَانُ الْمُؤْمِنُ عَلَيْهَا كَالطَّرْفِ وَكَالْبَرْقِ وَكَالرِّيحِ وَكَأَجَاوِيدِ الْخَيْلِ وَالرِّكَابِ السَّعْدَانُ الْمُؤْمِنُ عَلَيْهَا كَالطَّرْفِ وَكَالْبَرْقِ وَكَالرِّيحِ وَكَأَجَاوِيدِ الْخَيْلِ وَالرِّكَابِ السَّعْدَانُ الْمُؤْمِنُ عَلَيْهَا كَالطَّرْفِ وَكَالْبَرْقِ وَكَالرِّيحِ وَكَأَجَاوِيدِ الْخَيْلِ وَالرِّكَابِ فَنَاجٍ مُسَلَّمٌ وَنَاجٍ مَخْدُوشٌ وَمَكْدُوسٌ فِي نَارِ جَهَنَّمَ حَتَّى يَمُرَّ آخِرُهُمْ يُسْحَبُ شَعْبًا ...» رواه البخاري برقم (٧٤٣٩)

ومعنى مدحضة: من دحضت رجله إذا زَلِقت. ومعنى مزلة: من زلت القدم إذا سقطت.

والكلاليب جمع كلوب: حديدة معطوفة الراس يعلق عليها اللحم.

والخطاطيف جمع خُطاف وهو الحديدة المعوجة كالكلوب يُختطف بها الشيء.

والحسكة: هي الشوكة الصلبة. مفلطحة: أي عريضة. عُقيفاء: معوجة. والسعدان: نبات ذو شوك.

وعن أبي هريرة رَضَالِيَهُ عَنْهُ أَن النبي عَيْكَةً قال: «.. وَيُضْرَبُ جِسْرُ جَهَنَّمَ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيْكَةً فَأَكُونُ أَوَّلَ مَنْ يُجِيزُ وَدُعَاءُ الرُّسُلِ يَوْمَئِذِ اللَّهُمَّ سَلِّمْ سَلِّمْ وَبِهِ رَسُولُ اللهِ عَيْكَةً فَأَكُونُ أَوَّلَ مَنْ يُجِيزُ وَدُعَاءُ الرُّسُلِ يَوْمَئِذِ اللَّهُمَّ سَلِّمْ سَلِّمْ سَلِّمْ وَبِهِ كَلَالِيبُ مِثْلُ شَوْكِ السَّعْدَانِ قَالُوا بَلَى يَا رَسُولَ اللهِ قَالُوا بَلَى يَا رَسُولَ اللهِ قَالُ اللهُ فَتَخْطَفُ قَالَ فَإِنَّهَا مِثْلُ شَوْكِ السَّعْدَانِ غَيْرَ أَنَّهَا لَا يَعْلَمُ قَدْرَ عِظَمِهَا إِلَّا اللهُ فَتَخْطَفُ قَالَ فَإِنَّهَا مِثْلُ شَوْكِ السَّعْدَانِ غَيْرَ أَنَّهَا لَا يَعْلَمُ قَدْرَ عِظَمِهَا إِلَّا اللهُ فَتَخْطَفُ النَّاسَ بِأَعْمَالِهِ مُ مِنْهُمُ الْمُوبَقُ بِعَمَلِهِ وَمِنْهُمْ الْمُخَرْدُلُ ثُمَّ يَنْجُو.. » رواه البخاري (٢٥٧٣)

ومعنى المخَرْدَل: أن كلاليب النار تقطعه فيهوى في النار، وقيل: المخردل المصروع.

وعَنْ عَبْدِ اللهِ بن مسعود رَضَيَّكَ عَنْهُ، قَالَ: (ا يَجْمَعُ اللهُ النَّاسَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ... فَيُعْطَوْنَ نُورَهُمْ عَلَى قَدْرِ أَعْمَالِهِمْ قَالَ: فَمِنْهُمْ مَنْ يُعْطَى نُورَهُ مِثْلَ النَّجْبَلِ بَيْنَ يَدَيْهِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يُعْطَى نُورَهُ مِثْلَ النَّخْلَةِ بِيَمِينِهِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يُعْطَى نُورَهُ مِثْلَ النَّخْلَةِ بِيَمِينِهِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يُعْطَى نُورَهُ مِثْلَ النَّخْلَةِ بِيَمِينِهِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يُعْطَى دُونَ ذَلِكَ بِيَمِينِهِ، حَتَّى يَكُونَ آخِرُ ذَلِكَ مَنْ يُعْطَى نُورَهُ عَلَى وَمِنْهُمْ مَنْ يُعْطَى دُونَ ذَلِكَ بِيَمِينِهِ، حَتَّى يَكُونَ آخِرُ ذَلِكَ مَنْ يُعْطَى دُونَ ذَلِكَ بِيمِينِهِ، حَتَّى يَكُونَ آخِرُ ذَلِكَ مَنْ يُعْطَى نُورَهُ عَلَى إِبْهَامُ قَدَمُهُ وَالْمَاءَ قَدَّمَ قَدَمُهُ وَإِذَا طُفِئَ قَامَ، فَيَمُرُّ وَيَعْلَى وَمِنْهُمْ مَنْ يُعْرَقُ كَلِي الصَّرَاطِ، وَالصَّرَاطُ كَحَدًّ السَّيْفِ، دَحْضُ مَزِلَّةٍ، فَيْقَالُ: انْجُوا عَلَى وَيَمُرُّ وَنَ عَلَى الصَّرَاطِ، وَالصِّرَاطُ كَحَدًّ السَّيْفِ، دَحْضُ مَزِلَّةٍ، فَيْقَالُ: انْجُوا عَلَى وَيَمُرُّ وَلَا عَلَى الصَّرَاطِ، وَالصَّرَاطُ كَحَدًّ السَّيْفِ، دَحْضُ مَزِلَّةٍ، فَيْقَالُ: انْجُوا عَلَى قَدْرِ نُورِكُمْ، فَوِنْهُمْ مَنْ يَمُرُّ كَانْقِضَاضِ الْكُوْكَبِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَمُرُّ كَالطَّرْفِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَمُرُّ كَالطَّرْفِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَمُرُّ كَالطَّرُفِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَمُرُّ كَالطَّرُفِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَمُرُّ كَالطَّرُفِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَمُرُّ وَمِنْ عَلَى الْعَقِيقِ عَلَى إِبْهَامُ قَدَمِهِ قَالَ: يَحْرُ يَدُا وَيُعَلِقُ يَدًا وَيَجُرُّ وَرَجُلًا وَيَعْلَقُ يَدًا وَيَعْرُونَ عَلَى المَعْلِقُ وَمَ الْمَالِهُ مَا لَمْ يُعْطِ أَحَدًا الله مَا لَمْ يُعْطِ أَحَدًا الله فَا المعلَوقِ الله الله فَا العلَيْقِ على العقيدة الطحاوية صحمه الألباني في التعليق على العقيدة الطحاوية صحومة الألباني في التعليق على العقيدة الطحاوية صحوم والمَا اللفظ.

وعن سلمان الفارسي رَضَالِلُهُ عَنهُ عن النبي عَلَيْكُ قال: «يوضع الميزان يوم القيامة فلو وُزن فيه السماوات والأرض لوسعت، فتقول الملائكة: يا رب لمن يزن هذا؟ فيقول الله تعالى: لمن شئت من خلقي. فتقول الملائكة: سبحانك ما عبدناك حق عبادتك. ويوضع الصراط مثل حدِّ الموسى، فتقول الملائكة: من تجيز على هذا؟ فيقول: من شئت من خلقي. فتقول الملائكة: سبحانك ما عبدناك حق عبادتك» رواه الحاكم ٨٧٣٩، وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه.

وروى مسلم ١٩٥عن أبي هريرة وحذيفة رَضَايِسَهُ عَنْهُمَ قالا: قال رسول الله ﷺ: «... وترسل الأمانة والرحم فتقومان جنبتي الصراط يمينا وشمالا، فيمرُّ

أولكم كالبرق، قال: قلت بأبي أنت وأمي: أي شيء كمر البرق؟ قال: ألم تروا إلى البرق كيف يمر ويرجع في طرفة عين؟ ثم كمر الريح، ثم كمر الطير وشدِّ الرجال، تجري بهم أعمالهم، ونبيكم قائم على الصراط يقول: رب سلِّم سلِّم. حتى تعجز أعمال العباد، حتى يجيء الرجل فلا يستطيع السير إلا زحف، قال: وفي حافتي الصراط كلاليب معلَّقة، مأمورة بأخذ من أمرت به، فمخدوش ناج، ومكدوس في النار، والذي نفس أبي هريرة بيده إن قعر جهنم لسبعون خريفا».

#### فالحاصل أن للصراط صفات، وهي:

١ - مدحضة مزلة.

٢- له حافتان.

٣- عليه كلاليب.

٤ - أنه كحد السيف.

قال الناظم:

## والنار يصلاها الشقى بحكمة وكذا التقيُّ إلى الجنان سيدخل

أي والنار يدخلها ويعذب فيها الشقي، الذي أساء العمل، فيدخلها بحكمة الله عَزَّيَجَلَّ، والتقي الذي عمل بطاعة الله تعالى، واجتنب معاصيه يدخل الجنة برحمة أرحم الراحمين، فهو جل وعلا يعذب الأشقياء في النار بحكمته وعدله، ﴿لا يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ مُسْأَلُهُ نَ﴾

فأهل السنة والجماعة يؤمنون بالجنة وأنها دار جزاء المتقين، وبالنار وأنها دار جزاء الكافرين، ومن شاء الله أن يعذب فيها من عصاة الموحدين.

وأنهما مخلوقتان، يعني أن خلقهما قد تم وليس خلقهما موقوفا على قيام الساعة، فهما مخلوقتان قبل خلق آدم وخلق المكلفين، يدل له قوله تعالى: ﴿وَيَا آدَمُ الله كُنْ أَنْتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ ﴾ والألف واللام في الجنة للعهد، يعني الجنة المعهودة التي هي دار النعيم.

ومن لم يؤمن بالجنة والنار فهو كافر؛ لأنه مكذب للكتاب والسنة وإجماع الأمة.

قال العلامة ابن القيم رَحْمَهُ اللهُ تَعَالَى في مفتاح دار السعادة ١/ ٥٥: (قد اتفق أهلُ السنة والجماعة على أنَّ الجنة والنار مخلوقتان، وقد تواترت الأحاديث عن النبي عَلَيْهُ بذلك) ثم ذكر عدة أحاديث تدل على ذلك، منها:

ما في «الصحيحين» عن عبد الله بن عمر رَضَالِلهُ عَن النبي عَلَيْهُ أنه قال: «إن أحدَكم إذا مات عُرِضَ عليه مقعدُه بالغداة والعشيّ، إن كان من أهل الجنة فمن أهل البخة فمن أهل البخة، وإن كان من أهل النار، يقال: هذا مقعدُك حتى يبعثك الله يوم القيامة».

وفي «الصحيحين» من حديث أبي سعيد الخدري على عن النبي - وفي «الصحيحين» من حديث أبي سعيد الخدري النبي - والنار، فقالت الجنة: ما لي لا يدخلُني إلا ضعفاء النّاس وسَقَطُهم؟ وقالت النار: ما لي لا يدخلُني إلا الجبّارون والمتكبّرون؟ فقال للجنة: أنت رحمتي أرحم بك من أشاء، وقال للنار: أنت عذابي أعذّبُ بك من أشاء» الحديث.

ومن الأدلة على أنهما مخلوقتان قوله تعالى في الجنة: ﴿أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ﴾ وفي النار: ﴿أُعِدَّتْ لِلْمُتَافِرِينَ﴾ فكلمة (أعدت) دليل على أنهما موجودتان.

ثم قال ابن القيم في مفتاح دار السعادة ١/ ٤٩: (وأمَّا القولُ بأنَّ الجنة

والنارلم تُخلقا بعد، فهو قولُ أهل البدع من ضُلَّال المعتزلة ومن قال بقولهم . . . وهذه الأحاديثُ وأمثالهُا تردُّ قولهم)

ومن أدلة وجوب الإيمان بالجنة والنار حديث عُبَادَة بن الصَّامِتِ عَلَى قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «مَنْ قَالَ: أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَنَّ مَحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، وَأَنَّ عِيسَى عَبْدُ اللهِ، وَابْنُ أَمَتِهِ، وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ، وَأَنَّ الْجَنَّة حَقُّ، وَأَنَّ النَّارَ حَقُّ، أَدْخَلَهُ اللهُ مِنْ أَيِّ أَبُوابِ الْجَنَّةِ اللهُ مِنْ أَيِّ أَبُوابِ الْجَنَّةِ اللهُ مَنْ أَيِّ أَبُوابِ الْجَنَّةِ اللهُ مَانِيَةِ شَاءَ» رواه البخاري ٣٤٣٥، ومسلم ٢٨.

#### قال الناظم:

# ولكلِ حي عاقلٍ في قبرِه عملٌ يُقارنه هناك ويُسأل

أي أن كل مكلف إذا مات ودفن في قبره، فسوف يجد عاقبة عمله معه في قبره، إن خيرا فخير، وإن شرا فشر، ويُفتن في قبره فيُسأل من قِبَل الملكين: من ربك؟ ما دينك؟ من نبيك؟ وحينئذ يثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة.

والقبر أول منازل الآخرة للعبد بعد موته، فمن نجا منه فما بعده أيسر منه، ومن لم ينج منه فما بعده أشد منه.

وكَانَ عُثْمَانُ ﴿ إِذَا وَقَفَ عَلَى قَبْرِ بَكَى حَتَّى يَبُلَّ لِحْيَتَهُ، فَقِيلَ لَهُ: تُذْكُرُ الجَنَّةُ وَالنَّارُ فَلَا تَبْكِي وَتَبْكِي مِنْ هَذَا؟ فَقَالَ: إِنَّ رَسُولَ اللهِ عَيْكَةٌ قَالَ: "إِنَّ القَبْرَ أَلْهُ عَنْكُ وَالنَّارُ فَلَا تَبْكِي وَتَبْكِي مِنْ هَذَا؟ فَقَالَ: إِنَّ رَسُولَ اللهِ عَيْكَةٌ قَالَ: "إِنَّ القَبْرُ أَنْقُ مَنْ وَإِنْ لَمْ يَنْجُ مِنْهُ فَمَا بَعْدَهُ أَيْسَرُ مِنْهُ، وَإِنْ لَمْ يَعْفِي إِنَّ لَمْ يَعْفِي إِنَّا لَاللهِ عَيْكَةً إِنَّا وَالقَبْرُ أَفْظَعُ مِنْهُ مَنْ مَنَاذِل اللهِ عَلَى وَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَيْكَةً وَاللّهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ مِنْ اللهُ وَالْقَبْرُ أَنْتُ مَنْطَرًا وَقَلُّ إِلّا وَالقَبْرُ أَفْظَعُ مِنْهُ اللهُ وَالْقَبْرُ أَوْلَا لَهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ وَلَاللهُ اللهُ وَلَا لَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ ا

وقد تواترت الأحاديث عن رسول الله عَلَيْهُ في ثبوت عذاب القبر للكفرة

والعصاة، ونعيمه للمؤمنين التقاة، فيجب على العبد اعتقاد ذلك والايمان به، ولا يخوض في كيفية ذلك واستبعاده بعقله، فإن العقل لا مدخل له في أمور الغيب، والواجب فيها التسليم لما جاء به الشرع، وإعادة الروح إلى الجسد في القبر، واتصالها به، ليس على الوجه المعهود لنا في الدنيا.

#### ومن أدلة عذاب القبر:

أنه قد جاء في كتاب الله تعالى ما يدل على تعذيب الكفار بعد خروج أرواحهم، ولا يكون ذلك إلا في البرزخ، كما في قوله تعالى: ﴿ولَوْ تَرَى إِذِ الظَّالِمُونَ فِي غَمَرَاتِ الْمَوْتِ وَالْمَلائِكَةُ بَاسِطُواْ أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُواْ أَنفُسَكُمُ الْيَوْمَ تُجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُونِ بِمَا كُنتُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللهِ غَيْرَ الْحَقِّ وَكُنتُمْ عَنْ آيَاتِهِ تَسْتَكْبِرُونَ ﴾ تُجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُونِ بِمَا كُنتُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللهِ غَيْرَ الْحَقِّ وَكُنتُمْ عَنْ آيَاتِهِ تَسْتَكْبِرُونَ ﴾

وقال تعالى: ﴿ يُثَبِّتُ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيا وَفِي الْآخِرَةِ ﴾ الْآخِرَةِ ﴾

فعَنِ البَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ ﴿ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ ، قَالَ: ﴿ يُثَبِّتُ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ اللهُ عَنَوْلُ اللهُ عَنَوْلُهُ عَنَوْبَكَ اللهُ عَنَوْبَكَ اللهُ عَنْ وَاللهُ اللهُ اللهُ

وأخبر الله جل وعلا عن عذاب آل فرعون بقوله: ﴿وَحَاقَ بِآلِ فِرْعَوْنَ سُروءُ الْعَذَابِ اللهُ جل وعلا عن عذاب آل فرعون بقوله: ﴿وَحَاقَ بِآلِ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ ﴾ فهم من بعد موتهم إلى يوم القيامة يُعرَضون على النار غدواً وعشياً -يعني أول النهار وآخره - وهذا عذاب لهم في قبورهم، وأما يوم القيامة فيدخلهم الله تعالى أشد العذاب.

وأحاديث عذاب القبر وفتنته متواترة عن رسول الله ﷺ، كما ذكر ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية رَحْمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَى (١).

وعن ابن عباس رَخِوَلِكُ عَنْهُا قال: مرّ النبي عَلَيْ على قبرين فقال: "إنهما ليعذبان وما يعذبان في كبير" ثم قال: "بلى، أما أحدهما فكان يسعى بالنميمة، وأما الآخر فكان لا يستتر من بوله" متفق عليه، فالسعي بين الناس بالنميمة، وذلك بنقل الكلام بينهم على وجه الإفساد، وعدم الاستتار والتنزه من البول، هما من أسباب عذاب القبر.

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: ﴿ إِذَا تَشَهَدَ أَحَدُكُمْ فَلْيَسْتَعِذْ بِاللهِ مِنْ أَرْبَعِ يَقُولُ: اللهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ عَذَابِ جَهَنَّمَ، وَمِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ، وَمِنْ أَرْبَعِ يَقُولُ: اللهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ عَذَابِ جَهَنَّمَ، وَمِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ، وَمِنْ شَرِّ فِتْنَةِ الْمَسِيحِ الدَّجَالِ» رواه البخاري وَمِنْ شَرِّ فِتْنَةِ الْمَسِيحِ الدَّجَالِ» رواه البخاري ١٣٧٧، ومسلم ٥٨٨، واللفظ لمسلم.

(فتنة المحيا والممات) أي فتنة الحياة وهي ما يعرض للمرء مدة حياته من الافتنان بالدنيا وشهواتها، وفتنة الممات أي ما يفتن به بعد الموت.

وعَنْ أَبِي أَيُّوبَ ﴿ قَالَ: خَرَجَ رَسُولُ اللهِ ﷺ ، بَعْدَ مَا غَرَبَتِ الشَّمْسُ فَسَمِعَ صَوْتًا، فَقَالَ: ﴿ يَهُودُ تُعَذَّبُ فِي قُبُورِهَا ﴾ رواه مسلم ٢٨٦٩.

وعَنْ قَتَادَةَ، حَدَّثَنَا أَنَسُ بْنُ مَالِكٍ، قَالَ: قَالَ نَبِيُّ اللهِ عَلَيْهِ: «إِنَّ الْعَبْدَ، إِذَا وُضِعَ فِي قَبْرِهِ، وَتَوَلَّى عَنْهُ أَصْحَابُهُ، إِنَّهُ لَيَسْمَعُ قَرْعَ نِعَالِهِمْ» قَالَ: «يَأْتِيهِ مَلَكَانِ فَيُقْعِدَانِهِ فَيَقُولَانِ لَهُ: مَا كُنْتَ تَقُولُ فِي هَذَا الرَّجُلِ؟» قَالَ: «فَأَمَّا الْمُؤْمِنُ،

<sup>(</sup>١) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كما في مجموع الفتاوى ١٣٥/ ٣٥: (والأحاديث في ذمهم [يعني الخوارج] والأمر بقتالهم كثيرة جدا، وهي متواترة عند أهل الحديث، مثل أحاديث الرؤية وعذاب القرر وفتنته وأحاديث الشفاعة والحوض).

فَيَقُولُ: أَشْهَدُ أَنَّهُ عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ » قَالَ: «فَيْقَالُ لَهُ: انْظُرْ إِلَى مَقْعَدِكَ مِنَ النَّارِ، قَدْ أَبْدَلَكَ اللهُ بِهِ مَقْعَدًا مِنَ الْجَنَّةِ » قَالَ نَبِيُّ اللهِ عَلَيْهِ: «فَيَرَاهُمَا جَمِيعًا» قَالَ قَتَادَةُ: وَدُكِرَ لَنَا أَنَّهُ يُفْسَحُ لَهُ فِي قَبْرِهِ سَبْعُونَ ذِرَاعًا، وَيُمْلَأُ عَلَيْهِ خَضِرًا (١)، إِلَى يَوْمِ وَدُكِرَ لَنَا أَنَّهُ يُفْسَحُ لَهُ فِي قَبْرِهِ سَبْعُونَ ذِرَاعًا، وَيُمْلَأُ عَلَيْهِ خَضِرًا ٢٨٧.

وعَنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبِ رَضَالِكُ عَنْهُ قَالَ: خَرَجْنَا مَعَ النَّبِيِّ عَلَيْكُ، فِي جِنَازَةِ رَجُل مِنَ الْأَنْصَارِ، فَانْتَهَيْنَا إِلَى الْقَبْرِ، وَلَمَّا يُلْحَدْ، فَجَلَسَ رَسُولُ اللهِ عَيْكَاتُهِ، وَجَلَسْنَا حَوَّلَهُ، كَأَنَّ عَلَى رُءُوسِنَا الطَّيْرَ، وَفِي يَدِهِ عُودٌ يَنْكُتُ فِي الْأَرْضِ، فَرَفَعَ رَأْسَهُ، فَقَالَ: «اسْتَعِيذُوا بِاللهِ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ مَرَّ تَيْنِ، أَوْ ثَلَاثًا»، ثُمَّ قَالَ: ﴿إِنَّ الْعَبْدَ الْمُؤْمِنَ إِذَا كَانَ فِي انْقِطَاعِ مِنَ الدُّنْيَا وَإِقْبَالٍ مِنَ الْآخِرَةِ، نَزَلَ إِلَيْهِ مَلَائِكَةٌ مِنَ السَّمَاءِ بِيضُ الْوُجُ وهِ، كَأَنَّ وُجُوهَهُمُ الشَّمْسُ، مَعَهُمْ كَفَنٌ مِنْ أَكْفَانِ الْجَنَّةِ، وَحَنُوطٌ مِنْ حَنُوطِ الْجَنَّةِ، حَتَّى يَجْلِسُوا مِنْهُ مَدَّ الْبَصَرِ، ثُمَّ يَجِيءُ مَلَكُ الْمَوْتِ، عَلَيْهِٱلسَّلَامُ، حَتَّى يَجْلِسَ عِنْدَ رَأْسِهِ، فَيَقُولُ: أَيَّتُهَا النَّفْسُ الطَّيِّبَةُ، اخْرُجِي إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنَ اللهِ وَرِضُوَانٍ». قَالَ: «فَتَخْرُجُ تَسِيلُ كَمَا تَسِيلُ الْقَطْرَةُ مِنْ فِي السِّقَاءِ، فَيَأْخُذُهَا، فَإِذَا أَخَذَهَا لَمْ يَدَعُوهَا فِي يَدِهِ طَرْفَةَ عَيْنِ حَتَّى يَأْخُذُوهَا، فَيَجْعَلُوهَا فِي ذَلِكَ الْكَفَنِ، وَفِي ذَلِكَ الْحَنُوطِ، وَيَخْرُجُ مِنْهَا كَأَطْيَبِ نَفْحَةِ مِسْكٍ وُجِدَتْ عَلَى وَجْهِ الْأَرْضِ» قَالَ: «فَيَصْعَدُونَ بِهَا، فَلَا يَمُرُّونَ، يَعْنِي بِهَا، عَلَى مَلَإٍ مِنَ الْمَلَائِكَةِ، إِلَّا قَالُوا: مَا هَذَا الرُّوحُ الطَّيِّبُ؟ فَيَقُولُونَ: فُلَانُ بْنُ فُلَانٍ، بِأَحْسَنِ أَسْمَائِهِ الَّتِي كَانُوا يُسَـمُّونَهُ بِهَا فِي الدُّنْيَا، حَتَّى يَنْتَهُوا بِهَا إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا، فَيَسْتَفْتِحُونَ لَهُ، فَيُفْتَحُ لَهُمْ فَيُشَيِّعُهُ مِنْ كُلِّ سَمَاءٍ مُقَرَّبُوهَا إِلَى السَّمَاءِ الَّتِي تَلِيهَا، حَتَّى يُنْتَهَى بهِ إِلَى السَّمَاءِ السَّابِعَةِ، فَيَقُولُ اللهُ عَنَّهَجَلَّ: اكْتُبُوا كِتَابَ عَبْدِي فِي عِلِّيِّنَ، وَأَعِيدُوهُ إِلَى الْأَرْضِ، فَإِنِّي مِنْهَا خَلَقْتُهُمْ، وَفِيهَا أُعِيدُهُمْ، وَمِنْهَا أُخْرِجُهُمْ تَارَةً أُخْرَى».

<sup>(</sup>١) الخضر ضبط بفتح الخاء وكسر الضاد، ومعناه: يملأ نعما غضة ناعمة، وأصله من خضرة الشجرة.

قَالَ: «فَتُعَادُ رُوحُهُ فِي جَسَدِهِ، فَيَأْتِيهِ مَلَكَانِ، فَيُجْلِسَانِهِ، فَيَقُولَانِ لَهُ: مَنْ رَبُّك؟ فَيَقُولُ: رَبِّى اللهُ، فَيَقُولَانِ لَهُ: مَا دِينُكَ؟ فَيَقُولُ: دِينِي الْإِسْلَامُ، فَيَقُولَانِ لَهُ: مَا هَذَا الرَّجُلُ الَّذِي بُعِثَ فِيكُمْ؟ فَيَقُولُ: هُوَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكِيٌّ، فَيَقُو لَانِ لَهُ: وَمَا عِلْمُكَ؟ فَيَقُولُ: قَرَأْتُ كِتَابَ اللهِ، فَآمَنْتُ بِهِ وَصَدَّقْتُ، فَيُنَادِي مُنَادٍ فِي السَّمَاءِ: أَنْ صَدَقَ عَبْدِي، فَأَفْرشُوهُ مِنَ الْجَنَّةِ، وَأَلْبسُوهُ مِنَ الْجَنَّةِ، وَافْتَحُوا لَهُ بَابًا إِلَى الْجَنَّةِ». قَالَ: «فَيَأْتِيهِ مِنْ رَوْحِهَا، وَطِيبِهَا، وَيُفْسَحُ لَهُ فِي قَبْرِهِ مَدَّ بَصَرِهِ». قَالَ: «وَيَأْتِيهِ رَجُلٌ حَسَنُ الْوَجْهِ، حَسَنُ الثِّيَاب، طَيِّبُ الرِّيح، فَيَقُولُ: أَبْشِرْ بِالَّذِي يَسُرُّكَ، هَذَا يَوْمُكَ الَّذِي كُنْتَ تُوعَدُ، فَيَقُولُ لَهُ: مَنْ أَنْتَ؟ فَوَجْهُكَ الْوَجْهُ يَجِيءُ بِالْخَيْرِ، فَيَقُولُ: أَنَا عَمَلُكَ الصَّالِحُ، فَيَقُولُ: رَبِّ أَقِمِ السَّاعَةَ حَتَّى أَرْجِعَ إِلَى أَهْلِي، وَمَالِي». قَالَ: «وَإِنَّ الْعَبْدَ الْكَافِرَ إِذَا كَانَ فِي انْقِطَاع مِنَ الدُّنْيَا وَإِقْبَالٍ مِنَ الْآخِرَةِ، نَزَلَ إِلَيْهِ مِنَ السَّمَاءِ مَلَائِكَةٌ سُودُ الْوُجُوهِ، مَعَهُمُّ الْمُسُوحُ، فَيَجْلِسُونَ مِنْهُ مَدَّ الْبَصَرِ، ثُمَّ يَجِيءُ مَلَكُ الْمَوْتِ، حَتَّى يَجْلِسَ عِنْدَ رَأْسِهِ، فَيَقُولُ: أَيَّتُهَا النَّفْسُ الْخَبِيثَةُ، اخْرُجِي إِلَى سَخَطٍ مِنَ اللهِ وَغَضَبِ». قَالَ: «فَتُفَرَّقُ فِي جَسَدِهِ، فَيَنْتَزِعُهَا كَمَا يُنْتَزَعُ السَّفُّودُ(١) مِنَ الصُّوفِ الْمَبْلُوَلِ، فَيَأْخُذُهَا، فَإِذَا أَخَذَهَا لَمْ يَدَعُوهَا فِي يَدِهِ طَرْفَةَ عَيْنِ حَتَّى يَجْعَلُوهَا فِي تِلْكَ الْمُسُوحِ(٢)، وَيَخْرُجُ مِنْهَا كَأَنْتَنِ رِيحِ جِيفَةٍ وُجِدَتْ عَلَى وَجْهِ الْأَرْضِ، فَيَصْعَدُونَ بِهَا، فَلَا يَمُرُّونَ بِهَا عَلَى مَلَإٍ مِنَ الْمَلَائِكَةِ، إِلَّا قَالُوا: مَا هَذَا الرُّوحُ الْخَبِيثُ؟ فَيَقُولُونَ: فُلَانُ بْنُ فُلَانٍ بِأَقْبَحِ أَسْمَائِهِ الَّتِي كَانَ يُسَمَّى بِهَا فِي الدُّنْيَا، حَتَّى يُنْتَهَى بِهِ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنيَا، فَيُسْتَفْتَحُ لَهُ، فَلَا يُفْتَحُ لَهُ»، ثُمَّ قَرَأَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْةِ: ﴿ لَا تُفَتَّحُ لَهُمْ أَبْوَابُ السَّمَاءِ وَلَا يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ حَرَّى يَلِجَ الْجَمَلُ فِي سَمِّ الْخِيَاطِ ﴾ [الأعراف: ٤٠]

<sup>(</sup>١) السَّفود؛ ضبط بفتح السين، وتشديد الفاء: حديدة يُشوى بها اللحم.

<sup>(</sup>٢) المُسُوح، بضمتين، جمع مِسح، بكسر الميم: كساء معروف، وقال النووي: هو ثوب من الشعر غليظ معروف.

فَيَقُولُ اللهُ عَزَقِجَلَ: «اكْتُبُوا كِتَابَهُ فِي سِحِيّنِ فِي الْأَرْضِ السُّفْلَى، فَتُطْرَحُ رُوحُهُ طَرْحًا». ثُمَّ قَرَأً: ﴿ وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللهِ، فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِنَ السَّمَاءِ فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرِ أَوْ تَهْوِي طَرْحًا». ثُمَّ قَرَأً: ﴿ وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللهِ، فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِنَ السَّمَاءِ فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرِ أَوْ تَهْوِي بِهِ الرِّيح فِي مَكَانٍ سَحِيقٍ ﴾ [الحج: ٣١] «فَتُعَادُ رُوحُهُ فِي جَسَدِهِ، وَيَأْتِيهِ مَلَكَانِ، فَيُعُولُانِ لَهُ: مَا فَيُعُولُانِ لَهُ: مَا فَيْعُولُانِ لَهُ: مَا هَذَا الرَّجُلُ الَّذِي بُعِثَ فِيكُمْ ؟ دِينُكَ ؟ فَيَقُولُانِ لَهُ: مَا هَذَا الرَّجُلُ اللَّذِي بُعِثَ فِيكُمْ ؟ فَيَقُولُانِ لَهُ: مَا هَذَا الرَّجُلُ اللَّذِي بُعِثَ فِيكُمْ ؟ فَيَقُولُانِ هَاهُ لَا أَدْرِي، فَيُقُولُانِ لَهُ: مَا هَذَا الرَّجُلُ اللَّذِي بُعِثَ فِيكُمْ ؟ فَيَقُولُ: هَاهُ هَاهُ لَا أَدْرِي، فَيُقُولُانِ لَهُ: مَا هَذَا الرَّجُلُ اللَّذِي بُعِثَ فِيكُمْ ؟ النَّالِ ، فَيَقُولُانِ لَهُ: مَا هَذَا الرَّجُلُ اللَّذِي بُعِثَ فِيكُمْ ؟ النَّالِ ، فَيَقُولُ: هَاهُ هَاهُ لَا أَدْرِي، فَيُقُولُانِ لَهُ: مَا هَذَا الرَّجُلُ اللَّذِي بُعِثَ فِيكُمْ ؟ النَّارِ ، فَيَقُولُانِ فَيْ أَنْ الرِّيحِ ، فَيَقُولُ: مَا هُولَانَ فَيْ اللَّيْ عِنْ اللَّيْ عَلَيْهِ قَبْرُهُ فَي عَلَيْهِ قَبْرُهُ وَيَعْ لِللَّا مِنْ وَلَا اللَّهُ عَمْلُ اللَّيْ عِي يَسُو عُكَ ، هَذَا يَوْمُكَ الَّذِي كُنْتَ تُوعَدُه وَيَعْ لُا اللَّيْ عِي مَا اللَّيْ اللَّيْ اللَّيْ اللَّيْ وَمُ اللَّيْ اللَّيْ وَالْمَامُ أَحمد ١٨٥٤ ، وهذا لفظه، وقال محققو المسند: إسناده صحيح. ورواه أبو داود ٤٧٥٩ ، وصححه الألباني.

وحديث البراء الله صححه العلامة ابن القيم رَحْمَهُ اللهُ تَعَالَى في كتاب الروح صححه .

وثبت أن اسم الملكين اللذين يسألان صاحب القبر هما المنكر والنكير. فعن أبِي هُرَيْرَة هُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيْلَةُ: "إِذَا قُبِرَ المَيِّتُ - أَوْ قَالَ: أَكُدُكُمْ - أَتَاهُ مَلكَانِ أَسْوَدَانِ أَزْرَقَانِ، يُقَالُ لِأَحَدِهِمَا: الْمُنْكَرُ، وَلِلْآخَرِ: النَّكِيرُ، فَيَقُولُ: مَا كُنْتَ تَقُولُ فِي هَذَا الرَّجُلِ؟ فَيَقُولُ: مَا كَانَ يَقُولُ: هُو النَّكِيرُ، فَيَقُولُ: مَا كَانَ يَقُولُ: هُو عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ، فَيَقُولُ: هُو عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ، فَيَقُولُنِ عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ، فَيَقُولُ فَي قَبْرِهِ سَبْعُونَ ذِرَاعًا فِي سَبْعِينَ، ثُمَّ قُد كُنَّا نَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُولُ هَذَا، ثُمَّ يُفْسَحُ لَهُ فِي قَبْرِهِ سَبْعُونَ ذِرَاعًا فِي سَبْعِينَ، ثُمَّ يُنْوَرُ لَهُ فِيهِ، ثُمَّ يُقُولُ لَهُ، نَمْ، فَيَقُولُ لَنِ: أَرْجِعُ إِلَى أَهْلِي فَأَخْبِرُهُمْمْ، فَيَقُولَانِ: نَمْ يُنْوَرُ لَهُ فِيهِ، ثُمَّ يُقُالُ لَهُ، نَمْ، فَيَقُولُ إِنَى أَهْلِي فَأُخْبِرُهُمْمْ، فَيَقُولَانِ: نَمْ

كَنَوْمَةِ العَرُوسِ الَّذِي لَا يُوقِظُهُ إِلَّا أَحَبُّ أَهْلِهِ إِلَيْهِ، حَتَّى يَبْعَثَهُ اللهُ مِنْ مَضْجَعِهِ ذَلِكَ، وَإِنْ كَانَ مُنَافِقًا قَالَ: سَمِعْتُ النَّاسَ يَقُولُونَ، فَقُلْتُ مِثْلَهُ، لَا أَدْرِي، فَيَقُولُونَ فَقُلْتُ مِثْلَهُ، لَا أَدْرِي، فَيَقُولُ ذَلِكَ، فَيُقَالُ لِلأَرْضِ: التَّيْمِي عَلَيْهِ، فَتَلْتَعُمُ فَيَقُولُ ذَلِكَ، فَيُقَالُ لِلأَرْضِ: التَّيْمِي عَلَيْهِ، فَتَلْتَعُمُ اللهُ مِنْ مَضْجَعِهِ عَلَيْهِ، فَتَخْتَلِفُ فِيهَا أَضْلَاعُهُ، فَلَا يَزَالُ فِيهَا مُعَذَّبًا حَتَّى يَبْعَثُهُ اللهُ مِنْ مَضْجَعِهِ ذَلِكَ، رواه الترمذي ١٠٧١، وحسنه الألباني.

قال الناظم:

## هذا اعتقاد الشافعي ومالك وأبى حنيفة ثم أحمد يُنقَل

أي ما تقدم في هذه المنظومة هو اعتقاد الأئمة الأربعة، أصحاب المذاهب الفقهية السُّنِيَّة، وهو المنقول عنهم، نقله أئمة هذا الشان، الذين دونوا عقائد السلف.

وقد ذكرهم المؤلف من غير ترتيب للمتقدم منهم والمتأخر؛ لضرورة النظم، وهم بحسب تواريخ وفياتهم:

الأول: الإمام أبو حنيفة (١): هو النعمان بن ثابت بن زُوْطَى التيمي، الكوفي، مولى بني تيم الله بن ثعلبة. الإمام، فقيه الملة، عالم العراق.

ولد سنة ثمانين على الصحيح، في حياة صغار الصحابة.

ورأى أنس بن مالك لما قَدِم عليهم الكوفة، ولم يثبت له حرف عن أحد منهم.

وروى عن: عطاء بن أبي رباح، وهو أكبر شيخ له. ونافع مولى ابن عمر رَضَاً لِللهُ عَنْهُا، وعبد الله بن دينار، وحماد بن أبي سليمان، وبه تفقه، وغيرهم كثير.

<sup>(</sup>١) تنظر ترجمته في الجواهر المضية في طبقات الحنفية للقرشي ١/ ٢٦، وسير أعلام النبلاء للذهبي ٦/ ٣٩٠.

وذكر الذهبي أنه روى عن الإمام مالك بن أنس وهو أصغر منه.

وعُني بطلب الآثار، وارتحل في ذلك، وأما الفقه والتدقيق في الرأي وغوامضه، فإليه المنتهى، والناس عليه عيال في ذلك.

وأجمعوا على أنه مات سنة خمسين ومائة ببغداد، وله سبعون سنة.

وروى عنه الجم الغفير نحو أربعة آلاف نفس.

قال الشافعي: قيل لمالك: هل رأيت أبا حنيفة؟ قال: نعم، رأيت رجلا لو كلمك في هذه السارية أن يجعلها ذهبا، لقام بحجته.

عن القاضي أبي يوسف، قال: بينما أنا أمشي مع أبي حنيفة، إذ سمعت رجلا يقول لآخر: هذا أبو حنيفة لا ينام الليل. فقال أبو حنيفة: والله لا يتحدث عني بما لم أفعل، فكان يحيي الليل صلاة، وتضرعا، ودعاء.

قال أبو حنيفة: رأيت رؤيا أفزعتني، رأيت كأني أنبش قبر النبي عَلَيْكُ فأتيت البصرة، فأمرت رجلا يسأل محمد بن سيرين. فسأله، فقال: هذا رجل ينبش أخبار رسول الله عَلَيْكُ.

وقال عبد الله بن المبارك: لولا أن الله أعانني بأبي حنيفة وسفيان، كنت كسائر الناس.

وعن أبي حنيفة، أنه قال: ما جاء عن الرسول عَلَيْهُ فعلى الرأس والعين، وما جاء عن الصحابة، اخترنا، وما كان من غير ذلك، فهم رجال ونحن رجال.

دعا المنصور أبا حنيفة إلى القضاء، فامتنع، فقال: أترغب عما نحن فيه؟ فقال: لا أصلح. قال: كذبت. قال: فقد حكم أمير المؤمنين علي أني لا أصلح، فإن كنت صادقا، فقد أخبر تكم أني لا أصلح. فحبسه.

وقال يحيى بن سعيد القطان: لا نكذب الله، ما سمعنا أحسن من رأي أبى حنيفة، وقد أخذنا بأكثر أقواله.

وقال الشافعي: الناس في الفقه عيال على أبي حنيفة.

قال الذهبي: الإمامة في الفقه ودقائقه مسلَّمة إلى هذا الإمام، وهذا أمر لا شك فيه.

وليس يصح في الأذهان شيء إذا احتاج النهار إلى دليل رحمة واسعة.

الثاني: الإمام مالك (١): هو أبو عبد الله مالك بن أنس، بن مالك بن أبي عامر بن عمرو بن الحارث الأصبحي، ولد على الأشهر سنة ٩٣ هـ.

جــُدُه أبو عامر صحابي جليل رَضَالِتُهُ عَنْهُ شــهد المغازي كلهـا مع النبي ﷺ خلا بدراً.

وهو إمام دار الهجرة النبوية على صاحبها أفضل الصلاة والسلام، والعالم الذي انتشر علمه في الأمصار، واشتهر فضله في الأقطار، ضُربت له أكباد الإبل وارتحل الناس إليه من كل فج.

قال الإمام الشافعي رَضَالِلَهُ عَنْهُ: مالك أستاذي وعنه أخذت العلم، وجعلت مالكاً بيني وبين الله حجة، وإذا ذُكر العلماء فمالك النجم الثاقب، ولم يبلغ أحد مبلغ مالك في العلم لحفظه وإتقانه وصيانته.

ألف كتاب الموطأ، وهو من أعظم كتب الإسلام.

قال بعضهم: إنما سَمَّى كتابه الموطأ لأنه عرضه على بضعة عشر تابعياً وكلهم واطئوه على صحته.

<sup>(</sup>١) تنظر ترجمته في شجرة النور الزكية لمخلوف ١/ ٨٠-٨٣.

وروى أبو نعيم في الحلية عن مالك بن أنس أنه قال: شاورني هارون الرشيد أن يعلق الموطأ في الكعبة ويحمل الناس على ما فيه فقلت: لا تفعل فإن أصحاب رسول الله على اختلفوا في الفروع وتفرقوا في البلاد وكل مصيب. فقال: وفقك الله يا أبا عبد الله. وروى ابن سعد في الطبقات عن مالك قال: لما حج المنصور قال: عزمت أن آمر بكتبك هذه التي وضعتها أن تنسخ ثم أبعث إلى كل مصر من أمصار المسلمين منه نسخة وآمرهم أن يعملوا بما فيها ولا يتعدوا إلى غيرها. فقلت: يا أمير المؤمنين لا تفعل هذا فإن الناس قد سبقت إليهم أقاويل وسمعوا أحاديث ورووا روايات وأخذ كل قوم بما سبق إليهم ودانوا به فدع الناس وما اختار أهل كل بلد منهم لأنفسهم.

وكان إذا أراد أن يحدِّث توضأ وجلس على فراشه وسرِّح لحيته وتمكن من جلوسه بوقار وهيبة، ثم حدَّث، فقيل له في ذلك، فقال: أُحبُّ أن أعظِّم حديث رسول الله عَيَالِيَّ ولا أحدث به إلا متمكناً من طهارة.

وكان مهاباً جداً إذا أجاب في مسألة لا يمكن أن يقال له من أين، وكان الشوري إذا جلس بين يدي مالك ونظر إلى إجلال الناس له وإجلال مالك للعلم أنشد:

يأبى الجوابَ فلا يراجع هيبة والسائلون نواكس الأذقان أدبُ الوقار وعزُّ سلطان التُّقى فهو المطاع وليس ذا سلطانِ

قيل له: كيف أصبحت؟ قال: في عمر ينقص وذنوب تزيد.

ورُوى عنه رَخِوَلِيَّهُ عَنْهُ أنه قال: إن هذا العلم دين فانظروا عمن تأخذون دينكم، فقد أدركت سبعين ممن يقول: قال فلان قال رسول الله عَلَيْهُ عند هذه الأساطين، وأشار إلى أساطين مسجد رسول الله عَلَيْهُ فما أخذت عنهم شيئًا،

وإن أحدهم لو اؤتمن على بيت مال لكان أميناً، لم يكونوا من هذا الشأن، ويقدُم علينا ابن شهاب فكنا نزدحم على بابه.

أخذ عن أكثر من تسعمائة شيخ منهم ابن شهاب الزهري والعلاء بن عبد الرحمن وحميد الطويل ومحمَّد بن المنكدر وزيد بن أسلم ووهب بن كيسان وأبو عبد الله نافع مولى ابن عمر رَخَوَلَكُ عَنْهُا، وغيرهم كثير.

انتصب لتدريس العلم وهو ابن سبع عشرة سنة واحتاج إليه شيوخه، وروى عنه الكثير ممن تقدمه أو عاصره أو تأخر عنه.

والرواة عنه كثيرون جداً بحيث لا يعرف لأحد من الأئمة رواة كرواته ألف الخطيب كتاباً فيهم وذكر القاضي عياض أنه ألف في المشاهير منهم كتاباً ذكر فيه نيفاً على الألف والثلاثمائة، وقال الحنفية: أجلُّ من روى عن مالك أبو حنيفة، وقال ابن الأثير: كفي مالكا شرفا أن الشافعي تلميذه وكفي الشافعي شرفا أن مالكا شيخه، وقال الأمير في ثبته: رواية أحمد عن الشافعي عن مالك عن نافع عن ابن عمر سلسلة الذهب لجلالة كل واحد من هؤلاء الرواة.

وممن أخذ عن مالك عبدالله بن المبارك وأبو حازم سلمة بن دينار الأعرج والمدراوردي وعبد الرحمن بن مهدي والمغيرة بن عبد الرحمن ومحمد بن دينار والقعنبي ومطرف بن سليمان وعبد الملك بن الماجشون وعبدالله بن افع الصائغ وأسد بن الفرات وعبد الرحمن بن القاسم وعبدالله بن وهب وأشهب بن عبد العزيز وعبدالله بن عبد الحكم ويحيى بن يحيى القرطبي، وغيرهم كثير.

أفرد ترجمته جماعة من المتقدمين والمتأخرين بالتأليف.

وتوفي بالمدينة النبوية سنة ١٧٩ هـ رَحمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَىٰ رحمة واسعة.

الثالث: الإمام الشافعي (۱): هو أبو عبد الله محمد بن إدريس الشافعي القرشي المطلبي، الإمام العالم، ولد بغزة، وقيل: بعسقلان، سنة خمسين ومائة، ومات أبوه وهو صغير، فحملته أمه إلى مكة وهو ابن سنتين، لئلا يضيع نسبه، فنشأ بها، وقرأ القرآن وهو ابن سبع سنين، وحفظ موطأ الإمام مالك وهو ابن عشر، وأفتى وهو ابن خمس عشرة سنة، وقيل: ابن ثماني عشرة سنة. أذن له شيخه مسلم بن خالد الزنجى.

وعُني باللغة والشعر، وأقام في هذيل نحوا من عشر سنين، وقيل أكثر من ذلك، فتعلم منهم لغات العرب وفصاحتها، وسمع الحديث الكثير على جماعة من المشايخ والأئمة، وقرأ بنفسه الموطأ على مالك من حفظه فأعجبته قراءته وهمته، وأخذ عنه علم الحجازيين بعد أخذه، عن مسلم بن خالد الزنجي.

من تلاميذه الإمام أحمد بن حنبل، والبويطي، والمزني، والربيع بن سليمان وغيرهم كثير.

انتقل آخر حياته إلى مصر فأقام بها إلى أن مات فيها سنة أربع ومائتين، وصنف بها كتابه الأم، وهو من كتبه الجديدة؛ لأنها من رواية الربيع بن سليمان وهو مصري.

وقد أثنى على الشافعي غير واحد من كبار الأئمة، منهم عبد الرحمن بن مهدي وسأله أن يكتب له كتابا في الأصول فكتب له الرسالة، ويحيى بن أكثم القاضى، وإسحاق بن راهويه، ومحمد بن الحسن، وغيرهم.

وكان أحمد بن حنبل يدعو له في صلاته نحوا من أربعين سنة، وكان أحمد يقول في الحديث الذي رواه أبو داود، من طريق عبد الله بن وهب، عن

<sup>(</sup>١) تنظر ترجمته في البداية والنهاية لابن كثير ١٣٢/١٤٠.

سعيد بن أبي أيوب، عن شراحيل بن يزيد، عن أبي علقمة، عن أبي هريرة، عن النبي على أبي أبوب، عن شراحيل بن يزيد، عن أبي علقمة من يجدد لها عن النبي على إن الله يبعث لهذه الأمة على رأس على رأس المائة الأولى، والشافعي على رأس المائة الثانية.

وقال أبو ثور: ما رأينا مثل الشافعي، ولا رأى هو مثل نفسه.

وقد كان رَحْمَهُ أُلِلَهُ من أعلم الناس بمعاني القرآن والسنة، وأشد الناس انتزاعا للدلائل منهما، وكان من أحسن الناس قصدا وإخلاصا، كان يقول: وددت أن الناس تعلموا هذا العلم، ولا ينسب إليَّ شيء منه أبدا، فأؤجر عليه ولا يحمدوني.

وقد قال غير واحد عنه: إذا صح عندكم الحديث عن رسول الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله وفي رواية: فلا تقلدوني. وفي رواية: فلا تلتفتوا إلى قولي. وفي رواية: فاضربوا بقولي عُرْض الحائط، فلا قول لى مع رسول الله على الله على الله على الله على الله الله على الله عل

وقال: لأن يلقى الله العبد بكل ذنب ما خلا الشرك بالله خير له من أن يلقاه بشيء من الأهواء. - يعني البدع - وفي رواية: خير له من أن يلقاه بعلم الكلام. وقال أيضا: حكمي في أهل الكلام أن يضربوا بالجريد، ويطاف بهم في القبائل وينادى عليهم: هذا جزاء من ترك الكتاب والسنة وأقبل على علم الكلام.

وقال البويطي: سمعت الشافعي يقول: عليكم بأصحاب الحديث؛ فإنهم أكثر الناس صوابا.

وكان يقول: إذا رأيت رجلا من أصحاب الحديث، فكأنما رأيت رجلا من أصحاب الحديث، فكأنما رأيت رجلا من أصحاب رسول الله عَلَيْقَةً، جزاهم الله خيرا، حفظوا لنا الأصل، فلهم علينا الفضل.

ومن شعره في هذا المعنى قوله:

كُلُّ الْعُلُومِ سِوَى الْقُرْآنِ مَشْغَلَةٌ إِلَّا الْحَدِيثَ وَإِلَّا الْفِقْهَ فِي الدِّينِ الْعُلُومِ سِوَى الْقُرْآنِ مَشْغَلَةٌ وَمَا سِوَى ذَاكَ وَسُواسُ الشَّيَاطِينِ الْعِلْمُ مَا كَانَ فِيهِ قَالَ حَدَّثَنَا وَمَا سِوَى ذَاكَ وَسُواسُ الشَّيَاطِينِ

وكان يقول: القرآن كلام الله غير مخلوق، ومن قال: مخلوق، فهو كافر.

وقد روى عنه الربيع وغير واحد من رءوس أصحابه ما يدل على أنه كان يمر بآيات الصفات وأحاديثها كما جاءت من غير تكييف ولا تشبيه ولا تعطيل ولا تحريف، على طريقة السلف.

وقد كانت وفاته بمصريوم الخميس، وقيل: يوم الجمعة، في آخريوم من رجب سنة أربع ومائتين، عن أربع وخمسين سنة. وكان أبيض جميلا طويلا مهيبا، يخضب بالحناء مخالفة للشيعة، رَحِمَهُ ألله وأكرم مشواه، وجعل الجنة مأواه.

الرابع: الإمام أحمد بن حنبل: هو أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني ينتهى نسبه إلى معد بن عدنان.

إمام أهل السنة والجماعة بلا منازع.

ولد في بغداد سنة ١٦٤هـ، وتوفي بها سنة ٢٤١هـ، عن عمر بلغ سبعة وسبعين عاماً.

وكنيت أبو عبد الله مع أن ابنه الأكبر صالح وابنه الثاني عبد الله، فلعله كان يتكنى بأبي عبد الله قبل زواجه فغلبت عليه هذه الكنية، وذلك أنه لم يتزوج إلا بعد الأربعين من عمره.

بدت على الإمام أحمد علامات النجابة منذ صغره، واشتهر بالشغف في

التعلم والرغبة في العلم، قال الحافظ الهيثم بن جميل الأنطاكي رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى: (إن عاش هذا الفتى فسيكون حجة على أهل زمانه).

ومن تواضعه أنه لم يكن يفخر بعروبته، وقد سئل مرة عن ذلك وهل هو عربي؟ فقال: نحن قوم مساكين.

وكان رَحْمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَى زاهداً في الدنيا لا يجري لها ذكر على لسانه، وكان عالماً عاملاً مداوماً على العبادة وكان لا يُظهر النسك.

قال تلميذه أبو داود: لقيت مائتين من مشايخ العلم فما رأيت مثل أحمد بن حنبل لم يكن يخوض في شيء مما يخوض فيه الناس من أمر الدنيا فإذا ذُكر العلم تكلم.

وكان يقول: ما كتبت حديثًا إلا وقد عملت به حتى مرَّ بي أن النبي عَلَيْكُ التبي عَلَيْكُ الله على المتجمعة.

وكان رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى يكره الشهرة ويَفِرُّ منها، وإذا مشي في الطريق يكره أن يتبعه أحد.

قال عنه عيسى الرملي: «عن الدنيا ما كان أصبره وبالماضين ما كان أشبهه وبالصالحين ما كان ألحقه عَرضت له الدنيا فأباها والبدع فنفاها».

وكان الإمام أحمد رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى مهيبًا في ذات الله تعالى حتى إن علماء زمانه كانوا يجلونه ويهابونه.

وكان متعفى فالا يقبل أعطيات أحد، يقول الرمادي سمعت عبد الرزاق وذكر أحمد بن حنبل ففاضت عيناه، وقال: بلغني أن نفقته نفدت فعرضت عليه عشرة دنانير ليأخذها، فقال يا أبا بكر لو قبلت من أحد شيئا قبلت منك.

إلا أنه كان يقبل الهدية ويثيب عليها بأكثر منها. وكان يتقوَّت من غلة عقار كان له ببغداد، وربما تقوَّت من عمل يده.

ورحل رَحِمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَى في طلب العلم إلى بلدان كثيرة منها الكوفة والبصرة والحرمين وصنعاء والشام.

وكان ولوعاً بالعلم حتى بعد إمامته فيه فقد روى صالح قال: رأى رجلاً مع أبي محبرة، فقال له يا أبا عبد الله أنت قد بلغت هذا المبلغ وأنت إمام المسلمين فقال: «من المحبرة إلى المقبرة».

وكان له شيوخ كُثر فقد روى في المسند عما يزيد على مائتين وثمانين شيخا، وكان شيخه الذي اختص به ولازمه الحافظ هشيم الواسطي إذ لازمه قريباً من أربع سنين.

وأما تلاميذه والآخذون عنه فقد جاوزا الخمسمائة نفس، أشهرهم:

- أحمد بن حميد أبو طالب المشكاني المتوفى سنة ٢٤٤هـ من رواة المسائل.
  - مهنا بن يحيى السلمي المتوفى سنة ٢٤٨هـ من رواة المسائل.
  - إبراهيم بن هانئ النيسابوري المتوفى سنة ٢٦٥ هـ من رواة المسائل.
    - ابنه صالح المتوفى ٢٦٦هـ. وابنه عبد الله المتوفى سنة ٢٩٠هـ.
  - حنبل بن إسحاق بن حنبل المتوفى سنة ٢٧٣هـ. ابن عم الإمام أحمد.
    - أبو داود سليمان الأشعث السجستاني المتوفى سنة ٢٧٥هـ.
      - حرب الكرماني المتوفى سنة ٢٨٠هـ. رحمهم الله تعالى.
- وأماكتبه فقد بلغت نحو الثلاثين كتابًا أعظمها المسند المشهور وفضائل

الصحابة رَضَالِللَّهُ عَنْهُمُ والعلل ومعرفة الرجال والزهد والورع والردعلى الزنادقة والجهمية وغيرها.

رحمه الله تعالى رحمة واسعة.

قال الناظم:

## فإن اتبعت سبيلهم فموفق وإن ابتدعت فما عليك معوَّل

أي فإن اتبعت أيها السائل سبيل هؤلاء الأئمة، وسرت على طريقتهم في الاعتقاد والعمل فأنت موفق، أي وفقك الله وهداك لاتباع الكتاب والسنة على فهم سلف الأمة.

وإن ابتدعت في دين الله عَزَّهَ جَلَّ، وخالفت ما دلت عليه النصوص الشرعية على ما فهمه السلف، فما عليه معول، أي لا يعول عليك في الاعتقاد ولا يلتفت إليك.

نسأل الله تعالى أن يثبتنا على الإسلام والسنة، وأن يعيذنا من الشرك والبدعة، ومن كل ما يغضبه.

والحمد لله رب العالمين، والله أعلم، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد، وآله وصحبه أجمعين.

