



شرح كتاب

# شروط الصلاة وأركانها وواجباتها

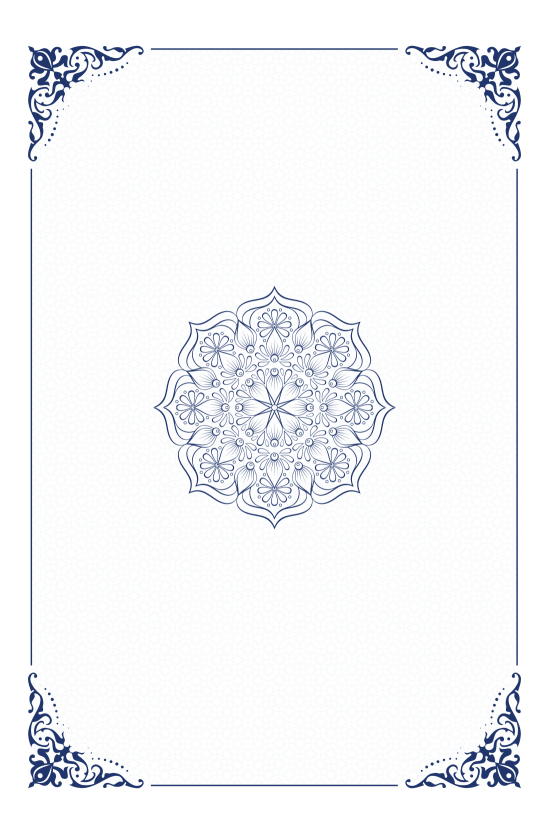
للإمام محمد بن عبد الوهاب - المتوسِّ سنة ١٢٠٦ هـ - رحمه اللَّه





للشيخ:

د. أحمد بن <mark>حمد الونيس</mark>







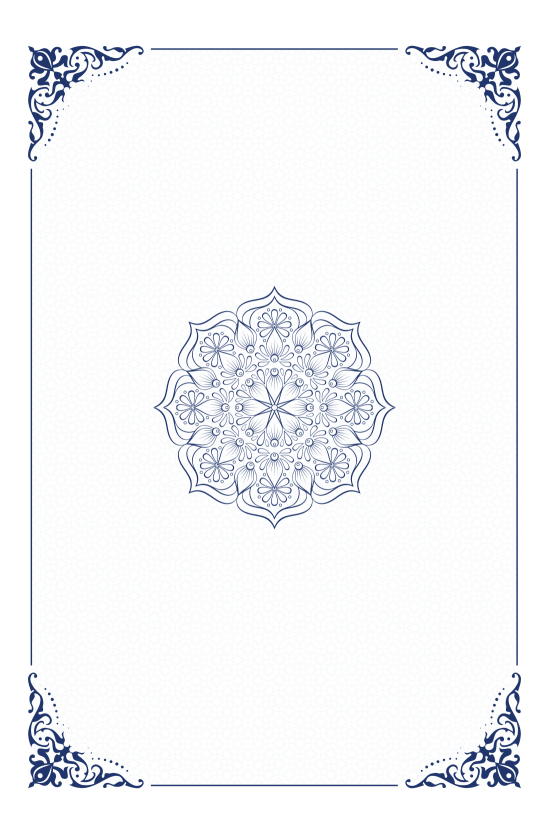
### شرح

## شروط الصلاة وأركانها وواجباتها

للإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب رَحْمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَىٰ (١)

جامع شيخ الإسلام ابن تيمية بالرياض بحي سلطانة نسخة خاصة لبرنامج دليل ربيع الآخر ١٤٤٦هـ

<sup>(</sup>۱) تنبيه: هذا الشرح مستفاد من عدة مصادر، ولم يُراعَ فيه التوثيق العلمي؛ لأن الغرض ابتداءً لم يكن لنشر هذا الشرح، وإنما تم إخراجه بهذه الصورة للتيسير على طلاب العلم في برنامج دليل، والله الموفق.



الحمد لله ... أما بعد.

#### التعريف برسالة: شروط الصلاة وأركانها وواجباتها.

هي رسالة مختصرة في بيان شروط الصلاة وأركانها وواجباتها، يحتاجها كل مسلم، وتناسب العامة وطلاب العلم، سار فيها الشيخ على مذهب الحنابلة.

قال سماحة الشيخ ابن باز رَحْمَهُ اللهَ تَعَالَىٰ في مقدمة شرحه لهذه الرسالة: (فهذه رسالة كان العلماء يعلمونها الناس، والجماعة في المساجد مع الأصول الثلاثة؛ حتى يتفقهوا في أصول دينهم، وفي صفة الصلاة، وأركانها، وواجباتها؛ لأن كل مسلم محتاج إلى ذلك).

#### أهمية الرسالة:

١ - أنها تتعلق بأهم أركان الإسلام بعد الشهادتين، وهو الصلاة، التي هي صلة بين العبد وربه، والتي فرضها الله تعالى على هذه الأمة من فوق سبع سماوات.

٢- أن الصلاة تتكرر في اليوم والليلة خمس مرات، فضلا عن النوافل
من الرواتب وغيرها، فكانت العناية بها وتكرار مسائلها في غاية الأهمية لكل
مسلم، فضلا عن طالب العلم.

٣- أن التهاون بالصلاة أمره عظيم، وذلك أن ترك الصلاة كفر، فإن كان الترك جحودا، فهو كفر بإجماع أهل العلم، كما لو قال: ليست الصلاة بواجبة

على المسلم المكلف. فإنه يكون مرتدا، ولو فعلها. وحكى الإجماع على كفره شيخ الإسلام ابن تيمية رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى في السياسة الشرعية ص ٤١، قال رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى: (فَأَمَّا مَنْ جَحَدَ الْوُجُوبَ فَهُو كَافِرٌ بِالْإِتِّفَاقِ).

فإن كان جحده لوجوبها بسبب جهله عُرِّف بالوجوب، فإذا علم وجوبها وأصرَّ على جحده فقد ارتد عن الإسلام؛ لأنه مكذب لله، ولرسوله على ولإجماع الأمة، فصار كمن اعتقد حل الزنى، أو الخمر، أو أكل لحم الخنزير.

وإن كان الترك تهاونا وكسلا فإنه يكفر على الراجح من قولي أهل العلم؛ لما روى الإمام الترمذي (٢٦٢١) عن بريدة - رَضِوَلِللهُ عَنْهُ- أن النبي عَلَيْهُ قال: «العَهْدُ الَّذِي بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمُ الصَّلاةُ، فَمَنْ تَرَكَهَا فَقَدْ كَفَرَ» وصححه الألباني.

وعن جابر رَضَالِلُهُ عَنْهُ قال: سَمِعْتُ النَّبِيَ ﷺ يَقُولُ: «إِنَّ بَيْنَ الرَّجُلِ وَبَيْنَ الشَّرْكِ وَالْكُفْرِ تَرْكَ الصَّلَاةِ» رواه مسلم (٨٢).

قال النووي في شرح مسلم ٢/ ٧١: (الذي يمنع كفره كونه لم يترك الصلاة، فإذا تركها لم يبق بينه وبين الشرك حائل بل دخل فيه).

وعَنْ عبد الله بن شقيق العُقَيلي -وهو من التابعين - رَحَمُهُ اللَّهُ تَعَالَى قال: «كَانَ أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ عَيْكَةً لَا يَرَوْنَ شَيْعًا مِنَ الأَعْمَالِ تَرْكُهُ كُفْرٌ غَيْرَ الصَّلَاةِ» رواه الترمذي (٢٦٢٢) وصححه الألباني.

قال الشوكاني في نيل الأوطار ١/٣٦٣: (وَالظَّاهِرُ مِنْ الصِّيغَةِ أَنَّ هَذِهِ الْمُقَالَةَ اجْتَمَعَ عَلَيْهَا الصَّحَابَةُ؛ لِأَنَّ قَوْلَهُ: «كَانَ أَصْحَابُ رَسُولِ اللهِ» جَمْعٌ مُضَافٌ، وَهُوَ مِنْ الْمُشْعِرَاتِ بِذَلِكَ).

وقال ابن نصر في تعظيم قدر الصلاة ٢/ ٩٢٤: (ثُمَّ ذَكَرْنَا الْأَخْبَارَ الْمَرْوِيَّةَ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ فِي إِكْفَارِ تَارِكِهَا وَإِخْرَاجِهِ إِيَّاهُ مِنَ الْمِلَّةِ وَإِبَاحَةِ قِتَالِ مَنِ امْتَنَعَ

مِنْ إِقَامَتِهَا، ثُمَّ جَاءَنَا عَنِ الصَّحَابَةِ رَضَالِلُهُ عَنْهُ مِثْلَ ذَلِكَ، وَلَمْ يَجِئْنَا عَنْ أَحَدٍ مِنْ إِقَامَتِهَا، ثُمَّ اخْتَلَفَ أَهْلُ الْعِلْمِ بَعْدَ ذَلِكَ فِي تَأْوِيل مَا رُوِي عَنِ مِنْهُمْ خِلَافَ ذَلِكَ فِي تَأْوِيل مَا رُوِي عَنِ النَّبِيِّ عَلَى مَنِ النَّبِيِّ عَلَى مَنِ الضَّحَابَةِ رَضَالِلَهُ عَنْهُ فِي إِكْفَارِ تَارِكِهَا وَإِيجَابِ الْقَتْلِ عَلَى مَنِ النَّبِيِّ عَلَى مَنِ الْمَتَنَعَ مِنَ إِقَامَتِهَا)

وقال أبو عبد الله ابن نصر في تعظيم قدر الصلاة ٢/ ٩٢٩: (قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ: سَمِعْتُ إِسْحَاقَ، يَقُولُ: قَدْ صَحَّ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ أَنَّ تَارِكَ الصَّلَاةِ كَافِرٌ، وَكَذَلِكَ كَانَ رَأْيُ أَهْلِ الْعِلْمِ مِنْ لَدُنِ النَّبِيِّ عَلَيْ إِلَى يَوْمِنَا هَذَا أَنَّ تَارِكَ الصَّلَاةِ وَكَذَلِكَ كَانَ رَأْيُ أَهْلِ الْعِلْمِ مِنْ لَدُنِ النَّبِيِّ عَلَيْ إِلَى يَوْمِنَا هَذَا أَنَّ تَارِكَ الصَّلَاةِ عَمْدًا مِنْ غَيْرِ عُذْرٍ حَتَّى يَذْهَبَ وَقْتُهَا كَافِرٌ، وَذَهَابُ الْوَقْتِ أَنْ يُؤَخِّرَ الظُّهْرَ إِلَى عُدُوبِ الشَّمْسِ، وَالْمَعْرِبَ إِلَى طُلُوعِ الْفَجْرِ).

وممن حكى إجماع الصحابة رَضَالِلَهُ عَنْهُمُ ابن القيم في كتاب الصلاة وحكم تاركها ص ٤٥ حيث قال بعد ذكر أثر عمر رَضَالِلَهُ عَنْهُ: (لا إسلام لمن ترك الصلاة).

وفي سياق آخر: (لا حظ في الإسلام لمن ترك الصلاة) ... قال: (فقال هذا بمحضر من الصحابة ولم ينكروه عليه وقد تقدم مثل ذلك عن معاذ بن جبل وعبد الرحمن بن عوف وأبي هريرة ولا يعلم عن صحابي خلافهم).

#### عناية العلماء بهذه الرسالة:

اعتنى العلماء بهذه الرسالة، فقد شرحها سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى، في شريط واحد، وتم تفريغه من قبل الشيخ د. سعيد بن علي بن وهف القحطاني رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى، وطبعه بعنوان: الشرح الممتاز لسماحة الشيخ الإمام ابن باز.

والشيخ العلامة عبد المحسن العباد حفظه الله تعالى، وشرحه مطبوع.

والشيخ محمد أمان الجامي رَحِمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَى، وشرحه مطبوع.

وأما تحقيق الرسالة فقد حققت ضمن مجموع رسائل الشيخ (الجزء ٣)، وقام بتحقيقها الشيخ عبد العزيز الرومي والشيخ صالح الحسن.

كما حققها الشيخ سعيد بن علي بن وهف القحطاني رَحْمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَى.

قال المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَىٰ:

#### ا (بسم الله الرحمن الرحيم)

ابتدأ هذه الرسالة بالبسملة اقتداء بكتاب الله عز وجل، فإنه مُبتَدأُ بالبسملة.

واقتداء بالنبي عليه فإنه كان يبتدئ كتبه بالبسملة كما في كتابه لهرقل في الصحيحين.

وقوله: بسم. جار ومجرور متعلق بمحذوف، يقدر بفعل متأخر مناسب للمقام. فيكون التقدير هنا: بسم الله أكتب، أو أؤلف.

والاسم مشتق من السمو وهو العلو، أو من السمة وهي العلامة.

بسم الله: يعم كل اسم من أسماء الله تعالى؛ لأنه اسم مفرد مضاف للفظ الجلالة، والمفرد المضاف يفيد العموم، فمعنى قوله بسم الله: أي بكل اسم من أسماء الله الحسنى.

والباء في بسم الله: للاستعانة، أي أكتب مستعينا باسم الله، وقيل للمصاحبة أي أن اسم الله يصحبه من أول الفعل إلى آخره.

الله: لفظ الجلالة عَلَم على الذات العليَّة لا يُسمى به غيره. وهو أعرف المعارف.

ومعناه: ذو الألوهية والعبودية على خلقه أجمعين.

والرحمن: اسم من أسماء الله تعالى لا يطلق على غيره، يدل على صفة الرحمة، وهذه الصفة كغيرها من صفات الله تعالى معلومة المعنى لنا، لكن الكيفية غير معلومة.

الرحيم: اسم لله تعالى، يدل على صفة الرحمة.

والفرق بين الرحيم والرحمن:

- إن الرحمن يدل على الرحمة العامة، والرحيم يدل على الرحمة الخاصة، لأن الله تعالى يرحم جميع العباد برحمته العامة، وأما الرحمة الخاصة فهي للمؤمنين كما قال تعالى: ﴿وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴾.

- وقيل: الرحمن يدل على الصفة، والرحيم يدل على الفعل، فالرحمن يعني ذو الرحمة الواسعة، والرحيم بمعنى الذي يرحم عبادة، ويوصل الرحمة إليهم.

#### (شروط الصلاة تسعة:)

الشروط جمع شرط، وهو لغة: العلامة.

وعند الأصوليين: ما يلزم من عدمه العدم، ولا يلزم من وجوده وجود ولا عدم لذاته.

فمثلا: الطهارة شرط لصحة الصلاة، فيلزم من عدم الطهارة عدم صحة الصلاة، ولا عدمها بالنظر إلى ذات الصلاة، ولا عدمها بالنظر إلى ذات الشرط وهو الطهارة (١).

<sup>(</sup>۱) وقولهم في التعريف (لذاته) احتراز من مقارنة الشرط وجود السبب، فيلزم الوجود، كما لو قارنت الطهارة الزوال فهو سبب لوجوب صلاة الظهر، فالوجوب لمقارنة السبب وليس لوجود الشرط، وكذا احتراز من مقارنة الشرط قيام المانع، فيلزم العدم، كما لو قارنت الطهارة وقت النهي عن الصلاة، فعدم صحة الصلاة لقيام المانع، وليس لوجود الشرط، والله أعلم. ينظر: تيسير الوصول للشيخ عبد الله الفوزان ١/ ٨٣٠.

والصلاة في اللغة الدعاء، قال تعالى: (وصل عليهم) أي ادع لهم. وفي الصحيح أن النبي عليه كان إذا أُتي بصدقة قوم صلَّى عليهم. أي دعا لهم.

وفي الشرع: عبادة ذات أقوال وأفعال مخصوصة مفتتحة بالتكبير مختتمة بالتسليم.

وشروط الصلاة: ما يتوقف عليها صحتها، إن لم يكن عذر.

#### الفروق بين شروط الصلاة وأركانها:

١ - أن الشرط يكون قبل الصلاة، والركن داخلها.

٢- أن الركن تتركب منه ماهية الصلاة بخلاف الشرط.

٣- أن الشرط يجب استصحابه من أول الصلاة إلى آخرها، بخلاف الركن فإنه ينقضى ويأتي غيره.

وقوله: (شروطُ الصلاة تسعةُ) هذا الحصر بالاستقراء من الفقهاء.

## (الإسلامُ والعقل، والتمييز، ورفع الحدث، وإزالة النجاسة، وستر العورة، ودخول الوقت، واستقبال القبلة، والنية)

والثلاثة الأولى: الإسلام والعقل والتمييز، هذه الثلاثة شروطٌ لصحة كل عبادة.

ويستثنى من ذلك الحج، فإنه يصح من غير المميز، ولو ابن ساعة، ويُحرِم عنه وليه.

وقد ذكر المؤلف رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَ هذه الشروط مجملة ثم فصل فيها بقوله:

(الشرط الأول: الإسلام، وضده الكفر، والكافر عمله مردود، [ولا تقبل الصلاة إلا من مسلم، والدليل قوله تعالى: ﴿وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينًا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾](١) والكافر عمله مردود، ولو عمل أي عمل، والدليل قوله تعالى: ﴿مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَنْ يَعْمُرُوا مَسَاجِدَ اللهِ شَاهِدِينَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ بِالْكُفْرِ أُولَئِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ وَفِي النَّارِ هُمْ خَالِدُونَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿وَقَدِهُمُ اللهِ مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَل فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَنْثُوراً ﴾).

هـذا الشرط الأول من شروط صحة الصلاة، وهو الإسلام، فلا تصح الصلاة من كافر بالإجماع؛ لأن عمله باطل، للآيات التي ذكرهما الشيخ رَحَهُ اللّهُ تَعَالَى، ولقوله جل وعلا: ﴿ وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾، وقوله سبحانه: ﴿ وَمَن يَكْفُرْ بِالإِيمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ ﴾

ولأن الكافر لا تصح النية منه، لفقد شرطها وهو الإسلام.

وأيضا لا تجب الصلاة على الكافر، أي لا يجب عليه أداؤها حال كفره، ولا قضاؤها بعد إسلامه؛ لأنه قد أسلم كثير من الكفار في عصر النبي عليه وبعده، ولم يؤمروا بقضاء.

ويعاقب الكافر على ترك الصلاة وعلى سائر فروع الإسلام؛ لأن الكفار مخاطبون بفروع الشريعة، لقوله تعالى: ﴿مَا سَلَكَكُمْ فِي سَقَرَ \* قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ اللَّمُصَلِّينَ ... ﴾.

\*\*\*

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين زيادة في إحدى النسخ.

(الثاني: العقل وضده الجنون؛ والمجنون مرفوع عنه القلمُ حتى يُفيق. والدليل الحديث: «رُفِع القلم عن ثلاثة: النائمُ حتى يستيقظ والمجنون حتى يفيق، والصغير حتى يبلغ»).

أي ولا تصح الصلاة ممن لا يعقل كالمجنون، للحديث الذي ذكره الشيخ رَحْمُهُ اللَّهُ تَعَالَى.

والحديث أخرجه أبو داود في سننه من حديث على رَضَالِتُهُ عَنْهُ.

وكذا الهرِم وهو الكبير الذي فقد الذاكرة لا تجب عليه الصلاة، ولا تصح منه لو صلى؛ لأنه لا يعقل النية، والصلاة لا تصح إلا بنية.

\*\*\*

(الثالث: التمييز، وضده الصِّغَر: وحدُّه سبعُ سنين، ثم يؤمر بالصلاة لقوله ﷺ: «مروا أبناءكم بالصلاة لسبع، واضربوهم عليها لعشر، وفرقوا بينهم في المضاجع»).

أي أن التمييز شرط لصحة الصلاة، فمن كان صغيرا دون التمييز لم تصح صلاته.

وحد التمييز سبع سنين(١)، للحديث الذي ذكره الشيخ رَحْمَاهُ اللَّهُ تَعَالَى.

ويؤمر الصغير المميز بالصلاة إذا بلغ سبع سنين أي أتمها، ويُضرب عليها إذا بلغ عشر سنين، أي أتمها.

وأمر الصغير المميز بالصلاة ليس على أنها واجبة عليه، لأنها لا تجب إلا بعد البلوغ، وإنما لأجل أن يعتاد عليها، ويسهل عليه فعلها إذا وجبت بالبلوغ.

والـذي يأمره بالصلاة ويضربه عليها وليه، يفعل ذلـك كلما دخل وقت صلاة مكتوبة ليعتادها، ذَكَرا كان الولد أو أنثى.

وسواء أكان الولي أبا أو جدا أو وصيا أو قيما من جهة القاضي أو أخا أو أما. والدليل هذا الحديث الذي ذكره الشيخ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى، وهو حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده أن رسول الله على قال: «مروا أبناء كم بالصلاة وهم أبناء سبع سنين واضربوهم عليها لعشر، وفرقوا بينهم في المضاجع» رواه أحمد، وأبو داود. وصححه الألباني في الإرواء ٢٩٨.

ويشترط لصحة صلاة المميز ما يشترط لصحة صلاة الكبير، إلا في ستر العورة.

<sup>(</sup>١) وفي المُطلِع علىٰ ألفاظ المقنع للبعلي ص٥٥: المميز الذي يفهم الخطاب ويرد الجواب، ولا ينضبط بسن، بل يختلف باختلاف الأفهام.

ولذا يلزم الولي تعليم المميز ما يحتاجه لصلاته، كطهارته من الحدث والنجس، وصفة الصلاة وشروطها وغير ذلك.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى في السياسة الشرعية ص ١٤: (يَجِبُ عَلَى الْأُولِيَاءِ أَنْ يَأْمُرُ وا الصَّبِيّ بِالصَّلَاةِ إِذَا بَلَغَ سَبْعًا، وَيَضْرِبُوهُ عَلَيْهَا لِعَشْرِ، كَمَا أَمَرَ النَّبِيُّ عَلِيهٍ، حَيْثُ قَالَ: «مُرُوهُمْ بِالصَّلَاةِ لِسَبْع، وَاضْرِبُوهُمْ عَلَيْهَا لِعَشْر، وَفَرِّ قُوا بَيْنَهُمْ فِي الْمَضَاجِعِ» وَكَذَلِكَ مَا تَحْتَاجُ إِلَيْهِ الصَّلَاةُ مِنْ الطَّهَارَةِ الْوَاجِبَةِ وَنَحْوِهَا).

ويكون ثواب ما يفعله المميز من العبادة له من صلاة وغيرها؛ لقوله تعالى ﴿مَنْ عَمِلَ صَالِحاً فَلِنَفْسِهِ ﴾.

فالصغير يُكتب له الحسنات التي يعملها، ولا يُكتب عليه السيئات التي يعملها.

ولقوله تعالى: ﴿مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا﴾

ولحديث المرأة التي رفعت صبيا للنبي عَلَيْهُ فقالت: ألهذا حج؟ قال: «نعم، ولك أجر» رواه مسلم.

ويلزم الولي كف الصغير عن المفاسد، فيعرَّف تحريم السرقة والكذب والغيبة ونحوها حتى ينشأ على الخير والبعد عن المحرمات؛ ودليله حديث: أبي هُرَيْرة رَخُولَيَّكُ عَنْهُ، قَالَ: أَخَذَ الحَسَنُ بْنُ عَلِيٍّ رَخُولِيَّكُ عَنْهُ، تَمْرةً مِنْ تَمْرِ الصَّدَقَةِ، فَجَعَلَهَا فِي فِيهِ، فَقَالَ النَّبِيُّ عَلِيٍّ: «كِخْ كِخْ» لِيَطْرَحَهَا، ثُمَّ قَالَ: «أَمَا شَعَرْتَ أَنَّا فَجَعَلَهَا فِي فِيهِ، فَقَالَ النَّبِيُّ عَلِيَّةٍ: «كِخْ كِخْ» لِيَطْرَحَهَا، ثُمَّ قَالَ: «أَمَا شَعَرْتَ أَنَّا لَا نَبْعُ عَلِيهِ، فَقَالَ النَّبِيُ عَلِيهٍ: «كِخْ كِخْ» لِيَطْرَحَهَا، ثُمَّ قَالَ: «أَمَا شَعَرْتَ أَنَّا لَا نَبْعُ عَلَيْهِ، فَقَالَ النَّبِيُ عَلِيهٍ: «كِخْ كِخْ» لِيَطْرَحَهَا، ثُمَّ قَالَ: «أَمَا شَعَرْتَ أَنَّا لَا نَبْعُ عَلَيْهِ، فَقَالَ النَّبِي عَلَيْهِ: «كَخْ كِخْ المَالَّ ومسلم ١٤٩١. كخ: كلمة يزجر بها الصبي عن المستقذرات.

ويشترط في ضربه إذا بلغ عشرا أن لا يكون ضربا مبرحا. وضرب البالغ إذا تركها من باب أولى.

#### (الشرط الرابع: رفع الحدث)

أي إزالة الوصف القائم بالبدن، المانع من الصلاة ونحوها مما تجب له الطهارة كمس المصحف والطواف.

والحدث حدثان أكبر وأصغر، ولا بد من رفعهما لتصح الصلاة؛ لأن وجود أي منهما يمنع من الصلاة ونحوها.

ودليل هذا الشرط قوله على الله على الله صلاة بغير طُهور» رواه مسلم. والمراد بنفي القبول هنا أي نفي الصحة، فلا تكون مجزئة.

ولا يسقط شرط الطهارة بجهل ولا نسيان.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رَحَمُ أُللَّهُ تَعَالَى كما في مجموع الفتاوى ٢٢/ ٩٩: (من نسي طهارة الحدث وصلى ناسيا: فعليه أن يعيد الصلاة بطهارة بلا نزاع).

(وهو الوضوء المعروف) أي أن رفع الحدث يحصل بالوضوء المعروف. والوضوء شرعا: استعمال ماء طهور في الأعضاء الأربعة على صفة مخصوصة.

وفي فضل الوضوء أحاديث منها: قوله على: «الطُهور شطر الإيمان» رواه مسلم، وقوله على: «واعلموا أن خير أعمالكم الصلاة، ولا يحافظ على الوضوء إلا مؤمن» رواه ابن ماجه، وصححه الألباني في الإرواء ٤١٢.

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَيُلِكُ عَنْهُ: أَنَّ النَّبِيَ عَلَيْ قَالَ لِبِلالِ -عِنْدَ صَلاَةِ الفَجْرِ-: «يَا بِلاَلُ حَدِّثْنِي بِأَرْجَى عَمَل عَمِلْتَهُ فِي الْإِسْلاَمِ، فَإِنِّي سَمِعْتُ دَفَّ نَعْلَيْكَ بَيْ الْإِسْلاَمِ، فَإِنِّي سَمِعْتُ دَفَّ نَعْلَيْكَ بَيْ الْإِسْلاَمِ، فَإِنِّي سَمِعْتُ دَفَّ نَعْلَيْكَ بَيْ لَمْ أَتَطَهَّرْ طَهُورًا، بَيْنَ يَدَيَّ فِي الْجَنَّةِ» قَالَ: مَا عَمِلْتُ عَمَلًا أَرْجَى عِنْدِي: أَنِّي لَمْ أَتَطَهَّرْ طَهُورًا، فِي سَاعَةِ لَيْلِ أَوْ نَهَارٍ، إِلَّا صَلَّيْتُ بِذَلِكَ الطُّهُورِ مَا كُتِبَ لِي أَنْ أُصَلِّيَ» قَالَ فِي سَاعَةِ لَيْلِ أَوْ نَهَارٍ، إِلَّا صَلَّيْتُ بِذَلِكَ الطُّهُورِ مَا كُتِبَ لِي أَنْ أُصَلِّيَ» قَالَ

أَبُو عَبْدِ اللهِ - يعني البخاري -: «دَفَّ نَعْلَيْكَ يَعْنِي تَحْرِيكَ» رواه البخاري ١١٤٩، ومسلم ٢٤٥٨.

وفي رواية الترمذي ٣٦٨٩: فَقَالَ بِلَالٌ: يَا رَسُولَ اللهِ مَا أَذَّنْتُ قَطُّ إِلَّا مَلَيْتُ مَا أَذَّنْتُ قَطُّ إِلَّا تَوَضَّأْتُ عِنْدَهَا وَرَأَيْتُ أَنَّ لِلَّهِ عَلَيَّ صَلَيْتُ رَكْعَتَيْنِ، وَمَا أَصَابَنِي حَدَثٌ قَطُّ إِلَّا تَوَضَّأْتُ عِنْدَهَا وَرَأَيْتُ أَنَّ لِلَّهِ عَلَيًّ رَكْعَتَيْنِ. فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «بِهِمَا» وصححه الألباني.

(وموجبه الحدث) أي وسبب وجوب الوضوء هو الحدث، يعني أنه إذا أحدث وجب عليه الوضوء قبل الصلاة أو قبل فعل ما تجب له الطهارة.

(وشروطه عشرة: الإسلام، والعقل، والتمييز، والنية، واستصحاب حكمها، بأن لا ينوي قطعها حتى تتم الطهارة، وانقطاع موجب، واستنجاء أو استجمار قبله، وطهورية ماء، وإباحته، وإزالة ما يمنع وصوله إلى البشرة، ودخول وقت على من حدثه دائم لفرضه).

(وشروطه عشرة) أي وشروط صحة الوضوء عشرة، بالاستقراء من الفقهاء.

الأول من شروط الوضوء: (الإسلام) لأن الكافر ليس من أهل النية. الثانى: (والعقل) لأن المجنون لا نبة له.

الثالث: (والتمييز) لأنه لما صحت صلاته لزم منه صحة وضوئه؛ لأنه شرط لصحتها.

الرابع: (والنية) لقوله عليه. أي الأعمال بالنيات» متفق عليه. أي الاعمل صحيح إلا بالنية.

ولأن الوضوء عبادة، ومن شرط صحة العبادة النية.

والنية لغة: القصد. والقصد: عزم القلب على الشيء.

وشرعا: العزم على فعل العبادة؛ تقربا إلى الله تعالى.

والنية شُرعت لتمييز العبادات عن العادات، كغسل أعضاء الوضوء قد يُراد به التعبد لله تعالى بالوضوء، وقد يُراد التنظف.

كما شُرعت النية لتمييز مراتب العبادات، كالصلاة تكون تارة فرضا وتارة نفلا.

ولا تشترط النية لطهارة الخبث أي إزالة النجاسة؛ لأنها من باب الترك. ومحل النية القلب. لأنها من أعمال القلوب لا الجوارح. وأما التلفظ بها فبدعة. قال ابن القيم في زاد المعاد ١/ ١٨٩: (ولم يكن يقول في أوله نويت رفع الحدث ولا استباحة الصلاة لا هو ولا أحد من أصحابه البتة ولم يروعنه في ذلك حرف واحد لا بإسناد صحيح ولا ضعيف)

وقوله: (واستصحاب حكمها، بأن لا ينوي قطعها حتى تتم الطهارة) أي ويجب استصحاب حكم النية، وهو ألا ينوي قطع نية الوضوء حتى تتم الطهارة.

أما استصحاب ذكر النية فمستحب، أي يستحب أن يكون ذاكرا للنية في جميع الطهارة.

الخامس: (انقطاع موجب) أي يشترط لصحة الوضوء انقطاع ما يوجب الوضوء من النواقض قبل ابتداء الوضوء.

فلا يصح مثلا أن يبدأ الوضوء قبل فراغ خروج الريح.

السادس: (واستنجاء واستجمار قبله) الاستنجاء: إزالة خارج من سبيل بالماء.

والاستجمار: إزالة حكم الخارج من سبيل بحجر ونحوه، كمنديل.

فيشترط لصحة الوضوء أن يكون قد استنجى أو استجمر بعد قضاء حاجته، ثم يتوضأ.

السابع: (وطهورية ماء) لأنه لا يرفع الحدث غيره.

الثامن: (وإباحته) فلا يصح الوضوء بمغصوب ومسروق ونحوه مما يحرم استعماله(١)، لقوله عليه الله عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد».

<sup>(</sup>١) وهذا هو مذهب الحنابلة، وفي رواية للإمام أحمد رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَىٰ أنه يصح الوضوء به، وإن كان فعله بالغصب أو السرقة حراما. قال المرداوي رَحْمُ اللَّهُ تَعَالَىٰ في الإنصاف ١/ ٢٩: (وَأَمَّا =

التاسع: (وإزالة ما يمنع وصوله إلى البشرة) أي إزالة ما يمنع وصول الماء إلى البشرة؛ البشرة، كالشمع والبوية واللواصق التي تمنع وصول الماء إلى البشرة؛ فيجب إزالته ليحصل الإسباغ المأمور به، بخلاف أثر الحناء ونحوه من كل ما لا يمنع وصول الماء إلى البشرة.

ومما يمنع وصول الماء ما يعرف عند النساء بالمناكير، أو بعض الصبغات للشعر التي لها جرم تمنع وصول الماء.

العاشر: (ودخول وقتٍ على مَن حدثه دائم لفرضه) كمن به سلسل بول، وكذا المستحاضة، فيشترط لصحة وضوء هؤلاء دخول وقت الصلاة التي يُراد الوضوء لها، لقول النبي عليه للمستحاضة: «توضئي لكل صلاة» رواه أبو داود ٢٩٨، وصححه الألباني.

\*\*\*

الْوُضُوءُ بِالْمَاءِ الْمَغْصُوبِ: فَالصَّحِيحُ مِنْ الْمَذْهَبِ: أَنَّ الطَّهَارَةَ لَا تَصِحُّ بِهِ. وَهُوَ مِنْ مُفْرَدَاتِ الْمَذْهَبِ. وَعَنْهُ: تَصِحُّ وَتُكْرَهُ، وَاخْتَارَهُ ابْنُ عَبْدُوسٍ فِي تَذْكِرته). ويُحتج للرواية الثانية بأن النهي لا يعود إلى ذات المنهي عنه، وإنما لأمر خارج. وفي فتاوى اللجنة الدائمة برئاسة سماحة الشيخ ابن باز رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَ ٥/ ٢١٦ من غصب ماء وتوضأ به للصلاة فوضوؤه صحيح في أصح قولي العلماء، وعليه التوبة إلى الله من ذلك.

#### قال رَحْمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَىٰ:

( (وأما فروضه ) فستة: غسل الوجه ، ومنه المضمضة والاستنشاق ، وحدُّه طولا من منابت شعر الرأس إلى الذَّقْن ، وعرضا إلى فروع الأذنين ، وغسل اليدين إلى المرفقين ، ومسح جميع الرأس ، ومنه الأذنان ، وغسل الرجلين إلى الكعبين ، والموالاة . والدليل قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُوُوسِكُمْ وَأَرْجُلكُمْ السَّكُوا بِرُوُوسِكُمْ وَأَرْجُلكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُوُوسِكُمْ وَأَرْجُلكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُوو وسِكُمْ وَأَرْجُلكُمْ السَّلَاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُوو وسِكُمْ وَأَرْجُلكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُوو وسِكُمْ وَأَرْجُلكُمْ السَّلَاقِ اللهُ به » . ودليل الترتيب الحديث: «ابدؤوا بما بدأ الله به » . ودليل الموالاة حديث صاحب اللُمعة عن النبي عَنِي : أنه لما رأى رجلا في قدمه لُمعة قدر الدرهم لم يصبها الماء فأمره بالإعادة ) .

قوله: (وأما فروضه فستة) هذا أيضا بالاستقراء من الفقهاء.

الفروض جمع فرض، ومعناه في اللغة: الحز والقطع.

وشرعا: ما يثاب على فعله ويعاقب على تركه بلا عذر.

(ستة) أربعة منها دل عليها القرآن في آية المائدة، واثنان دلت عليهما السنة.

الأول: (غسل الوجه، ومنه المضمضة والاستنشاق، وحدُّه طولا من منابت شعر الرأس إلى الذَّقْن، وعرضا إلى فروع الأذنين)

لقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ ﴾

قوله: (ومنه المضمضة والاستنشاق) أي من الوجه، فتجب المضمضة والاستنشاق في الطهارتين الكبرى والصغرى.

لحديث عثمان رَضَالِلَهُ عَنْهُ في صفة وضوئه عَلَيْكِي وفيه: فمضمض واستنشر. متفق عليه.

ولأبي داود: «إذا توضأت فمضض» وصححه الألباني.

ولأن كل من وصف وضوء النبي عَلَيْهُ على الاستقصاء لم يقل إنه ترك الاستنشاق ولا المضمضة، وفعله عَلَيْهُ إذا خرج بيانا كان حكمه حكم ذلك المبيّن.

وهما داخلان في غسل الوجه المأمور به؛ لأن الفم والأنف في حكم الظاهر، بدليل أن الصائم لا يفطر بإدخال الماء فيهما.

والمضمضة تكون باليد اليمني، وكونها قبل غسل الوجه هذا هو السنة، ويتسوك حال المضمضة.

والاستنشاق باليد اليمنى، ويستنثر أي يخرج ما في أنفه من الأذى بيساره. والسنة فعل المضمضة والاستنشاق ثلاثا، والواجب من ذلك مرة واحدة. وحدُّ الوجه طُولاً من منابت شعر الرأس المعتاد إلى ما انحدر من اللَّحيين والذَّقَن، واللحيان: هما العظمان اللذان في جانبي الوجه. والذقن هو مجمع اللحيين.

وحدُّه عرضا من الأذن إلى الأذن.

وإنما كان هذا حد الوجه لأنه الذي تحصل به المواجهة.

الثاني: (وغَسل اليدين إلى المرفقين)

أي وغسل اليدين مع المرفقين؛ لقوله تعالى: ﴿وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ﴾ وفسرها النبي ﷺ بفعله حيث غسل المرفقين في الوضوء.

الثالث: (ومسح جميع الرأس)

أي ومسح الرأس كلّه لقوله تعالى: ﴿ وَامْسَحُوا بِرُؤُ وسِكُمْ ﴾ وقد فسره عَلَيْهِ بِفعله فمسح جميع الرأس.

فيمسح جميع ظاهر رأسه من حد الوجه - أي من منابت شعر الرأس المعتاد - إلى قفاه.

(ومنه الأذنان) أي أن الأذنين من الرأس، فيجب مسحهما(١)، لقوله عليه: «الأذنان من الرأس». رواه ابن ماجه. وصححه في الإرواء ٨٤.

وصفة مسحهما: أن يدخل سبابتيه في صماخي أذنيه، ويمسح بإبهاميه ظاهر هما.

الرابع: (وغَسل الرجلين إلى الكعبين)

أي وغسل الرجلين مع الكعبين؛ لقوله تعالى: ﴿وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ﴾ وفسره ﷺ بفعله فغسل الرجلين مع الكعبين.

ولقوله عليه: «ويل للأعقاب من النار» رواه مسلم.

والكعبان: هما العظمان الناتئان في جانبي كل رجل.

الخامس: (والترتيب)

أي الترتيب بين الأعضاء؛ للحديث الذي ذكره الشيخ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى: «ابدؤوا بما بدأ الله به»

وقد ذكر الله تعالى أعضاء الوضوء مرتبة في آية المائدة.

ولأن الله تعالى أدخل الممسوح بين المغسولات في آية الوضوء، ولا يُعلَم لهذا فائدة غير الترتيب، والآية سيقت لبيان الواجب، ولهذا لم تذكر فيها سنن الوضوء.

ولم يتوضأ رسول الله عَلَيْهُ إلا مرتباً.

<sup>(</sup>١) علىٰ الصحيح من مذهب الحنابلة، ينظر: الإنصاف ١/ ٣٥٢.

السادس: (والموالاة).

الموالاة: هي مصدر والى الشيء موالاة إذا تابعه.

والمراد بها هنا: ألا يؤخر غسل عضو أو بعضه حتى يجف العضو الذي قبله في زمن معتدل أو قدره من غيره.

لأن آية الوضوء دلت على وجوب غسل الأعضاء الأربعة، وبيَّن النبي عَيْقِيًّ صفة الوضوء بفعله، ولم ينقل عنه أنه توضأ إلا متواليا.

وللحديث الذي ذكره الشيخ رَحَمُ أُللَّهُ تَعَالَى عن خالد بن معدان، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ، «أَنَّ النَّبِيَ عَلَيْهُ رَأَى رَجُلًا يُصَلِّي وَفِي ظَهْرِ قَدَمِهِ لُمْعَةٌ أَصْحَابِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ ، «أَنَّ النَّبِيِّ عَلَيْهُ رَأَى رَجُلًا يُصَلِّي وَفِي ظَهْرِ قَدَمِهِ لُمْعَةٌ قَدُرُ الدِّرْهَم، لَمْ يُصِبْهَا الْمَاءُ فَأَمَرَهُ النَّبِيُ عَلَيْهُ أَنْ يُعِيدَ الْوُضُوءَ وَالصَّلَاة) وقدُرُ الدِّرهم، لَم يُصِبْها الْمَاءُ فَأَمَرَهُ النَّبِي عَلَيْهُ أَنْ يُعِيدَ الْوُضُوءَ وَالصَّلَاة) رواه أبو داود ١٧٥، وصححه الألباني. ولو لم تجب الموالاة لأمره بغسل اللمعة فقط.

#### قال رَحْمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَىٰ: (وواجبه التسمية مع الذكر)

أي تجب التسمية في الوضوء إذا ذكرها.

والتسمية بأن يقول: باسم الله. لا يقوم غيرها مقامها، فلو قال: باسم الله لا يقوم غيرها مقامها، فلو قال: باسم الرحمن ونحوه لم يجزئه.

لحديث أبي هريرة مرفوعاً: «لا صلاة لمن لا وضوء له، ولا وضوء لمن لحجر في لم يذكر اسم الله عليه» رواه أحمد وأبو داود وابن ماجه. قال ابن حجر في التلخيص ١/ ١٢٨: (الظاهر أن مجموع الأحاديث يُحدِث منها قوة تدل على أن له أصلا) وحسنه الألباني في الإرواء (٨١) وقال أحمد شاكر: إسناده جيد حسن. كما في تحقيق الترمذي.

وعند الجمهور التسمية مستحبة؛ لأن أكثر الذين وصفوا وضوء النبي عليه

لم يذكروا فيه التسمية، فيكون ذلك صارفا لحديث أبي هريرة -رَضَيْلَتُهُ عَنْهُ- المتقدم من الوجوب إلى الاستحباب.

ويدل على الاستحباب أيضا حديث أنس رَضَالِكَ عَنْهُ قَالَ: طَلَبَ بَعْضُ السَّهِ عَلَيْهُ عَنْهُ قَالَ: طَلَبَ بَعْضُ أَصْحَابِ النَّبِيِّ عَلَيْهٌ وَضُوءًا. فَقَالَ: رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ: «هَلْ مَعَ أَحَدٍ مِنْكُمْ مَاءٌ؟» فَوَضَعَ يَدَهُ فِي الْمَاء وَيَقُولُ: «تَوضَّعُوا بِسْمِ اللهِ». فَرَأَيْتُ الْمَاءَ يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ فَوَضَعَ يَدَهُ فِي الْمَاء وَيَقُولُ: «تَوضَّعُوا بِسْمِ اللهِ». فَرَأَيْتُ الْمَاءَ يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ أَصَابِعِهِ حَتَّى تَوَضَّعُوا مِنْ عِنْدِ آخِرِهِمْ قَالَ ثَابِتٌ: قُلْتُ لِأَنسٍ: كَمْ تُرَاهُمْ؟ قَالَ: نَحُوا مِنْ سَبْعِينَ. رواه النسائى ٧٨، وقال الألباني: صحيح الإسناد.

ومع قول الحنابلة بالوجوب إلا أنها تسقط عندهم سهوا وجهلا، لحديث ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنْ أُمَّتِي الْخَطَأ، وَالنِّسْيَانَ، وَمَا اسْتُكْرِهُوا عَلَيْهِ ابن ماجه (٢٠٤٥) وصححه الألباني في الإرواء (٨٢).

#### قال رَحْمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَىٰ:

(ونواقضه ثمانية: الخارج من السبيلين، والخارج الفاحش النجس من الجسد وزوال العقل، ومس المرأة بشهوة، ومس الفرج باليد قبلا كان أو دبرا، وأكل لحم الجزور، وتغسيل الميت، والردة عن الإسلام. أعاذنا الله من ذلك).

ونواقض الوضوء هي مفسداته التي يبطل بها حكم الطهارة.

وهي ثمانية نواقض بالاستقراء من الفقهاء رحمهم الله تعالى.

الأول: (الخارج من السبيلين)

والسبيل: هو الطريق في الأصل، والمراد هنا مخرج البول والغائط، قليلا كان الخارج من السبيلين أو كثيرا فإنه ينقض الوضوء.

وسواء أكان الخارج معتادا كالبول والغائط، أو نادرا كالدم ونحوه فإنه ينقض الوضوء.

ولا فرق أيضا في كون الخارج طاهراً أو نجساً، كخروج الريح من الفرج، فالريح طاهرة، وخروجها ينقض الوضوء، وكخروج قطرة أو أكثر من المني بعد الاغتسال له، فإنه ينقض الوضوء مع كون المني طاهرا على الراجح.

أدلة هذا الناقض:

قوله تعالى: ﴿أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنَ الْغَائِطِ ... فَتَيَمَّمُوا﴾ [المائدة: ٦]

وقوله على: «ولكن من غائط وبول ونوم» رواه الترمذي من حديث صفوان بن عسال - رَخِوَاللَّهُ عَنهُ - برقم (٩٦) وقال بعده: هذا حديث حسن صحيح. ونقل عن البخاري قوله: (أَحْسَنُ شَيْءٍ فِي هَذَا البَابِ حَدِيثُ صَفْوَانَ بْنِ عَسَّالٍ). والغائط والبول نجس معتاد.

وعن عبد الله بن زيد رَضَالِللهُ عَنهُ قال: شُكي إلى النبي عَلَيْكُ الرجل يُحيَّل إليه أنه يعد الشيء في الصلاة؟ قال: «فلا ينصرف حتى يسمع صوتاً أو يجد ريحاً» متفق عليه، والريح طاهرة معتادة.

وعن علي رضى الله عنه قال: (كنت رجلا مذَّاء وكنت أستحي أن أسأل النبي عَلَيْ لمكان ابنته، فأمرت المقداد بن الأسود فسأله؟ فقال: «يغسل ذكره ويتوضأ»). متفق عليه، والمذي نجس غير معتاد.

وعن عائشة رَضَالِلَهُ عَنْهَا قالت: (جاءت فاطمة بنت أبي حبيش إلى النبي عَلَيْهُ فقالت: يا رسول الله إني امرأة أستحاض فلا أطهر، أفأدع الصلاة؟ قال: «لا، إنما ذلك عِرق وليس بالحيضة، اجتنبي الصلاة أيام محيضك، ثم اغتسلي، وتوضئي لكل صلاة»). رواه أبو داود وصححه في الإرواء (١٠٩)

وهذا الحديث يستدل به للنقض بالنادر لأن دم الاستحاضة غير معتاد ومع ذلك أمرت بالوضوء.

ولأن النادر لا يخلو في الغالب من بلة تتعلق به فينتقض الوضوء بها.

ويستثنى مما تقدم الخارج الدائم كمن به سلس البول والمستحاضة فإنه إذا توضأ بعد دخول الوقت ثم خرج منه البول أو الدم فهو محكوم له بالطهارة للضرورة.

#### (والخارج الفاحش النجس من الجسد)

هـذا الثاني، وهو خروج النجاسة من بقية البدن أي مـن موضع من البدن غير السبيلين،

فإن كان الخارج النجس من بقية البدن بولا أو غائطا فإنه ينقض مطلقا، أي

سواء أكان قليلا أم كثيرا؛ لعموم قوله تعالى: ﴿أَوْ جَاءَ أَحَـدٌ مِنْكُمْ مِنَ الْغَائِطِ﴾ وعموم قوله ﷺ: «ولكن من غائط وبول ونوم».

وإن كان الخارج النجس من بقية البدن غير البول والغائط كالدم والقيء والقيح فإنه ينقض إن كان فاحشاً أي كثيرا، أما القليل منه فلا ينقض.

وضابط الكثير، أن يكون فاحشا في نفس كل أحد بحسبه، فإن اعتقد أن هذا الخارج فاحشا لم ينتقض، وإن اعتقد أنه ليس فاحشا لم ينتقض، عملا باعتقاده.

وأدلة هذا الناقض:

ووجه الدلالة منه: أنه على بأن الدم الخارج دم عرق فدل على أن دماء العروق الخارجة من البدن توجب الوضوء، ولم يعلل الوضوء لأجل خروج الدم من السبيل.

وروى معدان بن طلحة عن أبي الدرداء أن النبي على قاء فتوضأ فلقيت ثوبان في مسجد دمشق، فذكرت له ذلك فقال: صدق، أنا صببت له وَضوءه. رواه أحمد والترمذي وقال: هذا أصح شيء في هذا الباب. وصححه الألباني في الإرواء (١١١).

ولا ينقض اليسير لقول ابن عباس رَعَوَلِكُ عَنْهُمَا في الدم: إذا كان فاحشاً فعليه الإعادة. قال الإمام أحمد: عدة من الصحابة تكلموا فيه ابن عمر عصر بثرة فخرج دم وصلى ولم يتوضأ، وابن أبي أوفى عصر دملاً، وذكر غيرهم ولم يعرف لهم مخالف في عصرهم، فكان إجماعاً(۱).

<sup>(</sup>١) ينظر: الشرح الكبير لابن أبي عمر ٢/ ١٥.

الثالث: (وزوال العقل)

زوال العقل أو تغطيته.

فإن كان بجنون أو إغماء أو سكر فإنه ينقض الوضوء كثيرا كان أو قليلا، وهذا بالإجماع؛ لأن هؤلاء لا يشعرون بحال.

وإن كان تغطية العقل بنوم فالنوم الناقض هو النوم المستغرق، فإذا نام بحيث لو بحيث لو انتقض وضوء أحسَّ بنفسه، فإن وضوء وباق، وإذا نام بحيث لو أحدث لم يحسَّ بنفسه فقد انتقض وضوء .

دليل هذا الناقض:

روى أبو داود (٢٠٣) وابن ماجه (٤٧٧) عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «الْعَيْنُ وِكَاءُ السَّهِ، فَمَنْ نَامَ، فَلْيَتُوضَّأُ» وحسنه في الإرواء (١١٢).

وروى الإمام أحمد ١٦٨٧٩ عن معاوية بن أبي سفيان رَخَوَالِكُ عَنْهُا قال: قال رسول الله عَلَيْنَانِ اسْتُطْلِقَ الْوِكَاءُ السَّهِ، فَإِذَا نَامَتِ الْعَيْنَانِ اسْتُطْلِقَ الْوِكَاءُ السَّهِ، فَإِذَا نَامَتِ الْعَيْنَانِ اسْتُطْلِقَ الْوِكَاءُ السَّهِ، وَحسنه الألباني في صحيح الجامع ٤١٤٨.

قال في فيض القدير ٤/ ٣٩٨: («العين وكاء السه» بفتح السين وكسر الهاء مخففا أي حفاظه عن أن يخرج منه شيء، والوكاء بالكسر ما يُشـدُّ به الكيس أو نحوه، والسَّه الدُّبر)

جعل اليقظة وكاء الدبر، لأن الوكاء هو رباط القربة، والنوم مظنة الحدث، فأقيم مقامه، فشبَّه اليقظة بالوكاء بجامع الحفظ.

وعَنْ أَنَسٍ رَضِيًا لِللَّهُ عَنْ أَنَاسٍ، مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللهِ عَيْكَ ﴿ أَنَّهُمْ كَانُوا

يَضَعُونَ جُنُوبَهُمْ فَيَنَامُونَ مِنْهُمْ مَنْ يَتَوَضَّأُ وَمِنْهُمْ مَنْ لَا يَتَوَضَّأُ» رواه أبو يعلى ٢ الم

الرابع من النواقض: (ومس المرأة بشهوة)

وهو مس الذكر الأنثى بشهوة، من غير حائل، فإنه ينقض الوضوء، على المذهب، وسواء أكانت الأنثى أجنبية أم ذات مَحْرم، كبيرة أم صغيرة، ويشترط تكون مميزة، أما من دون التمييز فلا ينقض مسها؛ لأنها ليست محلا للشهوة.

وكذا مس المرأة الذكر بشهوة فإنه ينقض الوضوء.

أما لو كان المس من أحدهما للآخر بدون شهوة أو بحائل فلا ينقض.

ودليل هذا الناقض قوله تعالى: ﴿أَوْ لامَسْتُمُ النِّسَاءَ﴾، وقرئ ﴿أو لمستم﴾ فدل على أن اللمس ينقض الوضوء.

وعن عائشة رَضَاً لِللَّهُ عَنْهَا قالت: كُنتُ أنامُ بينَ يَدَي رسولِ اللهِ عَلَيْهُ ورِجْلايَ في قِبْلَتِه، فإذا سَجَد غَمَزَنِي فقبَضْتُ رِجْلَيَّ. مُتَّفَقٌ عليه. وللنَّسائِيِّ: مَسَّنِي برِجْلِه.

فدل على أن اللمس لغير شهوة لا ينقض(١).

الخامس من النواقض: (ومس الفرج باليد قبلا كان أو دبرا)

أي أن يمس فرج الآدمي ذكراكان أو أنثى بغير حائل قُبُلاكان أو دُبُرا، بشهوة أو بغير شهوة، فإن وضوءه ينتقض.

<sup>(</sup>۱) والقول الثاني: أن مس المرأة لا ينقض الوضوء ولو كان بشهوة، وهو رواية عن الإمام أحمد؛ لأن النبي على قبل بعض نسائه ثم صلى ولم يتوضأ، رواه الترمذي، وصححه الألباني، ولأن هذا مما تعم به البلوى فلو كان ناقضا لبينه النبي على وأما الآية (أو لامستم النساء) فالمراد به الجماع، كما فسره ابن عباس رَحَالَتُهَا .

وسواء أكان المس بظهر كفه أم ببطن الكف فإنه ينقض، والكف: من رؤوس الأصابع إلى الكوع. والكوع: طرف الزند الذي يلي الإبهام. أما لو مسه بغير اليد كساعده فلا ينقض، وكذا بظفره لا ينقض. دليل هذا الناقض:

حديث بسرة بنت صفوان رَضَالِللهُ عَنْهَا أن النبي عَلَيْهُ قال: «من مس ذكره فليتوضأ» قال الإمام أحمد: هو حديث صحيح. وصححه في الإرواء (١١٦).

وفي حديث أبي أيوب وأم حبيبة رَضَّالِللهُ عَنْهُمَ أَن النبي عَيَالِيَّةٍ قال: «من مس فرجه فليتوضأ» قال الإمام أحمد: حديث أم حبيبة صحيح. وصححه في الإرواء (١١٧).

قال الفيومي في المصباح المنير: الفرج من الإنسان يطلق على القبل والدبر؛ لأن كل واحد منفرج أي منفتح، وأكثر استعماله في العرف في القبل.

ونصُّه في الحديث على نقض الوضوء بمس فرج نفسه ولم يهتك به حرمة تنبيه على نقضه بمسه من غيره.

ولا ينقض بمس الخصيتين أي الأنثيين(١).

<sup>(</sup>۱) والقول الثاني: أن مس الفرج لا ينقض الوضوء، وهو رواية عن الإمام أحمد؛ لحديث طلق بن علي رَحَوَلَسُعَنهُ جاء رجل إلى النبي علي فقال يا رسول الله ما ترى في مس الرجل ذكره بعدما يتوضأ؟ فقال: (وهل هو إلا بضعة منك) رواه أبو داود، وذكر الحافظ في التلخيص ١/ ٢ أن الفلاس وابن حبان والطبراني وابن حزم صححوه، وقال ابن المديني: هو عندنا أحسن من حديث بسرة. وقال الطحاوي: إسناده مستقيم غير مضطرب بخلاف حديث بسرة.

واختار شيخ الإسلام ابن تيمية رَحَمُ أَللَهُ تَعَالَىٰ كما في مجموع الفتاوى ٢١/ ٢٤١ أن الوضوء منه مستحب جمعا بين الأدلة بحمل الأمر به على الاستحباب.

السادس: (وأكل لحم الجزور)

أكل لحم الإبل ينقض الوضوء.

لحديث جابر بن سمرة رَضَالِللهُ عَنهُ أن رجلاً سأل النبي عَلَيْكَ : أنتوضاً من لحوم الغنم؟ قال: «إن شئت توضاً ، وإن شئت لا تتوضاً ». قال: أنتوضاً من لحوم الإبل؟ قال: «نعم توضاً من لحوم الإبل» رواه مسلم.

ولحديث البراء رَضَالِكُ عَنْهُ سئل رسول الله ﷺ عن الوضوء من لحوم الإبل فقال: توضؤوا منها. رواه أبو داود.

ولا ينقض الوضوء شرب مرق لحم الإبل لأنه ليس لحما.

وكذا لبنها لا ينقض الوضوء، لكن يستحب الوضوء منه لحديث البراء رَضَاً لللهُ عَنْهُ أَنْ النبي عَلَيْهُ قَال: «توضأ من لحوم الإبل وألبانها» رواه الشالنجي بإسناد جيد كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية في شرح العمدة ١/ ٣٣٥.

والصارف للأمر من الوجوب إلى الاستحباب حديث العرنيين لما أمرهم النبي عَلَيْ أَن يشربوا من ألبان الإبل وأبوالها، فإنه لم ينقل أنه عَلَيْ أمرهم بالوضوء من ألبانها.

السابع: (وتغسيل الميِّت)

تغسيل الميت، ذكرا كان أو أنثى، صغيرا أو كبيرا.

لأن ابن عمر وابن عباس رَضَالِلهُ عَنْهُ كانا يأمران غاسل الميت بالوضوء. وقال أبو هريرة: أقل ما فيه الوضوء. ولا نعلم لهم مخالفاً في الصحابة، قاله في المغنى ١/ ٢٥٦.

والغاسل هو مَن يُقلِّبه ويباشره، ولو كان ذلك مرة واحدة، لا مَن يصب عليه الماء أو ييممه (١).

<sup>(</sup>١) والقول الثاني: أن تغسيل الميت لا ينقض الوضوء، وهو قول أكثر العلماء؛ لحديث =

الثامن: (الردة عن الإسلام أعاذنا الله منها)

فالصحيح من المذهب أن الردة من النواقض.

لقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ يَكْفُرْ بِالْأَيْمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ ﴾ وقوله: ﴿ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُهُ ﴾

والوضوء عمل فتُحبطه الردة وتبطله.

\*\*\*

<sup>=</sup> ابن عباس رَحَوَلَيَّهُ عَنْهُمَا مر فوعا: (ليس عليكم في غَسل ميتكم غُسل إذا غسلتموه، فإن ميتكم ليس بنجس، فحسبكم أن تغسلوا أيديكم) رواه الحاكم، وحسنه الحافظ ابن حجر.

→﴿ الدرس الأول ﴿ --------

#### قال رَحِمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَىٰ:

## (الشرط الخامس: إزالة النجاسة من ثلاثٍ: من البدن، والثوب، والبقعة، والدليل قوله تعالى: ﴿وَثِيَابَكَ فَطَهِّرْ ﴾)

هذا الشرط الخامس من شروط صحة الصلاة، وهو اجتناب المصلي للنجاسة في بدنه وثوبه وبقعته التي يصلي بها.

لقوله تعالى: ﴿وَثِيَابَكَ فَطَهِّرْ ﴾ وقوله ﷺ: «تنزهوا من البول، فإن عامة عذاب القبر منه» رواه الدارقطني وصححه في الإرواء ٢٨٠.

والتنزه: البعد، والمراد اطلبوا النزاهة.

وقوله لأسماء رَضَالِللَهُ عَنْهَا في دم الحيض: «تحته، ثم تقرصه بالماء، ثم تنضحه، ثم تصلى فيه» متفق عليه.

وأمره عَلَي بصب ذنوب من ماء على بول الأعرابي الذي بال في طائفة المسجد.

وهذا الشرط مقيد بالقدرة، أي إذا كان قادرا على تطهير بدنه وثوبه وبقعته، فإن عجز سقط عنه.

وإن علم أن النجاسة كانت في الصلاة لكنه صلى ناسيا أنها أصابته فلم يذكر إلا بعد الصلاة فصلاته صحيحه؛ لأن النبي على خلع نعليه لما علم أن فيهما نجاسة وهو يصلي، وبنى على صلاته، ولم يعد.

ولأن هذا من باب التروك، أو النواهي، فيعذر فيها بالجهل والنسيان.

#### قال رَحْمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَىٰ:

(الشرط السادس. ستر العورة. أجمع أهل العلم على فساد صلاة من صلى عريانا وهو يقدر. وحد عورة الرجل من السرة إلى الركبة، والأمة كذلك، والحرة كلها عورة إلا وجهها في الصلاة. والدليل قوله تعالى: ﴿ يَا بَنِي آدَمَ خُذُوا زِينَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ أي عند كل صلاة).

معنى ستر العورة: تغطية ما يقبُّح ظهوره ويُستحيى منه.

يشترط لصحة الصلاة ستر العورة مع القدرة بشيء لا يصف لون البشرة، من بياضها أو سوادها؛ لأن الستر إنما يحصل بذلك.

ودليل هذا الشرط قوله تعالى: ﴿يا بني آدم خُذُوا زِينَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ أي عند كل صلاة، وأقل ما يصدق عليه أنه أخذُ للزينة ستر العورة.

ولحديث جابر رَضِاً لِللَّهُ عَنْهُ أَن النبي عَلَيْكَ قال له في الثوب: «إن كان ضيقا فاتزر به، وإن كان واسعا فالتحف به» رواه البخاري

وقوله عَلَيْهُ: «لا يقبل الله صلاة حائض إلا بخمار» رواه أبو داود وصححه في الإرواء ٢٦٧. والمراد بالحائض أي التي بلغت سن الحيض.

ويجب ستر العورة في الصلاة، ولو كان يصلي خاليا، أو في ظلمة.

تنبيه: ذكر الشيخ ابن عثيمين رَحَمُ اللهُ تَعَالَى في الفتاوى ٢٦ / ٢٦٣ أن لبس الثياب في الصيف الشفافة وتحتها سراويل قصير لا تصل إلى الركبة حرام، ولا تجوز الصلاة به.

وقال أيضا: الثياب الشفافة التي تصف البشرة غير ساترة ووجودها كعدمها وبناء على ذلك فإن صلاتهم غير صحيحة.

### وقوله: (وحدُّ عورة الرجل من السرة إلى الركبة، والأمة كذلك)

عورة الرجل وكذا الذكر البالغ عشر سنين ما بين السرة إلى الركبة.

فعن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده مرفوعاً «ما بين السرة والركبة عورة» رواه الدارقطني. وحسنه في الإرواء ٢٧١.

وكذا عورة الأمة - يعني في الصلاة - ما بين السرة والركبة، والقول الثاني: أن عورتها في الصلاة كالحرة.

#### وقوله: (والحرة كلها عورة إلا وجهها في الصلاة)

أي يجب على الحرة البالغة أن تستر في الصلاة فرضها أو نفلها جميع بدنها إلا الوجه.

لحديث عَبْدِ اللهِ بن مسعود رَضَالِلَهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ، قَالَ: «المَرْأَةُ عَوْرَةُ، فَإِذَا خَرَجَتْ اسْتَشْرَفَهَا الشَّيْطَانُ» أخرجه الترمذي ١١٧٣، وقال: «هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ غَرِيبٌ» وصححه الألباني في الإرواء ٢٧٣.

والحديث عام في جميع بدن المرأة، واستثني الوجه للإجماع على أنه ليس من العورة في الصلاة، فيبقى على العموم فيما عداه.

وجواز كشف المرأة وجهها في الصلاة مجمع عليه، قال ابن قدامة في المغني ١/ ٤٣٠: (لَا يَخْتَلِفُ الْمَذْهَبُ فِي أَنَّهُ يَجُوزُ لِلْمَرْأَةِ كَشْفُ وَجْهِهَا فِي الصَّلَاةِ، وَلَا نَعْلَمُ فِيهِ خِلَافًا بَيْنَ أَهْلِ الْعِلْمِ).

وكذا أجمع الفقهاء على أن ما عدا الوجه والكفين والقدمين يعد عورة في الصلاة، ليس لها كشف شيء منه.

قال ابن أبي عمر في الشرح الكبير ٣/ ٢٠٨: (وأما ما عدا الوجه والكفين والقدمين، فهو عورة بالإجماع، لا نعلم فيه خلافا).

وأما الكفان في الصلاة فمذهب الحنابلة عدم جواز كشفهما.

والجمهور على جواز كشفهما، وهو رواية عن الإمام أحمد، اختارها شيخ الإسلام ابن تيمية؛ لأن سترهما لو كان واجبا لبينه النبي عليه.

وأما القدمان فلا يجوز كشفهما في الصلاة عند الجمهور.

قال الشيخ ابن باز في فتاويه ١٠/١٠: الكفان الأمر فيهما واسع وسترهما أفضل خروجامن الخلاف، أما القدمان فالواجب سترهما في الصلاة عند الجمهور.

وأما عورتها خارج الصلاة فكلها عورة عند الرجال الأجانب حتى وجهها وكفيها.

#### ومن أدلة وجوب تغطية المرأة لوجهها(١):

١- قول ه سبحانه مخاطبًا الصحابة الكرام، عند سؤالهم لأمهات المؤمنين، رَضَّ لِللَّهُ عَنْهُمُ أَجمعين: ﴿ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعًا فَاسْأَلُوهُنَّ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ المؤمنين، رَضَّ لِللَّهُ عَنْهُمُ أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ ﴾ هذه الآية، عُرفت بآية الحجاب، وكان نزولها في شهر ذي القعدة، سنة خمس من الهجرة، وسبب نزولها ما رواه البخاري عن أنس رَضَ لِللَّهُ عَنْهُ قال: قال عمر رَضَ لِللَّهُ عَنْهُ: قلت: يا رسول الله يدخل عليك البروالفاجر، فلو أمرت أمهاتِ المؤمنين بالحجاب. فأنزل الله آية الحجاب.

ولما نزلت هذه الآية، حجب النبي عَلَيْ نساءه، وحجب الصحابة نساءهم عن الرجال الأجانب، رَضَ اللهُ عَمْ جميعاً وأرضاهم، وبيّن الله جل وعلا في هذه الآية، أن الحكمة من فرض الحجاب أنه أطهر لقلوب الرجال والنساء، وإذا خوطب بهذه الآية الصحابة وأمهات المؤمنين رَضَ الله عَمْ مع كمال تقواهم وطهارة قلوبهم، فخطاب غيرهم من الرجال والنساء بهذه الآية، أولى وأولى.

<sup>(</sup>١) انظر: رسالة الحجاب للشيخ ابن عثيمين رَحْمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَى.

٢ - قولُ الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُ قُلْ لِأَزْوَاجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَاءِ الْمُؤْمِنِينَ عُلَيْهِنَّ مِنْ جَلَابِيبِهِنَ ذَلِكَ أَدْنَى أَنْ يُعْرَفْنَ فَلَا يُؤْذَيْنَ وَكَانَ اللهُ غَفُورًا رَحِيمًا ﴾ يُدْنِينَ عَلَيْهِنَ مِنْ جَلَابِيبِهِنَ ذَلِكَ أَدْنَى أَنْ يُعْرَفْنَ فَلَا يُؤْذَيْنَ وَكَانَ الله غَفُورًا رَحِيمًا ﴾ فأمر الله تعالى النساء بأن يرخين جلابيبَهن على أبدانهن، والجلباب للمرأة، هو الكساء الكثيف، الذي تشتمل به المرأة، من رأسها إلى قدميها، ساتراً لجميع بدنها، وما عليها من لباس وزينة، وهو بمعنى العباءة التي تلبسها النساء في بلادنا، فمتى ما سترت المرأة بدنها بجلبابها، لم يطمع فيها أهل الفساد، ودل في بلادنا، فمتى ما سترت المرأة بدنها بجلبابها، لم يطمع فيها أهل الفساد، ودل ذلك على عفتها وصيانتها، ولهذا قال جل وعلا: ﴿ ذَلِكَ أَدْنَى أَنْ يُعْرَفْنَ فَلَا يُؤْذَيْنَ ﴾ فمن تكشف وجهها فهي عرضة لأذية المفسدين وغرض للطامعين.

٣- قوله سبحانه: ﴿قُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ذَلِكَ أَزْكَى لَهُمْ إِنَّ اللهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ \* وَقُلْ لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ وَيَحْفَظْنَ فُرُوجَهُنَّ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ ﴾ فأمر الله تبارك وتعالى الرجال والنساء بغض البصر وحفظ الفرج، وما ذاك إلا لعظم فاحشة الزنا، وأن غض البصر سبب لحفظ الفرج من الحرام، ولا يتم غض البصر إلا بالحجاب التام لجميع بدن المرأة، لأن كشف المرأة لوجهها يدعو إلى النظر إليها والتلذذ بها، وهو طريق إلى الوقوع فيما حرم الله تعالى. ثم قال سبحانه: ﴿ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتُهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا ﴾ أي لا يبدين شيئًا من الزينة للرجال الأجانب إلا ما ظهر منها اضطراراً بغير قصد، كما لو انكشف شيء من زينتها بسبب الرياح، أو كانت الزينة ظاهرة لا يمكن إخفاؤها كظاهر الجلباب، ثم قال تعالى: ﴿ وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ ﴾ هذا أمر من الله تعالى للنساء، أن يلقين بالخمار على الرأس والوجه والعنق والصدر، وهذا ما فهمه نساء الصحابة رَضِيًا للهُ عَنْ هُنَّ من الآية، ففي صحيح البخاري عن عائشة رَضَاً لِنَّهُ عَنْهَا قالت: «يرحم الله نساء المهاجرات الأُول، لما أنزل الله ﴿وَلْيَضْرِبْنَ

بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ ﴾ شـققن مروطهن فاختمرن بها. قال الحافظ ابن حجر: «قوله (فاختمرن) أي غطين وجوههن»

٤- قول ه تعالى: ﴿ وَ لَا يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِ نَ لِيُعْلَمَ مَا يُخْفِينَ مِنْ زِينَتِهِنَ ﴾ فقد نهى الله عز وجل نساء المؤمنين من الضرب بأرجلهن، لئلا يُسمع صوت ما عليه ن من الحلي في أرجلهن، كالخلاخل، فيكون ذلك سبباً في الفتنة بهن، وهذا يدل على أن كشفها لوجهها أولى بالتحريم، لأن الفتنة به أشد وأعظم، من مجرد الضرب بالرجل.

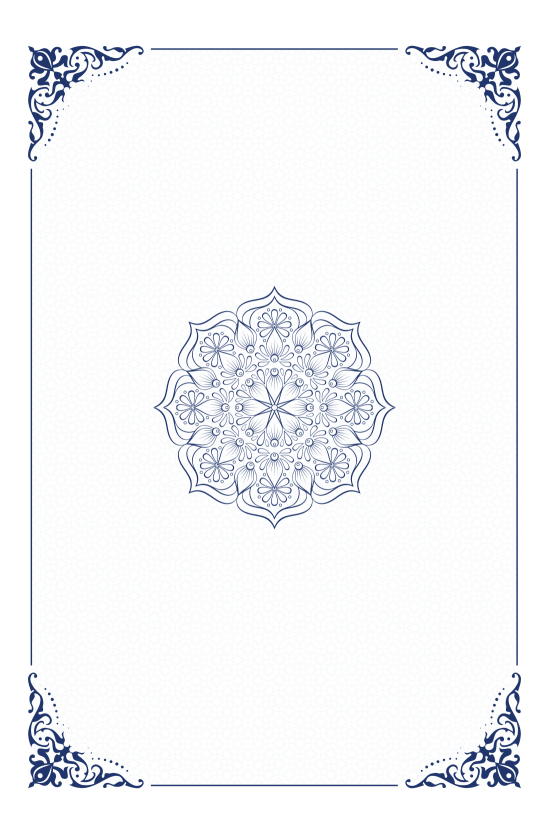
٥ - قول ه جل وعلا: ﴿ وَالْقُواعِدُ مِنَ النِّسَاءِ اللَّاتِي لَا يَرْجُونَ نِكَاحًا فَلَيْسَ عَلَيْهِنَّ جُنَاحٌ أَنْ يَضَعْنَ ثِيَابَهُنَّ غَيْرَ مُتَبَرِّجَاتٍ بِزِينَةٍ وَأَنْ يَسْتَعْفِفْنَ خَيْرٌ لَهُنَّ ﴾ فقد رخص الله جل وعلا للنساء العجائز كبيرات السن، اللاتي لا يرجون نكاحًا، فلا يُطمع فيها ولسن محلاً لنظر الرجال، رخص الله لهن، في خلع ثيابهن الظاهرة من الجلباب والخمار، غيرَ مظهرات لزينة، والرخصة لهؤ لاء الكبيرات في ترك الحجاب، تدل على أن غيرهن من النساء، لا رخصة لهن في تركه، بل يجب عليهن أن يأخذن بالعزيمة، وهي ستر جميع البدن.

٦- قول عائشة رَضَوَالِلَّهُ عَنْهَا: كان الركبان يمرون بنا، ونحن مع رسول الله عَلَيْهُ محرمات، فإذا حاذونا، سدلت إحدانا جلبابها من رأسها على وجهها، فإذا جاوزونا كشفناه. رواه أحمد.

٧- وفي قصة الإفك المشهورة أن عائشة رَضَّالِللَّهُ عَنْهَا لما ذهب الجيش وتركوها، جلست تنتظرهم حتى أخذها النوم، فجاء صفوان بن المعطل رَضَّالِللَّهُ عَنْهُ، قالت عائشة رَضَّالِللَّهُ عَنْهُ، وكان صفوان يراني قبل الحجاب - أي قبل فرض الحجاب في السنة الخامسة - قالت: فاستيقظت باسترجاعه حين عرفني، فخمرت وجهى عنه بجلبابي. متفق عليه.

٨- وعن ابن عمر رَضَالِلهُ قال: قال رسول الله على: «من جر ثوبه خيلاء لم ينظر الله إليه يوم القيامة» فقالت أم سلمة: فكيف يصنع النساء بذيولهن؟ قال «يرخين شبراً» فقالت: إذاً تنكشف أقدامهن. قال «يرخينه ذراعاً لا يزدن عليه» رواه أحمد. فإذا أُمرت المرأة بإرخاء ثوبها، لأجل أن تستر قدميها عن الرجال الأجانب، فستر وجهها أولى بالوجوب، لكونه موضع الفتنة، ولا يظن بهذه الشريعة الحكيمة أن تأمر المرأة بستر قدميها، وتبيح لها كشف وجهها، الذي هو محل النظر والافتتان.

والحمد لله رب العالمين



#### الدرس الثاني

الحمد لله ... أما بعد.

فبقي معنا مسألة تتعلق بشرط ستر العورة، وهي: حكم انكشاف العورة في الصلاة:

## الأحوال أربع:

١ – أن يكون عمدا، فتبطل الصلاة يسيرا كان المكشوف من العورة أو
كثيرا طال الزمن أو قَصُر. لأن التحرز منه ممكن من غير مشقة.

٢- ألا يكون عن عمد، فله ثلاث حالات:

أ- إذا كان المنكشف من العورة فاحشا عرفا وطال الزمن أعاد؛ لأن التحرز منه ممكن من غير مشقة.

ب- إذا كان فاحشا عرفا وقصر الزمن لم يعد؛ لأنه يسير في الزمن، أشبه
اليسير في القدر.

ت- إذا كان يسيرا قصر الزمن أو طال لم يعد. لأن اليسير يشق الاحتراز منه، فعفي عنه كيسير الدم. ولأن ثياب الأغنياء لا تخلو من فتق وثياب الفقراء لا تخلو من خرق غالبا والاحتراز عن ذلك يشق فعفي عنه.

وحد اليسير ما لا يفحش في النظر عادة، ويختلف الفحش بحسب المنكشف، فيفحش من السوأة ما لا يفحش من غيرها.

والدليل لهذه المسألة حديث عَمْرِ و بْنِ سَلَمَة رَضَالِيَهُ عَنْهُ قال إِن قومي نَظَرُ وا فَلَمْ يَكُنْ أَحَدُ أَكْثَرَ قُرْ آنًا مِنِّي، لِمَا كُنْتُ أَتَلَقَّى مِنَ الرُّكْبَانِ، فَقَدَّمُونِي بَيْنَ أَيْدِيهِمْ، وَأَنَا ابْنُ سِتِّ أَوْ سَبْعِ سِنِينَ، وَكَانَتْ عَلَيَّ بُرْ دَةٌ، كُنْتُ إِذَا سَجَدْتُ تَقَلَّصَتْ عَنِي، فَقَالَتِ امْرَأَةٌ مِنَ الحَيِّ: أَلاَ تُعَطُّوا عَنَّا اسْتَ قَارِئِكُمْ ؟ فَاشْتَرَوْا فَقَطَعُوا لِي قَمِيصًا، فَمَا فَرِحْتُ بِشَيْءٍ فَرَحِي بِذَلِكَ القَمِيص. رواه البخاري ٢٠٧٤.

#### قال رَحْمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَىٰ:

(الشرط السابع: دخول الوقت، والدليل من السنة حديث جبريل عليه السلام: «أنه أم النبي عليه في أول الوقت، وفي آخره فقال: يا محمد: الصلاة بين هذين الوقتين وقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلصَّلَوٰةَ كَانَتُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَبَا مَوْوُونَا فَي مفروضا في الأوقات. ودليل الأوقات قوله تعالى: ﴿أَقِم ٱلصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ ٱلنَّيلِ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجُرِ إِنَّ قُرْءَانَ ٱلْفَجُرِ كَانَ مَشْهُودَا ﴾).

من شروط صحة صلاة الفريضة دخول الوقت، فمن صلى الفريضة قبل دخول الوقت لم تصح صلاته، إلا في جمع التقديم لمن يجوز له الجمع.

ودليل هذا الشرط: قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلصَّلَوٰةَ كَانَتُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَلْبَا مَّوْقُوتَا﴾

وقوله تعالى: ﴿ أَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ ﴾ الآية قال ابن عباس: دلوكها: إذا فاء الفيء.

ولحديث جبريل عَلَيْ السَّلَامُ حين أمَّ النبي عَيَالِيَّ بالصلوات الخمس في اليوم الأول في أول الوقت، ثم قال: «وَالوَقْتُ فِيمَا بَيْنَ هَذَيْنِ الوَقْتَ، ثم قال: «وَالوَقْتُ فِيمَا بَيْنَ هَذَيْنِ الوَقْتَيْنِ» رواه الترمذي ١٤٩، وصححه في الإرواء ٢٤٩.

وقت الظهر من الزوال إلى مساواة الشيء فيئه بعد فيء الزوال: والزوال: ميل الشمس إلى المغرب.

وهو الدلوك الذي أراده الله تعالى بقوله: ﴿أَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ﴾ وفي حديث ابن عمرو رَضَاً الله عَنْهُا أن النبي ﷺ قال: (وقت صلاة الظهر إذا زالت الشمس، وكان ظل الرجل كطوله ما لم يحضر العصر) رواه مسلم.

ويُعرف الزوال بزيادة الظل بعد تناهى قصره.

وينتهي وقت الظهر إذا ساوى الشاخص فيئه بعد فيء الزوال.

وذلك أن الشمس إذا طلعت يكون للشاخص ظل من جهة المغرب، وكلما ارتفعت الشمس نقص الظل حتى إذا صارت فوق الرؤوس وسط النهار تقلص الظل إلا شيئا يسيرا يسمى فيء الزوال، فإذا زالت الشمس إلى جهة المغرب أدنى زوال دخل وقت الظهر، فإذا صار فيء الشاخص كطوله بعد فيء الزوال انتهى وقت الظهر ودخل وقت العصر.

فتضبط ما زالت عليه الشمس من الظل ثم تنظر الزيادة عليه فإذا بلغت قدر الشاخص فقد انتهى وقت الظهر.

وتعجيل الظهر أفضل إلا في شدة الحر فالسنة الإبراد؛ لقول تعالى: ﴿ أَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ ﴾ ولقوله عَلَيْهِ: «كان يصلي الهجير حين تدحض الشمس» أي تزول.

أما في شدة الحر فيسن الإبراد بالظهر، فتؤخر لقوله عليه المناه المناه المناه الما المناه المام المناه المام ا

وفيحها: شدة غليانها، وانتشار لهبها ووهجها. وهو نَفَس من جهنم. فتؤخر حتى ينكسر الحر، لقرب وقت العصر.

وليس المراد أن يترك صلاة الجماعة في المسجد لأجل الإبراد؛ لأن الواجب لا يُترك للسنة، وإنما المراد المعذور ونحوه.

والإبراد مسنون في غير الجمعة فيسن تقديم الجمعة مطلقا في شدة الحر وغيره، لعموم حديث سلمة بن الأكوع رَضَيَّكُ عَنْهُ قال: كنا نجمِّع مع رسول الله عَلَيْهُ إذا زالت الشمس. متفق عليه

ووقت العصر من خروج وقت الظهر إلى الاصفرار(١).

وقت الظهريلي وقت العصر من غير فصل بين الوقتين، فيبدأ من مصير ظل كل شيء مثله بعد فيء الزوال، ويمتد الوقت المختار للعصر حتى اصفرار الشمس.

لحديث ابن عمرو رَضَالِلَهُ عَنْهُا، وفيه: «ووقت العصر ما لم تصفر الشمس» رواه مسلم.

ووقت الضرورة من اصفرار الشمس إلى الغروب، ولا يجوز أن يصلي العصر في وقت الضرورة إلا من عذر؛ لحديث أنس رَضَالِللهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ إِذَا رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ عَنْهُ يَقُولُ: «تِلْكَ صَلَاةُ الْمُنَافِقِ، يَجْلِسُ يَرْقُبُ اللهَ عَشَلَ مَسَ حَتَّى إِذَا كَانَتْ بَيْنَ قَرْنَيِ الشَّيْطَانِ، قَامَ فَنَقَرَهَا أَرْبَعًا، لَا يَذْكُرُ اللهَ فِيهَا إِلَّا قَلِيلًا» رواه مسلم ٢٢٢.

ولو أبيح تأخيرها لما ذمه عليه وجعله علامة للنفاق.

<sup>(</sup>۱) معنى الاصفرار: قال الشيخ ابن بسام في توضيح الأحكام ۱/ ٤٢١: (تكون صفراء عند قربها من الغروب، والصفرة لون دون الحمرة) وفي شرح البلوغ للشيخ ابن عثيمين ٢/ ٢٢: (الشمس بيضاء لا تدركها العين، فإذا قربت من الغروب صارت صفراء، وإذا اصفرت خرج وقت العصر).

أما من له عذر في التأخير فلا إثم عليه كالحائض تطهر في وقت الضرورة والكافر يسلم والصبي يبلغ والمجنون يفيق فهؤلاء يصلونها في الوقت أداء.

وقت المغرب من الغروب إلى غياب الشفق الأحمر:

والمراد غروب قرص الشمس جميع بحيث لا يُرى منه شيء، لا من سهل ولا من جبل.

لما في الصحيحين عن سلمة بن الأكوع رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ قال: كان رسول الله عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَنْهُ عَالَ كان رسول الله عَلَيْكُ يَكُمُ عَنْهُ عَالَ الله عَلَيْكُ عَنْهُ عَالَيْهُ عَنْهُ عَالِمَ الله عَلَيْكُ عَنْهُ عَالِمُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَنْهُ عَالَى اللهُ عَلَيْكُ عَنْهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَنْهُ عَلَيْكُ عَنْهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَنْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَنْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَنْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَنْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَنْهُ عَلَيْكُ عَلِي اللّهُ عَلَيْكُ عَلِي عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيْكُ عَلِي عَلَيْكُ عَلِي عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيْ

ودليل امتداد وقتها إلى مغيب الشفق ما رواه ابن عمرو رَضَالِللهُ عَنْهُا وفيه: (ووقت المغرب ما لم يغب الشفق) رواه مسلم.

والمرادهنا بالشفق أي الأحمر، لما جاء في صحيح مسلم من حديث ابن عمر و رَضَالِلَهُ عَنْهُا (ما لم يسقط ثور الشفق).

قال في النهاية: ثور الشفق: أي انتشاره وثوران حمرته.

ووقت العشاء من غياب الشفق إلى نصف الليل:

وهـذا وقت الاختيار، ووقت الضرورة من نصـف الليل إلى طلوع الفجر الصادق.

ولا خلاف بين الفقهاء أن أول وقت العشاء هو مغيب الشفق الأحمر.

لحديث بريدة رَضَالِيَّهُ عَنْهُ وفيه: أن النبي عَلَيْكَ صلى العشاء في اليوم الأول حين غاب الشفق. رواه مسلم.

ولحديث ابن عمرو رَضَوَلِيَّهُ عَنْهُا وفيه: «ووقت العشاء إلى نصف الليل» رواه مسلم.

ويعرف نصف الليل بأنه ما بين غروب الشمس إلى طلوع الفجر، فنصف هذه المدة هو نصف الليل.

ويمتد وقت الضرورة للعشاء إلى طلوع الفجر الثاني.

ويحرم فعل العشاء في وقت الضرورة بلا عذر.

والفجر الثاني يسمى الفجر الصادق، وهو البياض المعترض بالمشرق ولا ظلمة بعده.

والفرق بينه وبين الفجر الأول (الكاذب):

١ - أن الفجر الأول ممتد طو لا من المشرق إلى المغرب، والثاني معترض من الشمال إلى الجنوب.

٢- أن الفجر الأول يأتي بعده ظلمة، والثاني يزداد نوره.

٣- أن الأول بينه وبين الأفق ظلمة، والثاني متصل بالأفق ليس بينهما ظلمة.

ووقت الفجر من طلوع الفجر الصادق إلى طلوع الشمس:

هذا آخر الأوقات.

ولا خلاف بين الفقهاء أن أول وقت الفجر من طلوع الفجر الصادق لحديث ابن عمرو رَضَالِلَهُ عَنْهُا، وفيه: «ووقت الصبح من طلوع الفجر ما لم تطلع الشمس» رواه مسلم.

وينتهى بطلوع الشمس لهذا الحديث.

#### قال رَحْمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَىٰ:

(الشرط الثامن: استقبال القبلة. والدليل قوله تعالى: ﴿قَدْ نَرَىٰ تَقَلُّبَ وَجُهِكَ فِي ٱلسَّمَآءِ ۖ فَلَنُولِّيَنَّكَ قِبُلَةَ تَرْضَلَهَا ۚ فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحُرَامِ وَحُيثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُّواْ وُجُوهَكُمْ ﴾).

فمن شروط صحة الصلاة استقبال الكعبة المشرفة.

ودليل هذا الشرط الآية التي ذكرها الشيخ رَحْمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَى: ﴿فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَ الشَيخِ رَحْمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَى: ﴿فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللللْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ الللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ الللْمُلِمُ الللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُ الللْمُلِمُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولِمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ ا

وفي حديث المسيء في صلاته قال عَلَيْهُ «إذا قمت إلى الصلاة فأسبغ الوضوء، ثم استقبل القبلة» متفق عليه.

ولا تصح الصلاة بدون الاستقبال، ويُستثنى من هذا الشرط:

- ١ العاجز عن استقبال القبلة، كالمربوط لغير القبلة، والمريض العاجز عن استقبالها؛ لقول الله تعالى: ﴿فَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ مَا ٱسْتَطَعْتُمُ ﴾.
- ٢- حال اشتداد الحرب؛ لقول ابن عمر رَضَالِلهُ عَنْهُا: فإن كان خوف أشد من ذلك صلوا قياما على أقدامهم أو ركبانا مستقبلي القبلة وغير مستقبليها. قال نافع: لا أرى عبد الله بن عمر ذكر ذلك إلاعن النبي عَلَيْكِي . رواه البخاري.
- ٣- المتنفل المسافر الراكب السائر لا النازل، فيصلي لجهة سيره؛ لحديث ابن عمر رَضِيَالِيَّهُ عَنْهُا قال: كان رسول الله عَلَيْ يسبح على راحلته قِبَل أي وجه توجه، ويوتر عليها غير أنه لا يصلي عليها المكتوبة. متفق عليه والواجب على من كان قريبا من الكعبة، وهو مَن أمكنه معاينتها أو

الخبر عن يقين أن يصيب عينها، أي أن يستقبل نفس الكعبة لا جهتها؛ لأنه قادر إلى التوجه إلى عينها قطعا، فلم يجز العدول عنه، وأما من بعُد عن الكعبة فالواجب استقبال جهتها؛ لقوله عليه المشرق والمغرب قبلة والارواه الترمذي.

الشرط التاسع: النية، ومحلها القلب، والتلفظ بها بدعة. والدليل: الحديث: «إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى».

هذا تاسع شروط الصلاة، وآخرها.

ولا تسقط النية بحال، فهي شرط مع العلم والجهل والذكر والنسيان؛ لأن محلها القلب، فلا يتأتى العجز عنها.

وأجمع العلماء على أن الصلاة لا تصح إلا بنية، لقوله تعالى: ﴿وَمَآ أُمِرُوٓا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّلْحَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وتقدم الكلام على بعض أحكام النية في شروط الوضوء من هذه الرسالة. قال رَحمَدُ اللَّهُ تَعَالَى:

## (وأركان الصلاة أربعة عشر:)

وهي بالاستقراء من الفقهاء.

والأركان جمع ركن، وهو جانب الشيء الأقوى، وهو ماكان في الصلاة، وينقضى شيئا فشيئا.

بخلاف الشرط فإنه ما كان خارج الصلاة، ويجب استصحابه إلى انقضاء الصلاة. والركن لا يسقط عمداً، ولا سهواً، ولا جهلاً، ومن ترك ركنا متعمدا بطلت صلاته، وإن تركه ساهيا ففيه تفصيل يذكر في باب سجود السهو من كتب الفقه.

### قال رَحِمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَىٰ:

(القيامُ مع القدرة، وتكبيرة الإحرام، وقراءة الفاتحة، والركوع، والرفع منه، والسبجود على سبعة الأعضاء والاعتدالُ منه، والجلسة بين السبجدتين، والطمأنينة في جميع الأركان، والترتيب والتشهد الأخير، والجلوس له، والصلاة على النبي على النبي على النبي على النبي على النبي المتان.

ذكرها مجملة ثم فصلها بقوله:

(الركن الأول: القيام مع القدرة. والدليل قوله تعالى: ﴿وَقُومُواْ لِلَّهِ قَالِينَ﴾).

الركن الأول: القيام مع القدرة في الفرض دون النفل.

ودليل هذا الركن قوله تعالى: ﴿ حَافِظُواْ عَلَى ٱلصَّلَوَتِ وَٱلصَّلَوْةِ ٱلْوُسُكِىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَالِ: (كانت بي بواسير، وَفَوَلِللَّهُ عَنْهُمَا قال: (كانت بي بواسير، فَقُومُواْ لِلَّهِ قَالِتِينَ ﴾ وعن عمران بن حصين رَضَالِلَّهُ عَنْهُما قال: (كانت بي بواسير، فسألت النبي عَلَيْهِ عن الصلاة؟ فقال: «صل قائماً فإن لم تستطع فقاعداً، فإن لم تستطع فعلى جنب») رواه البخاري برقم ١١١٧.

وخُص الفرض بأن القيام فيه ركن لحديث عائشة رَضَاً لِللَّهُ عَنْهَا في قيام النبي عَلَيْهُ في الليل قالت: (وَكَانَ يُصَلِّي لَيْلًا طَوِيلًا قَائِمًا، وَلَيْلًا طَوِيلًا قَاعِدًا) الحديث أخرجه مسلم ٧٣٠، فدل على أن النفل يجوز فيه أن يصلي قاعدا ولو بلا عذر.

إلا أن المتنفل إذا صلى قاعدا بلا عذر فله نصف أجر القائم، فعن عمران بن حصين رَخِيَالِيَهُ عَنْهُا قَالَ: سَأَلْتُ النّبِيّ عَيْكَةً عَنْ صَلاَةِ الرّبُلِ وَهُوَ قَاعِدٌ،

فَقَالَ: «مَنْ صَلَّى قَائِمًا فَهُو أَفْضَلُ، وَمَنْ صَلَّى قَاعِدًا فَلَهُ نِصْفُ أَجْرِ القَائِمِ ...» رواه البخاري ١١١٦.

قال الموفق في المغنى ٢/ ١٠٥: (لا نعلم خلافا في إباحة التطوع جالسا، وأنه في القيام أفضل) ثم ذكر حديث عمران رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ هذا.

وقوله: (القيام مع القدرة) أي أنه يسقط القيام عن غير القادر كالمريض؛ لما تقدم في حديث عمران رَضِوَ لِنَهُ عَنْهُ.

ومثله الخائف، كما لو كان خلف جدار قصير لو قام لرآه العدو فتصح صلاته مع ترك القيام للعذر.

وكذا المحبوس بمكان لا يقدر فيه على القيام لقصر سقفه ونحوه.

وحدُّ القيام أن يكون منتصبا، ولا يضر الانحناء اليسير الذي لا يصل إلى حد الركوع المجزئ.

فإن كان منحنيا يصل إلى حد الركوع المجزئ بلا عذر لم تصح صلاته؛ لأنه لم يأت بالقيام المفروض.

# (الثاني. تكبيرة الإحرام. والدليل: الحديث: «تحريمها التكبير، وتحليلها التسليم»)

لقول ه عليه في حديث المسيء في صلاته: «إذا قمت إلى الصلاة فأسبغ الوضوء ثم استقبل القبلة فكبر» متفق عليه، وقال النبي عليه الصلاة الطلُّه ور، وتحريمها التكبير، وتحليلها التسليم» رواه أبو داود. وصححه في الإرواء ٢٠٠١.

وسميت تكبيرة الإحرام بذلك: لأنه يحرم عليه بها ما كان مباحا له قبل ذلك، كالأكل والشرب والكلام ونحوه.

وتكبيرة الإحرام أن يقول: (الله أكبر) لا يجزئه غيرها؛ لحديث أبي حُمَيْدٍ السَّاعِدِيِّ رَضَوَلِّهُ عَنْهُ يَقُولُ: كَانَ رَسُولُ اللهِ عَيْقِيَّةٍ: «إِذَا قَامَ إِلَى الصَّلَاةِ، اسْتَقْبَلَ الْقِبْلَةَ، وَرَفَعَ يَدَيْهِ، وَقَالَ: اللهُ أَكْبَرُ » رواه ابن ماجه برقم (٨٠٣) وصححه الألباني.

ومعنى الله أكبر: أن الله تعالى أكبر من كل شيء في ذاته وأسمائه وصفاته، في ناته وأسمائه وصفاته، في في تعلى الله في قلبه، وأنه أكبر من كل شيء، فلا يلتفت إلى غيره.

ويقولها حال كونه قائماً، إماما كان أو مأموما أو منفردا، فإن ابتدأ تكبيرة الإحرام قاعدا وأتمها قائما، أو ابتدأها قائما وأتمها راكعا صحت صلاته نفلا لا فرضا؛ لأن ترك القيام يفسد الفرض فقط، ويقلبه نفلا إن اتسع الوقت لإتمام النفل والإتيان بالفرض كله قبل خروج الوقت، وإلا استأنف الفرض قائما.

وتنعقد الصلاة إن مد لام لفظ الجلالة (الله)؛ لأنها ممدودة، فغايتها زيادة مدها من غير إتيان بحرف زائد، وإن كان هذا المد الزائد لا ينبغي.

ولا تنعقد الصلاة إن مدّ همزة: الله. أو مد همزة: أكبر. لأنه يصير استفهاما فيختل المعنى، ولو قال: أكبار لم تصح صلاته؛ لأن أكبار جمع كبر، بفتح الكاف، وهو الطبل.

ويجهر الإمام بتكبيرة الإحرام بقدر ما يسمع من وراءه من المأمومين، أما المأموم والمنفرد فينطق بها بحيث يسمع نفسه، ولا بد من النطق، أما ما يفعله بعض المصلين من عدم تحريك شفتيه ولسانه فلا تصح معه الصلاة، بل لا بد من النطق، لكن المأموم لا يرفع صوته بما يشوش على من بجواره.

#### قال رَحْمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَىٰ:

(وبعدها الاستفتاحُ – وهو سنةٌ – قولُ: «سبحانك اللهم وبحمدك وتبارك اسمك، وتعالى جدك ولا إله غيرك» ومعنى «سبحانك اللهم»: أي أنزهك التنزيه اللائق بجلالك يا الله. «وبحمدك» أي ثناءً عليك. «وتبارك اسمك» أي البركة تُنال بذكرك. «وتعالى جدك»: أي ارتفع قدرك وعظم شأنك. «ولا إله غيرك»: أي لا معبود في الأرض ولا في السماء بحق سواك يا الله).

يستحب أن يستفتح بعد التكبير، بهذا الاستفتاح الذي ذكره المؤلف رَحِمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَى أو بغيره مما ورد في السنة.

ثم شرح الاستفتاح بقوله: (ومعنى «سبحانك اللهم»: أي أنزهك التنزيه اللائق بجلالك يا الله) فالتسبيح تنزيه الله عما لا يليق به من النقائص والرذائل.

(وبحمدك: أي ثناءً عليك) أي وبحمدك سبحتك، أي ونحن متلبسون محمدك.

(وتبارك اسمك: أي البركة تنال بذكرك) تبارك: أي كثُرت وعظمت بركاته، وهو مختص به تعالى، لا يجوز إطلاقه على المخلوق.

(وتعالى جَدك: أي ارتفع قدرك وعظم شأنك) ومنه قوله تعالى: ﴿وَأَنَّهُ تَعَالَى جَدُّ رَبِّنا﴾.

(«ولا إله غيرك»: أي لا معبود في الأرض ولا في السماء بحق سواك يا الله) وهذا تفسير كلمة التوحيد.

عَنْ عَائِشَةَ رَضَالِيَّهُ عَنَهَا قَالَتْ: كَانَ رَسُولُ اللهِ عَيْكِيَّ إِذَا اسْتَفْتَحَ الصَّلاةَ، قَالَ: «سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ، وَتَبَارَكَ اسْمُكَ وَتَعَالَى جَدُّكَ، وَلا إِلَهَ غَيْرَكَ»، رواه أبو داود ٧٧٦، وصححه الألباني في الإرواء ٣٤١.

عَنْ عَبْدَةَ، أَنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ رَضَالِلَهُ عَنْهُ كَانَ يَجْهَرُ بِهَوُّ لَاءِ الْكَلِمَاتِ يَقُولُ: «سُبْحَانَكَ اللهُمَّ وَبِحَمْدِكَ، تَبَارَكَ اسْمُكَ، وَتَعَالَى جَدُّكَ، وَلَا إِلَهَ غَيْرُكَ» رواه مسلم ٣٣٩.

وقد ذكر ابن القيم في زاد المعاد ١/ ١٩٥ عددا من الاستفتاحات الواردة عن النبي عَلَيْ أقتصر منها على اثنين:

«اللَّهُمَّ بَاعِدْ بَيْنِي وَبَيْنَ خَطَايَايَ كَمَا بَاعَدْتَ بَيْنَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ، اللَّهُمَّ اغْسِلْنِي مِنْ النَّانُوبِ وَالْخَطَايَا اغْسِلْنِي مِنْ النَّانُوبِ وَالْخَطَايَا كَمَا يُنَقِّي مِنَ النَّانُوبِ وَالْخَطَايَا كَمَا يُنَقِّى الثَّوْبُ الْأَبْيَضُ مِنَ الدَّنَسِ».

«اللَّهُ مَّ رَبَّ جِبْرَائِيلَ وَمِيكَائِيلَ وَإِسْرَافِيلَ، فَاطِرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ، عَالِمَ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ، أَنْتَ تَحْكُمُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ، اهْدِنِي لَمَا اخْتُلِفَ فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذْنِكَ، إِنَّكَ تَهْدِي مَنْ تَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ».

قال رَحِمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَىٰ:

(«أعوذ بالله من الشيطان الرجيم». معنى: «أعوذ» ألوذ وألتجئ وأعتصم بك يا الله. «من الشيطان الرجيم» المطرود المبعد عن رحمة الله، لا يضرني في ديني ولا في دنياي).

يسن أن يقول سرا قبل القراءة: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم.

وبيَّن الشيخ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى معناها: أي التجع وأعتصم بالله من الشيطان المطرود المبعد عن رحمة الله تعالى لا يضرني في ديني أو دنياي.

والدليل قوله تعالى: ﴿فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَٱسْتَعِذُ بِٱللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ ٱلرَّجِيمِ ﴾ والمعنى إذا أردت القراءة فاستعذ بالله. ويدل لذلك فعله عَيْنَا حيث تعوذ

قبل القراءة، كما عند أبي داود، والصارف للأمر في الآية من الوجوب إلى الاستحباب أن النبي على الله كثيرا ما يذكر بعض الآيات ضمن الأحاديث، ولم ينقل أنه كان يستعيذ فدل على أن الأمر في الآية للاستحباب.

وإن قرأ من أثناء السورة تعوذ ولم يبسمل، لعموم الأمر بالاستعاذة عند القراءة، فيشمل أولها ووسطها.

#### قال رَحْمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَىٰ:

# (وقراءة الفاتحة ركن في كل ركعة كما في الحديث: «لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب» وهي أم القرآن)

هـذا الركن الثالث مـن أركان الصلاة؛ لقوله على: «لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب» متفق عليه، وفي رواية للدارقطني برقم ١٢٢٥ بلفظ: «لا تجزئ صلاة لا يقرأ الرجل فيها بفاتحة الكتاب» وقال: هذا إسناد صحيح.

وسُميت فاتحة؛ لأنه يُفتتح بقراءتها الصلاة، وبكتابتها المصاحف.

فإن ترك حرفا منها مجمعا عليه لم تصح؛ لأنه لم يقرأها كلها، بخلاف ألف (مالك يوم الدين).

وإن ترك تشديدة واحدة، لم تصح صلاته، ولزمه استئناف الفاتحة؛ لتركه حرفا منها؛ لأن الحرف المشدد أقيم مقام حرفين، وفي الفاتحة إحدى عشرة تشديدة أولها: اللام في: الله، رب، الرحمن، الرحيم، الدين، إياك، وإياك، الصراط، الذين، وآخرها: تشديدتان في (الضالين).

قال رَحْمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَىٰ:

## ((بسم الله الرحمن الرحيم) بركة واستعانة) أي أنه يتبرك ويستعين باسم الله تعالى.

ويسن أن يقول: بسم الله الرحمن الرحيم قبل قراءة الفاتحة، وهي آية من القرآن، وليست من الفاتحة، ولا من أول كل سورة، وإنما هي آية مستقلة، فاصلة بين كل سورتين، سوى سورة براءة، فيكره ابتداؤها بها، وهي بعض آية في سورة النمل ﴿إِنَّهُ و مِن سُلَيْمَانَ وَإِنَّهُ و بِسُمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ﴾.

ويدل على أنها ليست من الفاتحة الحديث القدسي: «قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين فإذا قال: الحمد لله رب العالمين، قال الله عز وجل: حمدني عبدي ...» رواه مسلم، ولو كانت البسملة آية من الفاتحة لقال: فإذا قال: بسم الله الرحمن الرحيم.

والدليل على استحباب البسملة حديث أبي هريرة رَضَالِللهُ عَنْهُ أنه قرأ بسم الله الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الله عَلَيْهُ. رواه النسائي.

ويأتي بالبسملة سرا، وهو قول الجمهور؛ لحديث أنس رَضَالِلهُ عَنْهُ أن النبي عَلَيْهُ وأبا بكر وعمر كانوا يفتتحون الصلاة بالحمد لله رب العالمين. متفق عليه. ولمسلم: لا يذكرون بسم الله الرحمن الرحيم في أول قراءة ولا آخرها.

#### قال رَحْمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَىٰ:

((الحمد لله) «الحمد» ثناء، والألف واللام لاستغراق جميع المحامد، وأما الجميل الذي لا صنع له فيه، مثل الجمال ونحوه، فالثناء به يسمى مدحا لا حمدا).

فسَّر الشيخ رَحَمَهُ اللَّهُ تَعَالَى الحمد بالثناء على الله تعالى، وبعض العلماء يفسره بأنه وصف المحمود بالكمال محبة وتعظيما.

ثم بين الفرق بين الحمد والمدح، بأن المدح هو الثناء على المرء بالجميل الذي لا صنع له فيه كالجمال ونحوه، فهذا يسمى مدحا.

أما الجميل الذي له صنع فيه كالكرم والشجاعة ونحو ذلك فالثناء على المرء به يسمى حمدا.

((رب العالمين) «الرب» هو المعبود الخالق الرازق المالك المتصرف مربي جميع الخلق بنعمه. «العالمين» كل ما سوى الله عالم، وهو رب الجميع)

العالمين: جمع عالم، وهو كل ما سوى اللهِ تعالى، كعالم الإنس وعالم الجن وعالم الملائكة، وعالم الطير وعالم النبات وغيرها مما لا يعلمه إلا الله تعالى، فكلها تحت ملك الله سبحانه وتصرفه وقهره.

((الرحمن) رحمةً عامة بجميع المخلوقات. (الرحيم) رحمةً خاصة بالمؤمنين. والدليل قوله تعالى: ﴿وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴾)

(الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ) اسمان لله تعالى، يتضمنان إثبات صفة الرحمة لله عز وجل، على ما يليق بجلاله، والرحمن: أي ذو الرحمة الواسعة التي وسعت جميع الخلق، والرحيم: أي بالمؤمنين.

((مالك يوم الدين) يوم الجزاء والحساب، يومُ كلِّ يُجازى بعمله، إن خيرا

فخير وإن شرا فشر. والدليل قوله تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَدۡرَىٰكَ مَا يَوۡمُ ٱلدِّينِ ۞ ثُمَّ مَاۤ أَدۡرَىٰكَ مَا يَوۡمُ ٱلدِّينِ ۞ يُوۡمَ لَا تَمۡلِكُ نَفُسُ لِنَفْسِ شَيْعَا ۗ وَٱلْأَمۡرُ يَوۡمَبِذِ لِللّهِ ۞ والحديث عنه ﷺ «الكيِّس من دان نفسه وعمل لما بعد الموت، والعاجز من أتبع نفسه هواها وتمنى على الله الأماني»).

﴿مَلْلِكِ يَـوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ أي مالك يوم الجزاء والحساب، وهو اليوم الذي يدينهم الله فيه بأعمالهم، أي يجازيهم، وإنما خص يوم الدين في هذه الآية مع أنه سبحانه المالك الحقيقي للدنيا أيضا، لأن مُلكه سبحانه للآخرة لا يدعيه معه أحد من الخلق كملكهم في الدنيا، ولهذا قال سبحانه عن ملكة يوم القيامة ﴿ لِمَنِ ٱلمُلكُ ٱلنَّوْمُ لِللَّهِ ٱلْوَحِدِ ٱلْقَهَارِ ﴾.

الحديث الذي ذكرها الشيخ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى رواه الإمام أحمد (١٧١٢٣) وابن ماجه (٤٢٦٠) من حديث شداد بن أوس رَضَوْلِيَّهُ عَنْهُ.

والكيِّس هُوَ اللبيب الحازم الْعَاقِل الَّذِي ينظر فِي عواقب الْأُمُور، فَهَذَا يقهر نَفسه ويستعملها فِيمَا يعلم أَنه ينفعها بعد مَوتهَا وَإِن كَانَت كارهة لذَلِك، وَالْعَاجِز هُوَ الأحمق الْجَاهِل الَّذِي لَا يفكر فِي العواقب، بل يُتَابع نَفسه على مَا تهواه من لذاتها وشهواتها في العاجل وَإِن عَاد ذَلِك بما يضرها بعد الْمَوْت، بل قد يعود ذَلِك عَلَيْهَا بِالضَّرَرِ فِي الدُّنْيَا قبل الْآخِرَة (۱).

ومعنى: «وتمنّى على الله الأماني» أي الأماني الفارغة، فهو مع تقصيره عن طاعة ربه واتباع شهوات نفسه يتمنى على الله العفو ودخول الجنة، مع الإصرار وتركه التوبة والاستغفار (٢).

<sup>(</sup>١) انظر: شرح حديث: لبيك اللهم لبيك لابن رجب ص١٢٥، ١٢٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: التنوير للصنعاني ٨/ ٢٦٩.

((إياك نعبد) أي لا نعبد غيرَك، عهدٌ بين العبد وبين ربه أن لا يَعبدَ إلا إياه. (وإياك نستعين) عهد بين العبد وبين ربه أن لا يستعين بأحد سواه).

﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ أي لا نعبد إلا الله وحده، ولا نستعين إلا به، والعبادة هي اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال الظاهرة والباطنة.

((اهدنا الصراط المستقيم) معنى «اهدنا» دلنا وأرشدنا وثبتنا، و»الصراط» الإسلام، وقيل: الرسول، وقيل: القرآن، والكلحق. و»المستقيم» الذي لا عوج فيه)

﴿ الله تعالى ، وإذا جاء الله تعالى ، وإذا جاء بعد ثناء الله تعالى ، وإذا جاء الله تعالى ، وإذا جاء الدعاء بعد الثناء كان أقرب إلى الإجابة ، ومعنى الآية: أي أرشدنا يا ربنا ، ودلنا على الصراط المستقيم ، ووفقنا لسلوكه ، ففيها سؤال العلم النافع والتوفيق للعمل الصالح .

والصراط المستقيم هو الطريق الواضح الذي لا اعوجاج فيه، والمراد به الإسلام.

وسؤال المؤمن ربه الهداية مع كونه متصفاً بها، يراد به أن يثبته الله تعالى عليها وأن يزيده من الهدى، فإن العبد مفتقر إلى ربه، محتاج إلى تثبيته على الخير والازدياد منه.

( ﴿ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ طريق المُنعَم عليهم. والدليل قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُطِع ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُوْلَنَبِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيَّنَ وَٱلشَّهَدَآءِ وَٱلصَّلِحِينَ وَحَسُنَ أُوْلَنِكَ رَفِيقًا ﴾ )

﴿ صِرَاطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ أي هذا الصراطُ المستقيم هو صراطُ الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين، المذكورين في سورة النساء، في قوله تعالى: ﴿ فَأُوْلَئِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيِّنَ وَالصِّدِيقِينَ وَٱلشَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيِّنَ وَكُسُنَ أُوْلَئِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيِّنَ وَالصَّلِحِينَ وَحُسُنَ أُوْلَئِكَ رَفِيقًا ﴾

(﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِم﴾ وهم اليهود، معهم علم ولم يعملوا به. تَسأَلُ الله أن يجنبك طريقهم. ﴿وَلَا ٱلضَّآلِينَ﴾ وهم النصارى، يعبدون الله على جهل وضلال، تسأل الله أن يجنبك طريقهم).

﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّآلِينَ ﴾ يسأل ربه سبحانه أن يجنبه طريق المغضوب عليهم وهم اليهود، الذين عرفوا الحق فلم يعملوا به، ويجنبه طريق الضالين، وهم النصارى الذين ضلوا عن الحق؛ لعدم اتباعهم للرسول عَلَيْهُ.

(ودليل الضالين قوله تعالى: ﴿ قُلُ هَلُ نُنَبِّءُ كُم بِٱلْأَخْسَرِينَ أَعْمَالًا ﴿ النَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنِيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا ﴿ الْوَلْكِيكَ ٱلَّذِينَ صَفَرُواْ بِعَايَئِتِ رَبِّهِمْ وَلِقَآبِهِ عِنْ حَبِظَتُ أَعْمَالُهُمْ فَلَا نُقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيمَ الْقَيْمَ اللّهُ الْقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيمَ الْقَيْمَ اللّهُ اللّه والحديث عنه عَلَيْ ﴿ لَتَتّبِعُنَّ سَنَنَ مِن [كان] قبلكم حذو القُذّة بالقذة وَزُنَا ﴿ وَالحديث عنه عَلَيْ ﴿ لَتَتّبِعُنَّ سَنَنَ مِن [كان] قبلكم حذو القُذّة بالقذة حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه، قالوا: يا رسول الله اليهود والنصارى؟ قال: فمن ﴾ أخرجاه)

قوله في الحديث: «لتتبعنَّ»: اللام موطئة للقسم، والنون للتوكيد، فالكلام مؤكد بثلاثة مؤكدات: القسم المقدَّر، واللام، والنون، والتقدير: والله لتتبعنَّ.

قوله: «سَنن من كان قبلكم»: فيها روايتان: «سَنَنَ» و «سُنَنَ». أما «سُنن» بضم السين: جمع سُنَّة، وهي الطريقة. وأما «سَنن»، بالفتح: فهي مفرد بمعنى الطريق.

قوله: «حذو القذة بالقذة»: حذو بمعنى: محاذيا، وهي منصوبة على الحال من فاعل تتبعن، أي: حال كونكم محاذين لهم حذو القذة بالقذة. والقذة: هي ريشة السهم، والسهم له ريش لا بد أن تكون متساوية تماما، وإلا صار الرمي به مختلا.

قوله: «حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه»: هذه الجملة تأكيد منه عَلَيْهُ للمتابعة، وجحر الضب من أصغر الجحور (١٠).

(والحديث الثاني: «افترقت اليهود على إحدى وسبعين فرقة، وافترقت النصارى على اثنتين وسبعين فرقة، وستفترق هذه الأمة على ثلاث وسبعين فرقة، كلها في النار إلا واحدة، قلنا: من هي يا رسول الله؟ قال: من كان على مثل ما أنا عليه وأصحابي»).

والحديث رواه الترمذي عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍ و رَضَّالِلهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى ثِنْتَيْنِ وَسَبْعِينَ مِلَّةً، رَسُولُ اللهِ عَلَى ثَنْتَيْنِ وَسَبْعِينَ مِلَّةً، وَتَفْتَرِقُ أُمَّتِي عَلَى ثَلَاثٍ وَسَبْعِينَ مِلَّةً، كُلُّهُمْ فِي النَّارِ إِلَّا مِلَّةً وَاحِدَةً»، قَالُوا: وَمَنْ هِي يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: «مَا أَنَا عَلَيْهِ وَأَصْحَابِي» رواه الترمذي (٢٦٤١) وحسنه الألباني.

والمراد بالأمة في الحديث أمة الإجابة، وهذه الثلاث والسبعون فرقة منهم فرقة ناجية وهم الذين على ما كان عليه النبي عَيَالِيَّةً وأصحابه رَضَالِيَّهُ عَنْمُوْ، واثنتان وسبعون فرقة متوعدون بالنار؛ لانحرافهم عن طريق الحق.

<sup>(</sup>١) ينظر: القول المفيد لابن عثيمين ١/ ٤٦٣ - ٤٦٧.

وأما أمة الدعوة، فهم كل إنسي وجنّي من حين بعثته عَيَّكِيَّة إلى قيام الساعة، ويدخل فيهم اليهود والنصارى، وسائر ملل الكفر، لقوله عَيَّكِيَّة: «والذي نفس محمد بيده، لا يسمع بي أحد من هذه الأمّة يهودي ولا نصراني، ثم يموت ولم يؤمن بالذي أرسلت به إلّا كان من أصحاب النار». رواه مسلم عن أبي هريرة رَضَاً يَسَمُعَنهُ.

ويستحب لقارئ هذه السورة أن يقول بعدها: آمين. ومعناها: اللهم استجب، لما فيها من الثناء على الله تعالى ودعائه، وفي الصحيحين عن أبي هريرة رَحَوَلَكُ عَنْهُ أن رسول الله عَلَيْ قال: «إذا أمن الإمام فأمنوا فإنه من وافق تأمينه تأمين الملائكة غفر له ما تقدم من ذنبه».

### قال رَحِمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَىٰ:

(والركوع، والرفع منه والسجود على الأعضاء السبعة، والاعتدال منه والجلسة بين السجدتين. والدليل قوله تعالى: ﴿يَاۤأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱرۡكَعُواْ وَالجلسة بين السجديث عنه ﷺ: ﴿أُمِرْتُ أَن أسجد على سبعة أعظم»)

الركن الرابع: الركوع، وهو ركن في الصلاة إجماعا في كل ركعة؛ لقوله تعالى: ﴿ يَنَا تَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱرْكَعُواْ وَٱسْجُدُواْ ﴾، ولحديث المسيء، وفيه: «ثم اركع حتى تطمئن راكعا» متفق عليه.

والمجزئ في الركوع أن ينحني الراكع في الصلاة بحيث يمكنه مس ركبتيه بكفي يديه؛ لأنه لا يسمى راكعا بدون ذلك. بمعنى أنه لا يخرج عن حد القيام إلى الركوع إلا بذلك.

وهذا في حق أواسط الناس خِلْقة، فلا يكون طويل اليدين ولا قصيرهما. وقيل: الضابط: أن يكون انحناؤه إلى الركوع المعتدل أقرب منه إلى القيام المعتدل. وإن كان المصلي يصلي قاعدا فالمجزئ في ركوعه مقابلة وجهه ما أمام ركبتيه من الأرض أقل مقابلة؛ لأنه ما دام قاعدا معتدلا لا ينظر ما قدام ركبتيه من الأرض، فإذا انحنى بحيث يرى ما قدام ركبتيه من الأرض أجزأ في الركوع.

والركوع الكامل أن يمد ظهره مستويا، ويجعل رأسه حياله أي بإزاء ظهره، فلا يرفعه عن ظهره، ولا يخفضه.

لحديث أبي حميد رَضَالِللهُ عَنْهُ أَن رسول الله عَلَيْهِ كَان إذا ركع أمكن يديه من ركبتيه، ثم هصر ظهره. رواه البخاري، وفي لفظ فلم يصوب رأسه، ولم يقنع. رواه أبو داود وصححه في الإرواء ٣٠٥

وروى ابن ماجة عن وابصة بن معبد رَعَوَلِكُ عَنهُ قال: رأيت النبي عَلَيْكُ يصلي، وكان إذا ركع سوى ظهره حتى لو صبُّ الماء عليه لاستقر. وصححه الألباني في صحيح ابن ماجه ١٤٤١.

الخامس: الرفع من الركوع؛ لقوله عَيْكَةً في حديث المسيء: «ثم ارفع حتى تعتدل قائماً»

السادس: السجود على الأعضاء السبعة؛ لقوله تعالى: ﴿يَآ أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱرۡ كَعُواْ وَٱسۡجُدُواْ ﴾ وقوله ﷺ «ثم اسجد حتى تطمئن ساجداً».

ولقوله على المرت أن أسجد على سبعة أعظم: الجبهة، وأشار بيده إلى أنفه، واليدين، والركبتين، وأطراف القدمين » متفق عليه.

أما لو سجد وجعل إحدى قدميه على الأخرى لم يجزئه؛ لأنه لا يجزئه أن يجعل بعض أعضاء السجود فوق بعض، كما لو وضع يديه على فخذيه، أو جبهته على يديه.

السابع: الاعتدال من السجود:

الثامن: الجلوس بين السجدتين: لقوله عَلَيْ للمسيء في صلاته: «ثم ارفع حتى تطمئن جالساً».

والسنة أن يجلس مفترشا على رجله اليسرى بأن يبسط رجله اليسرى ويله ويبحلس عليها، وينصب رجله اليمنى ويخرجُها من تحته، ويوجهها إلى القبلة، فيجعل بطون أصابعها على الأرض معتمدا عليها.

لقول عائشة: كان النبي عَلَيْهِ فَهُرش رجله اليسرى، وينصب اليمني. رواه مسلم.

## التاسع: (والطمأنينة في جميع الأفعال)

الطمأنينة: السكون. وضابطها: أن يحصل سكون في كل ركن فعلي وإن قل السكون.

وقيل: أن يكون السكون في الركن الفعلي بقدر الذكر الواجب؛ ليتمكن من الإتيان به.

ودليل ركنية الطمأنينة أمره ﷺ الأعرابي بها في جميع الأركان، ولما أخل بها قال له: «ارجع فصل فإنك لم تصل».

## العاشر: (والترتيب بين الأركان)

أي أن يأتي بالأركان ركنا بعد ركن على الترتيب الذي ذكره المؤلف؛ لأن النبي عَلَيْ صلاها مرتبة. وقال: «صلوا كما رأيتموني أصلي» وعلمها المسيء في صلاته مرتبة بثم، فلو سجد مثلاً قبل ركوعه عمداً بطلت لإخلاله بالترتيب، ولي سجد قبل ركوعه سهوا، لزمه الرجوع ليأتي بالركوع ثم يسجد بعده؛ ليراعى الترتيب.

(والدليل حديث المسيء: عن أبي هريرة قال: "بينما نحن جلوس عند النبي عليه إذ دخل رجل فصلى فقام فسلم على النبي عليه قال: "ارجع فصل فإنك لم تصل"، فعلها ثلاثا، ثم قال: والذي بعثك بالحق نبيا لا أحسن غير هذا فعلمني، فقال له النبي عليه: "إذا قمت إلى الصلاة فكبّر، ثم اقرأ ما تيسر معك من القرآن، ثم اركع حتى تطمئن راكعا، ثم ارفع حتى تعتدل قائما، ثم اسجد حتى تطمئن ساجدا، ثم ارفع حتى تطمئن جالسا، ثم افعل ذلك في صلاتك كلها»).

وقد تقدم الاستدلال بهذا الحديث في مواضعه من أركان الصلاة.

الحادي عشر: (والتشهد الأخير ركن مفروض، كما في الحديث عن ابن مسعود (قال: «كنا نقول قبل أن يفرض علينا التشهد: السلام على الله من عباده، السلام على جبريل وميكائيل» وقال النبي على: «لا تقولوا: السلام على الله من عباده، فإن الله هو السلام ولكن قولوا: التحيات لله والصلوات والطيبات، السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدا عبده ورسوله».

ومعنى «التحيات» جميع التعظيمات لله ملكا واستحقاقا، مثل الانحناء والركوع والسجود والبقاء والدوام، وجميع ما يعظم به رب العالمين فهو لله، فمن صرف منه شيئا لغير الله فهو مشرك كافر.

و»الصلوات» معناها جميع الدعوات، وقيل: الصلوات الخمس. «والطيبات لله» الله طيب ولا يقبل من الأقوال والأعمال إلا طيبها. «السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته»: تدعو للنبي عليه بالسلامة والرحمة والبركة، والذي يُدعى له ما يُدعى مع الله. و «السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين»: تسلم على نفسك وعلى كل عبد صالح في السماء والأرض.

و «السلام» دعاء، و «الصالحون» يُدعى لهم و لا يُدعون مع الله. «أشهد أن لا إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدا عبده ورسوله»: تشهد شهادة اليقين ألا يُعبد في الأرض و لا في السماء بحق إلا الله، وشهادة أن محمدا رسول الله بأنه عبد لا يُعبد، ورسول لا يُكذّب بل يطاع ويُتبع، شرفه الله بالعبودية. والدليل قوله تعالى: ﴿تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرُقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا﴾)

وكلام الشيخ رَحْمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَى في شرح التشهد واضح جدا، وفيه تأكيد على قضية التوحيد، فرحمه الله تعالى رحمة واسعة.

الركن الثاني عشر: «اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد»: الصلاة من الله ثناؤه على عبده في الملأ الأعلى، كما حكى البخاري في صحيحه عن أبي العالية قال: صلاة الله ثناؤه على عبده في الملأ الأعلى، وقيل: الرحمة. والصواب الأول، ومن الملائكة الاستغفار، ومن الآدميين الدعاء)

ومعنى الصلاة من الله ثناؤه في الملأ الأعلى.

والآل: هم أتباعه على دينه، لكن لو قرن الآل بالأتباع صار المراد بالآل المؤمنين من قرابته.

حميد: أي المحمود المستحق للحمد بكل حال.

مجيد: أي الماجد، وهو العظيم الواسع المتصف بالمجد، وهو كمال الشرف والكرم والصفات المحمودة.

الركن الثالث عشر: الجلوس للتشهد الأخير وللتسليمتين؛ لأنه ﷺ فعله وداوم على الجلوس لذلك، وقد قال: «صلوا كما رأيتموني أصلى».

الركن الرابع عشر: التسليمتان وهما ركن واحد؛ لقول ه على «وتحليلها التسليم» رواه أبو داود، والترمذي. وصححه في الإرواء ٣٢٥، ولحديث ابن مسعود رَضَوَلِللهُ عَنْهُ أَن النبي عَلَيْهُ كان يسلم عن يمينه: السلام عليكم ورحمة الله، وعن يساره: السلام عليكم ورحمة الله، رواه مسلم.

(و «بارك» وما بعدها سنن أقوال وأفعال).

أي قوله: «وبارك على محمد . . .» إلخ، هذا سنة، أما ما قبله من الصلاة على النبي عَلَيْهُ فهو متعين.

(والواجبات ثمانية: جميع التكبيرات غير تكبيرة الإحرام. وقول «سبحان ربي العظيم في الركوع»، و «قول سمع الله لمن حمده» للإمام والمنفرد، وقول «ربنا ولك الحمد» للكل، وقول: «سبحان ربي الأعلى» في السجود، وقول: «رب اغفر لي» بين السجدتين، والتشهد الأول والجلوس له).

الواجب الأول: جميع التكبيرات غير تكبيرة الإحرام، أي تكبيرات الانتقال.

لقول ابن مسعود رَضَالِيَهُ عَنهُ: رأيت النبي عَيَالِيَّهُ يكبر في كل رفع، وخفض، وقيام، وقعود. رواه أحمد، والنسائي، والترمذي وصححه. وصححه في الإرواء ٣٣٠، وقد قال عَلَيْهُ: «صلوا كما رأيتموني أصلي»، ولحديث أبي موسى رَضَالِيَهُ عَنهُ أَن النبي عَلَيْهُ قال: «... فَإِذَا كَبَّرُ وَرَكَعَ فَكَبِّرُوا وَارْكَعُوا، فَإِنَّ الْإِمَامَ يَرْكَعُ قَبْلَكُمْ، وَيَرْفَعُ قَبْلَكُمْ، وَيَرْفَعُ قَبْلَكُمْ، ... وَإِذَا قَالَ: سَمِعَ اللهُ لِمَنْ حَمِدَهُ. فَقُولُوا: اللهُمَّ رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُ يَسْمَعُ اللهُ لَكُمْ، ... وَإِذَا كَبَّرُ وَسَجَدَ فَكَبِّرُوا وَاسْجُدُوا فَإِنَّ الْإِمَامَ يَسْجُدُ قَبْلُكُمْ وَيَرْفَعُ قَبْلَكُمْ ... وَإِذَا كَبَّرُ وَسَجَدَ فَكَبِّرُوا وَاسْجُدُوا فَإِنَّ الْإِمَامَ يَسْجُدُ قَبْلُكُمْ وَيَرْفَعُ قَبْلَكُمْ ... وواه مسلم ٤٠٤، وهذا أمر، وهو يقتضي الوجوب.

ويستثنى تكبيرة المأموم المسبوق الذي أدرك إمامه راكعا، فكبر للإحرام، ثم كبر ثانيا عند ركوعه، فهذه التكبيرة تعد سنة؛ للاجتزاء عنها بتكبيرة الإحرام. الثاني: (وقول: سبحان ربي العظيم في الركوع).

التسبيح لغة: التنزيه عما لا يليق بجلاله وعظمته سبحانه وتعالى.

لقول حذيفة في حديثه: فكان - يعني النبي على النبي على النبي على النبي الأعلى» رواه الخمسة، وصححه الترمذي. وصححه في الإرواء ٣٣٣.

وعن عقبة بن عامر قال: لما نزلت: ﴿فَسَـبِّحُ بِٱسْمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ ﴾ قال لنا رسول الله ﷺ: «اجعلوها في ركوعكم» فلما نزلت: ﴿سَبِّحِ ٱسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴾ قال: «اجعلوها في سجودكم» رواه أحمد، وأبو داود. وابن ماجه. وضعفه في الإرواء ٣٣٤.

والواجب في تسبيح الركوع والسجود مرة واحدة، ويسن تكرارها ثلاثا، وهو أدنى الكمال.

الثالث: (وقول: سمع الله لمن حمده للإمام، والمنفرد)

لحديث أبي هريرة كان رسول الله ﷺ، يكبر حين يقوم إلى الصلاة، ثم يكبر حين يركع، ثم يقول: «سمع الله لمن حمده»، حين يرفع صلبه من الركعة، ثم يقول – وهو قائم – «ربنا ولك الحمد» الحديث. متفق عليه.

ولا يقول المأموم: سمع الله لمن حمده.

لحديث أبي موسى، وفيه وإذا قال: «سمع الله لمن حمده»، فقولوا: «اللهم ربنا لك الحمد» رواه أحمد ومسلم.

الرابع: (وقول ربنا ولك الحمد للكل)

وهو واجب في حق الإمام والمأموم والمنفرد.

و دليله ما تقدم من حديث أبي هريرة رَضَالِللهُ عَنْهُ و أبي موسى رَضَالِللهُ عَنْهُ.

الخامس: (قول: سبحان ربى الأعلى في السجود)

وقد تقدم دليله في واجب سبحان ربي العظيم.

السادس: (وقول: ورب اغفر لي. بين السجدتين).

لحديث حذيفة أن النبي عَلَيْهِ كان يقول بين السجدتين «رب اغفر لي، رب اغفر لي، وب اغفر لي» رب اغفر لي» رواه النسائي وابن ماجه. وصححه في الإرواء ٣٣٥.

والواجب مرة واحدة.

السابع: (والتشهد الأول) لأنه عَلَيْكَ فعل ذلك وداوم عليه، وأمر به في حديث ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنْهُا.

وإنما لم يكن التشهد الأول والجلوس له ركنا كالتشهد الأخير؛ لأنه عَلَيْكَ الله الله عن ذلك لم يرجع إليه، وجبره بسجود السهو.

الثامن: (والجلوس له) أي الجلوس للتشهد الأول.

لحديث ابن مسعود مرفوعاً: «إذا قعدتم في كل ركعتين، فقولوا: التحيات لله ...» الحديث رواه أحمد والنسائي. وصححه في الإرواء ٣٣٦.

ولحديث عبد الله بن بحينة رَضَالِكُ عَنْهُ «أَن رسول الله عَلَيْهُ قام في صلاة الظهر وعليه جلوس فلما أتم صلاته سجد سجدتين، يكبر في كل سجدة، وهو جالس قبل أن يسلم، وسجدهما الناس معه، مكان ما نسي من الجلوس». أخرجه البخاري ومسلم.

(فالأركان ما سقط منها سهوا أو عمدا بطلت الصلاة بتركه، والواجبات ما سقط منها عمدا بطلت الصلاة بتركه، وسهوا جبره السجود للسهو. والله أعلم).

إذا ترك المصلي واجبا متعمدا بطلت صلاته، وإن تركه سهوا سقط، وجبره بسجود السهو.

والله أعلم، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين.

\*\*\*