

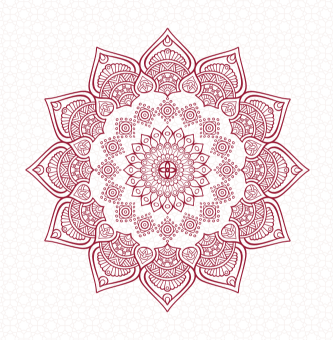




#### شرح منظومة

# الأرجوزة المئية في ذكر حال أشرف البرية

لفضيلة الشيخ: أ. د. أحمد بن حمد الونيس









### شرح الأرجوزة المئية في ذكر حال أشرف البرية

#### لابن أبي العز الحنفي رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى

#### برنامج دليل ١٤٤٧هـ الدرس الثاني

إن الحمد لله .. أما بعد:

قال الناظم رحمه الله تعالى:

#### ١١- ثُمَّ أَبُو طَالِبٍ الْعَمُّ كَفَلْ خِدْمَتَهُ ثُمَّ إِلَى الشَّامِ رَحَلْ

أي ثم بعد وفاة عبد المطلب جد النبي عَلَيْة، كفله عمه أبو طالب، وكان أبو طالب شقيق عبد الله والد النبي عَلَيْة، وقيل: إن عبد المطلب أوصى ابنه أبا طالب بكفالة النبي عَلَيْة ورعايته وتربيته بعد موته.

ثم سافر به عمه أبو طالب إلى الشام، وكان هذا السفر بعد اثني عشر سنة من ولادة النبي عليه ولذا قال الناظم:

#### ١٢- به، وَذَاكَ بَعْدَ عَامِ اثني عَشَرْ وَكَانَ مِنْ أَمْرِ (بَحِيرًا) مَا اشْتَهَرْ

وكان في ذلك السفر من خبر بحيرا ما اشتهر عند أهل السيرة.

وبحيرا: بفتح الباء وكسر الحاء وسكون الياء، وقيل: بضم الباء وفتح الحاء، والألف في آخره مقصورة.

عن أبي مُوسَى الْأَشْعَرِيِّ ﴿ قَالَ: ﴿ خَرَجَ أَبُو طَالِبٍ إِلَى الشَّامِ وَخَرَجَ مَعَ لَا النَّبِيُ مُوسَى الْأَشْعَرِيِّ ﴿ قَلَمَا أَشْرَفُوا عَلَى الرَّاهِبِ هَبَطُوا فَحَلُّوا مَعَ لُوا عَلَى الرَّاهِبِ هَبَطُوا فَحَلُّوا

رِحَالَهُمْ، فَخَرَجَ إِلَيْهِمُ الرَّاهِبُ وَكَانُوا قَبْلَ ذَلِكَ يَمُرُّونَ بِهِ فَلَا يَخْرُجُ إِلَيْهِمْ وَلَا يَلْتَفِتُ». قَالَ: « فَهُمْ يَحُلُّونَ رِحَالَهُمْ، فَجَعَلَ يَتَخَلَّلُهُمُ الرَّاهِبُ حَتَّى جَاءَ فَأَخَذَ بِيَدِ رَسُولِ اللهِ عَيْكِيةٍ، فَقَالَ: هَذَا سَيِّدُ العَالَمِينَ، هَذَا رَسُولُ رَبِّ العَالَمِينَ، يَبْعَثُهُ اللهُ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ «، فَقَالَ لَهُ أَشْيَاخٌ مِنْ قُرَيْش: مَا عِلْمُكَ، فَقَالَ: إِنَّكُمْ حِينَ أَشْرَفْتُمْ مِنَ العَقَبَةِ لَمْ يَبْقَ شَحِرٌ وَلَا حَجَرٌ إِلَّا خَرَّ سَاجِدًا وَلَا يَسْجُدَانِ إِلَّا لِنَبِيِّ، وَإِنِّي أَعْرِفُهُ بِخَاتَم النُّبُوَّةِ أَسْفَلَ مِنْ غُضْرُوفِ كَتِفِهِ مِثْلَ التُّفَّاحَةِ، ثُمَّ رَجَعَ فَصَنَعَ لَهُمْ طَعَامًا، فَلَمَّا أَتَاهُمْ بِهِ وَكَانَ هُوَ فِي رِعْيَةِ الإِبل، قَالَ: أَرْسِلُوا إِلَيْهِ، فَأَقْبَلَ وَعَلَيْهِ غَمَامَةٌ تُظِلُّهُ، فَلَمَّا دَنَا مِنَ القَوْمِ وَجَدَهُمْ قَدْ سَبَقُوهُ إِلَى فَيْءِ الشَّجَرَةِ، فَلَمَّا جَلَسَ مَالَ فَيْءُ الشَّجَرَةِ عَلَيْهِ، فَقَالَ: أَنْظُرُوا إِلَى فَيْءِ الشَّجَرَةِ مَالَ عَلَيْهِ، قَالَ: فَبَيْنَمَا هُوَ قَائِمٌ عَلَيْهِمْ وَهُوَ يُنَاشِدُهُمْ أَنْ لَا يَذْهَبُوا بِهِ إِلَى الرُّوم، فَإِنَّ الرُّومَ إِنْ رَأَوْهُ عَرَفُوهُ بِالصِّفَةِ فَيَقْتُلُونَهُ، فَالتَفَتَ فَإِذَا بِسَبْعَةٍ قَدْ أَقْبَلُوا مِنَ الرُّومَ فَاسْتَقْبَلَهُم، فَقَالَ: مَا جَاءَ بِكُمْ؟ قَالُوا: جِئْنَا، إِنَّ هَذَا النَّبِيَّ خَارِجٌ فِي هَذَا الشَّهْرِ، فَلَمْ يَبْقَ طَرِيقٌ إِلَّا بُعِثَ إِلَيْهِ بِأُنَاسِ وَإِنَّا قَدْ أُخْبِرْنَا خَبَرَهُ فَبُعِثْنَا إِلَى طَرِيقِكَ هَذَا، فَقَالَ: هَلْ خَلْفَكُمْ أَحَدُ هُوَ خَيْرٌ مَنْكُمْ؟ قَالُوا: إِنَّمَا أُخْبِرْنَا خَبَرَهُ بِطَرِيقِكَ هَذَا. قَالَ: أَفَرَأَيْتُمْ أَمْرًا أَرَادَ اللهُ أَنْ يَقْضِيَهُ هَلْ يَسْتَطِيعُ أَحَدٌ مِنَ النَّاسِ رَدَّهُ؟ قَالُوا: لَا، قَالَ: فَبَايَعُوهُ وَأَقَامُوا مَعَهُ قَالَ: أَنْشُـدُكُمْ بِاللهِ أَيُّكُمْ وَلِيُّهُ؟ قَالُوا: أَبُو طَالِبِ، فَلَمْ يَزَلْ يُنَاشِـدُهُ حَتَّى رَدَّهُ أَبُو طَالِبِ وَبَعَتَ مَعَهُ أَبُو بَكْرِ بِلَالًا وَزَوَّدَهُ الرَّاهِبُ مِنَ الكَعْكِ وَالزَّيْتِ» رواه الترمذي • ٣٦٢، وقال: «هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ غَرِيبٌ لَا نَعْرِفُهُ إِلَّا مِنْ هَذَا الوَجْهِ»

قال الذهبي في السيرة النبوية من تاريخ الإسلام ١/ ٥٠٣: (وهو حديث منكر جدا؛ وأين كان أبو بكر؟ كان ابن عشر سنين، فإنه أصغر من رسول الله على بسنتين ونصف؛ وأين كان بلال في هذا الوقت؟ فإن أبا بكر لم يشتره إلا بعد المبعث، ولم يكن ولد بعد ...)

لكن ذهب جماعة من أهل العلم إلى ثبوت هذه الحادثة، مع استنكار بعض ألفاظها.

قال الحافظ ابن حجر في الفتح ٨/ ٧١٦ عند كلامه على دلائل النبوة: (أول ذلك مطلقا ما سمعه من بحيرا الراهب وهو عند الترمذي بإسناد قوي عن أبي موسى).

وقال أيضاً في الإصابة ١/ ٤٧٦: (وقد وردت هذه القصة بإسناد رجاله ثقات من حديث أبي موسى الأشعريّ أخرجها التّرمذيّ وغيره، ولم يسم فيها الراهب، وزاد فيها لفظة منكرة، وهي قوله: وأتبعه أبو بكر بلالا، وسبب نكارتها أن أبا بكر حينئذ لم يكن متأهّلا، ولا اشترى يومئذ بلالا. إلا أن يحمل على أن هذه الجملة الأخيرة مقتطعة من حديث آخر أدرجت في هذا الحديث. وفي الجملة هي وهم من أحد رواته).

وقال الألباني في صحيح الترمذي: صحيح، لكن ذكر بلال فيه منكر.

١٣ - وَسَارَ خُوالشَّامِ أَشْرَفُ الْوَرَى فِي عَامِ خَمْسَةٍ وَعِشْرِينَ اذْكُرَا
١٤ - لِأُمِّنَا خَدِيجَةٍ مُتَّجِرًا وَعَادَ فِيهِ رَاجِعًا مُسْتَبْشِرَا

أي ولما بلغ النبي عَلَيْ الخامسة والعشرين من عمره سافر إلى الشام في تجارة لخديجة ، على وجه المضاربة، فالمال من خديجة ، والعمل من النبي عَلَيْ، وعاد في ذلك العام من تجارته رابحا مستبشرا.

وقوله (أشرف الورى) أي أشرف الخلق، وأفضلهم.

وقوله: (اذكرا) أي اذكر هذه الحادثة، والألف في آخر الكلمة للإطلاق.

وقوله: (لأمنا خديجة) هي أم المؤمنين خديجة بنت خويلد بن أسد بن عبد العرى بن قصي بن كلاب، فتلتقي في النسب مع النبي عليه في قصي بن

كلاب، فهو محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف بن قصى بن كلاب.

ونَوَّنَ (خديجةٍ) لضرورة الشعر، وإلا فهو اسم ممنوع من الصرف للعلمية والتأنيث.

#### ١٥- فَكَانَ فِيهِ عَقْدُهُ عَلَيْهَا وَبَعْدَهُ إِفْضَاقُهُ إِلَيْهَا

أي فكان في ذلك العام الذي رجع فيه النبي على من تجارته لخديجة ، عقد النكاح عليها، وكان عمره خمسة وعشرين سنة، (وبعده) ثم بعد ذلك (إفضاؤه إليها) أي دخوله بها.

وقال البلاذُري في أنساب الأشراف ١/ ٩٨: (وتزوج رسول الله عليه خديجة وهو ابن خمس وعشرين سنة، وهي ابنة أربعين سنة، وذلك الثبت عند العلماء. ويقال إنه تزوجها وهي ابنة ست وأربعين سنة، وهو ابن خمس وعشرين سنة، وهي ابنة ثمان وعشرين سنة، وهي ابنة ثمان وعشرين سنة، وهي ابنة ثمان وعشرين سنة).

١٦ - وَوُلْدُهُ مِنْهَا خَلاَ إِبْرَاهِيمْ فَالْأَوَّلُ الْقَاسِمُ حَازَ التَّكْرِيمْ
١٧ - وَزَيْنَبُ رُقَيَّةٌ وَفَاطِمَةٌ وَأُمُّ كُلْثُ وَم لَهُ نَ خَاتِمَةٌ
١٨ - وَالطَّيِّبُ الطاهرُ عَبْدُ اللهِ وَقِيلَ كُلُّ اسْمٍ لِفَ رُو زَاهِي
١٩ - وَالْكُلُّ فِي حَيَاتِهِ ذَاقُوا الْحِمَامُ وَبَعْدَهُ فَاطِمَةٌ بِنِصْفِ عَامْ

في هذه الأبيات ذكر الناظم أولاد النبي عَلَيْ ، وكلهم من أم المؤمنين خديجة الله سوى إبراهيم فإنه من سُرِّيته ماريَّة القبطية .

ومعنى (كانت وكانت) أي يذكر صفاتها وفضائلها ه.

وقوله: (ووُلْدُه) الوَلَد اسْم يجمع الواحِد وَالْكثير وَالذكر والأُنثى، وَوَلَدُ الرجلِ ووُلْدُهُ بمعنى واحد، وقد يكون الوُلْد جمع الوَلَد، مثل أُسْد جمع أَسَد (۱).

<sup>(</sup>١) ينظر: تهديب اللغة للأزهري ١٤/ ١٢٥، والصحاح للجوهري ٢/ ٥٥٣، ٥٥٥.

وأولاده سبعة عليه الله أبناء، وأربع بنات، وهم كما ذكرهم الناظم:

۱ - القاسم، وهو أول أبنائه، قال الناظم (فالأول القاسم حاز التكريم) وذلك بأن تكنى به النبى عليه أبو القاسم عليه الصلاة والسلام.

قال القرطبي في المفهم ٦/٣١٣: (وأجمعوا أنها - أي خديجة ، ولدت له ابنًا يُسمَّى: القاسم، وبه كان يكنى ... ومات القاسم بمكة صغيرًا. قيل: إنه بلغ إلى أن مشى، وقيل: لم يعش إلا أيامًا يسيرة).

٢-زينب ، وهي أكبر بناته عليه ، تزوجها أبو العاص بن الربيع هه.

٣-رُقيَّة، تزوجها عثمان ﷺ.

٤-فاطمة، تزوجها على ١٠٠٠.

٥-أم كلثوم، تزوجها عثمان بعد وفاة رقية 🧠.

قال القرطبي في المفهم ٦/ ٣١٣: (وأجمع أهل النقل: أنها ولدت له أربع بنات كلهن أدركن الإسلام، وأسلمن، وهاجرن: زينب، وفاطمة، ورقية، وأم كلثوم. وأجمعوا أنها ولدت له ابنًا يُسمَّى: القاسم، وبه كان يكنى)

وقال ابن عبد البر في الاستيعاب ٤/ ١٨٩٣: (والذي تسكن إليه النفس عَلَى مَا تواترت به الأخبار فِي ترتيب بنات رَسُول اللهِ عَلَيْ أَن زينب الأولى، ثم الثانية رقية، ثم الثالثة أم كلثوم، ثم الرابعة فاطمة الزهراء).

7 - عبد الله، ويسمى الطيب والطاهر، اسمان لعبد الله، وقيل: كل اسم من هذه الثلاثة وهي عبد الله والطيب والطاهر (لفرد) أي اسم لولد، فيكونون ثلاثة أولاد، (زاهي) أي حسن المنظر.

٧-إبراهيم: وهو أصغرهم.

عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ ﴿ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: ﴿ وُلِدَ لِي اللَّيْلَةَ غُلَامٌ ، فَسَمَّيْتُهُ بِاسْمِ أَبِي إِبْرَاهِيمَ ﴾ رواه مسلم ٢٣١٥.

وتوفي صغيرا، ولما مات قال النبي عَلَيْهُ: «تَدْمَعُ الْعَيْنُ وَيَحْزَنُ الْقَلْبُ، وَلَا نَقُولُ إِلَّا مَا يَرْضَى رَبَّنَا، وَاللهِ يَا إِبْرَاهِيمُ إِنَّا بِكَ لَمَحْزُ ونُونَ» رواه مسلم ٢٣١٥.

وعن البَرَاءَ هُو، قَالَ: لَمَّا تُوُفِّيَ إِبْرَاهِيمُ عَلَيْهِ السَّلاَمُ، قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «إِنَّ لَهُ مُوْضِعًا فِي الجَنَّةِ» رواه البخاري ١٣٨٢.

وَعَنْ عَمْرِو بْنِ سَعِيدٍ عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ ﴿ قَالَ: «مَا رَأَيْتُ أَحَدًا كَانَ أَرْحَمَ بِالْعِيَالِ مِنْ رَسُولِ اللهِ عَيْكَةً »، قَالَ: «كَانَ إِبْرَاهِيمُ مُسْتَرْضِعًا لَهُ فِي عَوَالِي أَرْحَمَ بِالْعِيَالِ مِنْ رَسُولِ اللهِ عَيْكَةً »، قَالَ: «كَانَ إِبْرَاهِيمُ مُسْتَرْضِعًا لَهُ فِي عَوَالِي الْمَدِينَةِ، فَكَانَ يَنْطَلِقُ وَنَحْنُ مَعَهُ فَيَدْخُلُ الْبَيْتَ وَإِنَّهُ لَيُدَّخُنُ، وَكَانَ ظِئْرُهُ قَيْنًا، فَيَأْخُدُهُ فَيُقَبِّلُهُ، ثُمَّ يَرْجِعُ » قَالَ عَمْرُو: فَلَمَّا تُوفِّي إِبْرَاهِيمُ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيْكَةٍ: فَيَا اللهِ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَمْرُو: فَلَمَّا تُوفِّي إِبْرَاهِيمُ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «إِنَّ لَهُ لَظِئْرَيْنِ تُكَمِّلَانِ رَضَاعَهُ فِي الْجَنَّةِ » (إِنَّ لَهُ لَظِئْرَيْنِ تُكَمِّلَانِ رَضَاعَهُ فِي الْجَنَّةِ » (واه مسلم ٢٣١٦.

(وإنه مات في الثدي) معناه مات وهو في سن رضاع الثدي أو في حال تغذيه بلبن الثدي (وإن له لظئرين) الظئر هي المرضعة ولد غيرها، ومعنى (تكملان رضاعه في الجنة) أي تتمانه سنتين فإنه توفي وله ستة عشر شهرا أو سبعة عشر فترضعانه بقية السنتين فإنه تمام الرضاعة بنص القرآن المنتين فإنه تمام الرضاعة بنص القرآن المنتين فإنه تمام الرضاعة بنص القرآن

ثم قال الناظم: (والكل في حياته ذاقوا الحِمَام) أي كلهم ماتوا في حياة النبي عَلِيلَة ، إلا فاطمة ، والحِمام: قَدَرُ الموْت (٢).

<sup>(</sup>١) ينظر: شرح مسلم للنووي ١٥/ ٧٦.

<sup>(</sup>٢) مختار الصحاح (ح م م).

وبعد وفاة النبي عَلَيْهُ بنصف عام أي ستة أشهر توفيت ابنته فاطمة ، في السنة الحادية عشرة من الهجرة.

فعن عائشة ، أنها أخبرت أن فاطمة ، (عَاشَتْ بَعْدَ رَسُولِ اللهِ ﷺ مِنتَّةَ اللهِ عَلَيْةِ مِنتَّةَ اللهِ عَلَيْةِ مِنتَّةَ اللهِ عَلَيْةِ مِنتَّةً اللهِ عَلَيْةِ مِنتَّةً اللهِ عَلَيْةِ مِنتَةً اللهِ عَلَيْةِ مِنتَهُ اللهِ عَلَيْةِ مِنتَةً اللهِ عَلَيْةِ مِنتَةً اللهِ عَلَيْةِ مِنتَهُ اللهِ عَلَيْةِ مِنتَةً اللهِ عَلَيْةِ مِنتَةً اللهِ عَلَيْةِ مِنتَهُ اللهِ عَلَيْةِ مِنتَهُ مِن اللهِ عَلَيْهِ مِنتَهُ اللهِ عَلَيْةِ مِنتَهُ اللهِ عَلَيْهِ مِنتَهُ مِن اللهِ عَلَيْهِ مِن اللهِ عَلَيْهِ مِن اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ مِن اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ مِن اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ مِنْ مِنْ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ مِن اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى مَا عَلَمْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَى مَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَ

#### فائدة:

روى ابن السني في عمل اليوم والليلة ٤١٧ عَنْ عَائِشَةَ ﴿ قَالَتْ: ﴿ أَسْقَطْتُ مِنَ النَّبِيِّ عَلَيْهُ ، فَسَمَّاهُ عَبْدَ اللهِ ، وَكَنَّانِي بِأُمِّ عَبْدِ اللهِ ».

قال عنه ابن الجوزي في الموضوعات ٢/ ٩: (هَذَا حَدِيث مَوْضُوع).

وقال ابن القيم في تحفة المودود ص١٣٤: (وَأَذِن النَّبِي ﷺ لَعَائِشَة أَن تُكْنَى بِأَم عبد الله، وَهُوَ عبد الله بن الزبير، وَهُوَ ابْن أُخْتَهَا أَسمَاء بنت أبي بكر، هَـٰ فَمَو ابْن أُخْتَهَا أَسمَاء بنت أبي بكر، هَـٰ فَمَو الصَّحِيح، لَا الحَدِيث الَّذِي رُوِي أَنَّهَا أسقطت من النَّبِي ﷺ سقطا فَسَماهُ عبد الله وكناها به، فَإِنَّهُ حَدِيث لَا يَصح).

#### ٠٠ - وَبَعْدَ خَمْسٍ وَثَلاَثِينَ حَضَرْ بُنْيَانَ بَيْتِ اللهِ لَمَّا أَنْ دَثَرْ

أي وبعد خمس وثلاثين سنة من ميلاده عليه الصلاة والسلام بنيان الكعبة المشرفة بعد أن انهدمت، ومعنى (دَثَر) أي دَرَس.

#### ٢١ - وَحَكَّمُوهُ وَرَضُوا بِمَا حَكَمْ فِي وَضْعِ ذَاكَ الْحَجَرِ الْأَسْوَدِ ثَمْ

فحكمته قريش في مَن يضع الحجَر الأسود في مكانه المعروف، ورضوا بحكمه في ذلك.

وقوله: (ثَمَّ) ظرف مكان، أي هناك، في مكانه الموجود فيه الآن.

ويدل لهذه الحادثة عدة أحاديث، منها:

عن جَابِرَ بْنَ عَبْدِ اللهِ هِ ، قَالَ: لَمَّا بُنِيَتِ الكَعْبَةُ، ذَهَبَ النَّبِيُ عَلَيْ وَعَبَّاسٌ يَنْقُ للأَنِ الحِجَارَةَ، فَقَالَ عَبَّاسٌ لِلنَّبِيِّ عَلِيهٍ: اجْعَلْ إِزَارَكَ عَلَى رَقَبَتِكَ يَقِيكَ مِنَ يَنْقُ للأَنِ الحِجَارَةِ، فَخَرَّ إِلَى الأَرْضِ وَطَمَحَتْ عَيْنَاهُ إِلَى السَّمَاءِ، ثُمَّ أَفَاقَ، فَقَالَ: "إِزَارِي السَّمَاءِ، ثُمَّ أَفَاقَ، فَقَالَ: "إِزَارِي إِزَارِي فَشَدَّ عَلَيْهِ إِزَارَهُ» رواه البخاري ٣٨٢٩، ومسلم ٣٤٠.

(طمحت) ارتفعت (إزاري إزاري) أعطوني إياه.

وعن عَبْدُ اللهِ بْنُ السَّائِ فَهُ قال: كُنْتُ فِيمَنْ بَنَى الْبَيْتَ ... وَإِنَّ قُرَيْشًا اخْتَلَفُ وا فِي الْحَجَوِ حِينَ أَرَادُوا أَنْ يَضَعُوهُ حَتَّى كَادَ أَنْ يَكُونَ بَيْنَهُمْ قِتَالُ الْمُتَلَفُ وا فِي الْحَجَوْ وَي بَاللَّيُوفِ، فَقَالَ: اجْعَلُوا بَيْنَكُمْ أَوَّلَ رَجُل يَدْخُلُ مِنَ الْبَابِ، فَدَخَلَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ الْجَاهِلِيَّةِ الْأَمِينَ، فَقَالُوا: يَا مُحَمَّدُ، قَدْ وَضَعَ الْحَجَرَ فِيهِ، ثُمَّ قَالَ لِهَذَا الْبَطْنِ، وَلِهَذَا الْبَطْنِ، وَلِهَذَا الْبَطْنِ، وَلِهَذَا الْبَطْنِ مِنْكُمْ بِنَاحِيَةٍ مِنَ الثَّوْبِ، فَفَعَلُوا، اللهِ عَلَيْ أَنَّهُ سَمَّى بُطُونًا -: لِيَأْخُذْ كُلُّ بَطْنٍ مِنْكُمْ بِنَاحِيَةٍ مِنَ الثَّوْبِ، فَفَعَلُوا، الْبَطْنِ -غَيْر أَنَّهُ سَمَّى بُطُونًا -: لِيَأْخُذْ كُلُّ بَطْنٍ مِنْكُمْ بِنَاحِيَةٍ مِنَ الثَّوْبِ، فَفَعَلُوا، اللهِ عَلَيْ فَوضَعَهُ بِيَدِهِ. رواه الإمام أحمد ٤٠٥٥، اللهِ عَلَيْ فَوضَعَهُ بِيتِدِهِ. رواه الإمام أحمد ٤٠٥٥، والله في قال الحاكم: «هَذَا حَدِيثٌ صَحِيحٌ عَلَى شَرْطِه»، وقال محققو المسند: مُسْلِم، وَلَمْ يُخَرِّجَاهُ، وَلَهُ شَاهِدٌ صَحِيحٌ عَلَى شَرْطِه»، وقال محققو المسند: إسناده صحيح. وذكره الألباني في صحيح السيرة النبوية ص٤٤.

وروى عبد الرزاق ٩١٠٦ في المصنف عن أبي الطفيل في قصة بناء قريش الكعبة قال: (وَكَانَ بَيْنَ الْكَعْبَةِ وَبَيْنَ مَا أَنْزَلَ اللهُ عَلَيْهِ خَمْسُ سِنِينَ)، وقال الذهبي في تاريخ الإسلام ١/ ٥١٤: هذا حديث صحيح.

## ٢٠ - وَبَعْدَ عَامِ أَرْبَعِينَ أُرْسِلا فِي يَوْمِ الاِثْنَيْنِ يَقِينًا فَانْقُلاَ ٢٠ - فِي رَمَضَانَ أَوْ رَبِيعِ الْأَوَّلِ وَسُـورةُ اقْـرَأُ أَوَّلُ الْـمُـنَزَّلِ

أي وبعد مضي أربعين عاما من مولد النبي علية أرسله الله عز وجل إلى الناس كافة، والألف في «أرسلا» للإطلاق.

فعن أنس هُ في وصفه النبي عَلَيْهِ قال: (أُنْزِلَ عَلَيْهِ وَهُوَ ابْنُ أَرْبَعِينَ، فَلَبِثَ بِمَكَّةَ عَشْرَ سِنِينَ) رواه البخاري ٤٧ ٣٥، ومسلم ٧٣٤، ولفظ مسلم: (بَعَثَهُ اللهُ عَلَى رَأْسِ أَرْبَعِينَ سَنَةً).

وكان مبعثه في يوم الاثنين، فقدروى مسلم (١١٦٢) عَنْ أَبِي قَتَادَةَ الْأَنْصَارِيِّ، هِ وَكَانَ مبعثه في يوم الاثنين، فقدروى مسلم (١١٦٢) عَنْ أَبِي قَتَادَةَ الْأَنْصَارِيِّ، هَ فَيَهِ أَنْزِلَ عَلَيَّ»، هِ أَنْزِلَ عَلَيَّ هُ أُنْزِلَ عَلَيَّ فيهِ وَلِلْاتُ فيهِ، وَيَوْمٌ بُعِثْتُ -أَوْ أُنْزِلَ عَلَيَّ فِيهِ-».

وقد حكى ابن كثير أنه لا خلاف بين العلماء في أنه عليه الصلاة والسلام أوحى إليه يوم الاثنين ((٢)).

وكانت بعثته على في شهر رمضان، أو في شهر ربيع الأول، على قولين لأهل السيرة.

وذكر ابن كثير (٣) أن المشهور أنه بعث عليه الصلاة والسلام في شهر رمضان، واستدل لهذا القول بقول الله تعالى: ﴿شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِيَ أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدَى لِّلنَّاسِ﴾

<sup>(</sup>١) أي بعد الأمر بالجهر بالدعوة وبعد أن حمى الوحى وتتابع.

<sup>(</sup>٢) ينظر: السيرة النبوية ١/ ٣٩٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: السيرة النبوية ١/ ٣٩٢.

واستدل للقول الثاني بما روى ابن أبي شيبة عن جابر وابن عباس القول الله على عباس الله على عبار وابن عباس الله على عبار ولد رسول الله على عام الفيل يوم الاثنين الثاني عشر من ربيع الأول، وفيه بعث، وفيه عرج به إلى السماء، وفيه هاجر، وفيه مات. لكن قال ابن كثير / ٩٣ بعده: فيه انقطاع.

قال الحافظ في الفتح ٩/٤: (فيمكن أن يجمع بينه وبين المشهور بوجه آخر وهو أنه بعث على رأس الأربعين، فكانت مدة وحي المنام ستة أشهر إلى أن نزل عليه الملك في شهر رمضان).

وأول ما أنزل الله تعالى عليه الخمس الآيات الأولى من سورة اقرأ، قال الله تعالى: (اقرأ باسم ربك الذي خلق، خلق الإنسان من علق، اقرأ وربك الأكرم، الذي علم بالقلم، علم الإنسان ما لم يعلم).

فعن عَائِشَةَ ﴿ قَالَتْ: كَانَ أَوَّلُ مَا بُدِئَ بِهِ رَسُولُ اللهِ ﷺ مِنَ الْوَحْيِ الرُّوْيَا إِلَّا جَاءَتْ مِثْلَ فَلَقِ الصَّبْحِ، ثُمَّ حُبِّبَ إِلَيْهِ الصَّادِقَة فِي النَّوْمِ، فَكَانَ لَا يَرَى رُوْيًا إِلَّا جَاءَتْ مِثْلَ فَلَقِ الصَّبْحِ، ثُمَّ حُبِّبَ إِلَيْهِ الْخَلَاءُ، فَكَانَ يَخْلُو بِعَارِ حِرَاءٍ يَتَحَنَّثُ فِيهِ -وَهُو التَّعَبُّدُ - اللَّيَالِيَ أُولاَتِ الْعَدَدِ، الْخَلَاءُ، فَكَانَ يَخْلُو بِعَارِ حِرَاءٍ يَتَحَنَّثُ فِيهِ -وَهُو التَّعَبُّدُ - اللَّيَالِي أُولاَتِ الْعَدَدِ، قَبْلَ أَنْ يَرْجِعَ إِلَى خَدِيجَة فَيَتَ زَوَّدُ لِمِثْلِهَا، قَبْلَ أَنْ يَرْجِعَ إِلَى خَدِيجَة فَيَتَ زَوَّدُ لِمِثْلِهَا، قَبْلَ أَنْ يَرْجِعُ إِلَى خَدِيجَة فَيَتَ زَوَّدُ لِمِثْلِهَا، حَتَّى فَعَلَ: "مَا أَنَا يَعْارِعٍ "، قَالَ: الْحَهْدَ، ثُمَّ أَرْسَلنِي، فَقَالَ: اقْرَأْ، فَقُلْتُ: «مَا أَنَا بِقَارِعٍ "، قَالَ: فَأَخَذَنِي، فَغَطَّنِي الثَّانِيَةَ حَتَّى بَلَغَ مِنِي الْجَهْدَ، ثُمَّ أَرْسَلنِي، فَقَالَ: أَقْرَأْ، فَقُلْتُ: «مَا أَنَا بِقَارِعٍ "، فَأَخَذَنِي، فَغَطَّنِي الثَّانِيَة حَتَّى بَلَغَ مِنِي الْجَهْدَ، ثُمَّ أَرْسَلنِي، فَقَالَ: ﴿ وَمَا أَنَا بِقَارِعِ "، فَأَلَ: ﴿ اللَّهُ مِنْ يَالْمَ مِنْ الْجَهْدَ، ثُمَّ أَرْسَلنِي، فَقَالَ: ﴿ أَقُرَأُ بِالسِمِ رَبِكَ ٱلَّذِى خَلَق كَتَى الْجَهْدَ، ثُمَّ أَرْسَلنِي، فَقَالَ: ﴿ أَقُرَأُ بِالسِمِ رَبِكَ ٱلنِّذِى خَلَق ۞ خَلَق ۞ خَلَق الْخُورُ وَ الْفَرَأُ وَرَبُكَ ٱلْأَكُورَةُ وَ ٱللّذِى عَلَق مَ عَلَمَ وَاللّذَى مَا لَمْ يَعْلَمُ ۞ مَا لَمْ يَعْلَمُ ۞ ... رواه البخاري ٢٩٨٢، ومسلم ١٦٠٠.

وأما ما رواه عن أبي سَلَمَةَ قال: سَأَلْتُ جَابِرَ بْنَ عَبْدِ اللهِ أَيُّ القُرْآنِ أُنْزِلَ أَنْزِلَ أَوْلَ اللهِ أَيُّ القُرْآنِ أُنْزِلَ أَوْلًا؟ فَقَالَ: ﴿يَآ أَيُّهَا ٱلْمُدَّتِّرُ﴾ ... رواه البخاري ٤٩٢٤، ومسلم ١٦١.

فأجيب عنه بأن سورة المدثر هي أول ما نزل على النبي على بعد فترة الوحي، ويدل لذلك ما جاء في رواية عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ ، قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَ عَلَى وَهُو يُحَدِّثُ عَنْ فَتْرَةِ الوَحْيِ، فَقَالَ فِي حَدِيثِهِ: « فَبَيْنَا أَنَا أَمْ شَي إِذْ سَمِعْتُ صَوْتًا مِنَ السَّمَاءِ فَرَفَعْتُ رَأْسِي، فَإِذَا المَلَكُ الَّذِي جَاءَنِي أَمْشِي إِذْ سَمِعْتُ صَوْتًا مِنَ السَّمَاءِ فَرَفَعْتُ رَأْسِي، فَإِذَا المَلَكُ الَّذِي جَاءَنِي بِحِرَاءِ جَالِسٌ عَلَى كُرْسِيٍّ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ، فَجَئِشْتُ مِنْهُ رُعْبًا، فَرَجَعْتُ فَقُلْتُ: وَعَلِيسٌ عَلَى كُرْسِيٍّ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ، فَجَئِشْتُ مِنْهُ رُعْبًا، فَرَجَعْتُ فَقُلْتُ: وَقَلْدَتُ: وَمِلْهُ وَنِي، فَلَدَّرُونِي، فَأَنْزَلَ اللهُ تَعَالَى: ﴿يَا لَيُهُ اللهُ تَعَالَى: ﴿يَا أَيُهُا ٱلْمُدَّيِّرُ ﴾ إلى ﴿وَالْاللهُ مَنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ، وَمَسلم ١٦١، زاد مسلم (ثم ﴿وَالرَّجْزَ فَاهُجُرُ ﴾. رواه البخاري ٤٩٢٥، ومسلم ١٦١، زاد مسلم (ثم تتابع الوحي).

(فجئثت) أي فزعت ورعبت.

ويمكن أن يحمل قول جابر ، على أن ﴿يَآأَيُّهَا ٱلْمُدَّثِّرُ ﴾ هي أول ما نزل للرسالة، أما أول ما نزل للنبوة فهي ﴿ٱقْرَأُ بِٱسْمِ رَبِّكَ ﴾.

#### ٢٤ - ثُمَّ الْوُضُوءَ وَالصَّلاَةَ عَلَّمَهُ جِبْرِيلُ وَهْيَ رَكْعَتَانِ مُحْكَمَةُ

أي ثم بعد نزول الوحي عليه علم جبريلُ عليه السلام النبيَّ عَلَيْهُ الوضوء والصلاة.

قال ابن بطال في شرحه على البخاري ١/ ٤٦٩: (معلوم عند جميع أهل السير أن الصلاة فرضت بمكة، والغسل من الجنابة، وأنه لم يصلِّ قط إلا بوضوء مثل وضوئه بالمدينة، ونزلت آية الوضوء، ليكون فرضها التقدم متلواً في التنزيل).

وعن ابن عباس ها قال: إن الملأ من قريش اجتمعوا في الحجْر، فتعاقدوا بالسلات والعُزَّى ومناة الثالثة الأخرى ونائلة وإساف: لو قَدْ رأينا محمداً لقد قمنا إليه قيام رجل واحد فَلم نفارقه حتى نقتلَه، فأقبلت ابنته فاطمة تبكي، حتى دخلت على رسول الله على، فقالت: هؤلاء الملأ من قريش قد تعاقدوا عليك، لو قد رأوْك لقد قاموا إليك فقتلوك، فليس منهم رجل إلاَّ قد عَرَف نصيبه من دمك، فقال: «يا بُنيَّة، أريني وَضُوءاً»، فتوضأ، ثم دخل عليهم المسجد، فلما رأوه قالوا: ها هو ذا، وخَفَضوا أبصارَهم، وسقطت أذقائهُم في صدورهم، وعقرُوا في مجالسهم، فلم يرفعوا إليه بصراً، ولم يَقمْ إليه منهم رجل، فأقبل رسول الله في مجالسهم، فلم يرفعوا إليه بصراً، ولم يَقمْ إليه منهم رجل، فأقبل رسول الله عني رؤوسهم، فأخذ قبضةً من التراب، فقال: «شاهَتِ الوجوه»، ثم حصبَهم بها، فما أصاب رجلاً منهم من ذلك الحصى حصاةٌ إلا قتِل يومَ بدرٍ كافراً. رواه الإمام أحمد ٢٧٦٢، وقال أحمد شاكر: إسناده صحيح.

قال ابن رجب في فتح الباري ٢/ ٤ ٠٣: (والأحاديث الدالة على أن النبي على الله على النبي على الله على الإسراء كثيرة).

وأول ما أنزل عليه سورة: ﴿ٱقُرَأُ بِٱسۡمِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ﴾ وفي آخرها: ﴿أَرَءَيْتَ ٱلَّذِي يَنْهَىٰ﴾ إلى قوله: ﴿كَلَّا لَا تُطِعُهُ وَٱسۡجُدُ وَٱقۡتَرِبِ﴾.

وقد نزلت هذه الآيات بسبب قول أبي جهل: لئن رأيت محمدا ساجدا عند البيت لأطأن على عنقه. فصلاته على قبل الإسراء ثابتة، لكن اختلف أهل العلم في صفة الصلاة قبل الإسراء، فقيل: ركعتان ركعتان، وقيل غير ذلك.

ثم فرضت عليه الصلوات الخمس ليلة الإسراء والمعراج. والحمد لله رب العالمين.