
أ. د. أحمد بن حمد الونيس
لفضيلة الشيخ:

شرح كتاب

المستوى الرابع

٤ المملكـــــــــة العربيـــــــة السعوديــــــة
مركز شيخ الإسلام ابن تيمية الوقفي
الريــــــــــــــاض - حــــــــــــــي سلطـــانة

المستوى الرابع

٤

التوحيد للشيخ
محمد بن عبدالوهاب





شرح كتاب التوحيد 

 للإمام محمد بن عبد الوهاب

 دورة شيخ الإسلام ابن تيمية

وبرنامج دليل 1447هـ)))

إن الحمد لله ... أما بعد:

فإن العلم يشــرف بشــرف مُتعلَّقه، ولمــا كان علم التوحيــد يتعلق بالله عز 
فك بربك، وبربوبيتــه وعبادته، وما له  وجل كان هو أشــرف العلــوم، فعلم يُعرِّ

جل وعلا من صفات الجلال ونعوت الكمال، لا شك أنه علم عظيم.

وأقدم بين يدي هذا الشرح بمقدمتين:

 المقدمة الأولى: في ذكر طرفٍ من سيرة المؤلف

هو الإمام المجدد شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب بن سليمان التميمي.

وجــده الشــيخ ســليمان كان قاضيا في روضة ســدير، ثــم في العيينة، وكان 
مرجع علماء نجد في زمانه، توفي 1079هـ.

أمــا والده الشــيخ عبد الوهاب فقد ولي القضــاء في العيينة بعد وفاة والده، 
ويعد من علماء الحنابلة في زمانه.

))) تنبيه: هذا الشــرح مســتفاد من شــروح كتــاب التوحيد لأهل العلــم جزاهم الله خيراً، ولــم يُراعَ فيه 
التوثيق العلمي؛ لأن الغرض ابتداءً لم يكن لنشر هذا الشرح، وإنما تم إخراجه بهذه الصورة للتيسير 

على طلاب العلم في برنامج دليل، والله الموفق.



4ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

ولد الشيخ محمد سنة 1115هـ في بلد العيينة الواقعة شمال مدينة الرياض، 
وكان منذ صغــره يتوقد ذكاء وفطنة، قوي الحافظة، فقد حفظ القرآن ولم يبلغ 

العاشرة، ثم درس على يدي والده وعمه إبراهيم بعض كتب الفقه الحنبلي.

مه والده للإمامة مع صغر سنة لما يرى فيه من الكفاية. وقدَّ

رحلاته:

رحل الشــيخ بعد بلوغه العشــرين مــن عمره إلى مكــة لأداء الحج وزيارة 
المدينــة لطلــب العلم علــى علماء الحرمين الشــريفين، فكان من مشــايخه في 

مكة: الشيخ عبد الله بن سالم البصري الشافعي 1134هـ من علماء الحديث.

ومن مشــايخه في المدينة: الشــيخ عبــد الله بن إبراهيم بن ســيف، المتوفى 
ســنة 1140هـ)))، وهو في الأصل في أهل المجمعة في نجد، قرأ عليه الشــيخ في 
الحديث والفقه والســيرة، وقد توافق الشــيخ ابن سيف والشيخ محمد في كثير 

من القضايا منها الانحراف المنتشر بين الناس في العقيدة آنذاك.

ومن مشايخه في المدينة الشيخ محمد حياة السندي المتوفى سنة 1165هـ، 
أحد علماء الحديث، والذي عُرف عنه نبذ البدع والشركيات ومحاربتها، ونبذ 

التعصب المذهبي.

ثم رجع الشــيخ للعيينة وانكبَّ على كتب الشــيخين ابــن تيمية وابن القيم 
D، مع تعمقه في دراسة مذهب الإمام أحمد.

ثم رحل بعد ذلك إلى البصرة لطلب العلم، فطلب العلم على يد جمعٍ من 
علمائها، منهم الشيخ محمد المجموعي، وقد قام الشيخ محمد بالإنكار على 

))) ابنه الشيخ إبراهيم بن سيف صاحب العذب الفائض في علم الفرائض.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 5 برنامج دليل )4( 

بعض المنحرفين في العقيدة هناك، واستحسن شيخه المجموعي ذلك الإنكار 
منه، ثم لم يلبث أن حصل بينه وبين بعض معاصريه في البصرة خصومة بسبب 

إنكاره، فقاموا بإخراجه من بلدهم.

فتوجه الشــيخ إلى الأحســاء والتقى ببعــض علمائها كالشــيخ عبد الله بن 
فيروز المتوفى ســنة 1175هـ، وهو ابن عمة الشيخ محمد، وكان عنده كثير من 

كتب شيخ الإسلام وتلميذه ابن القيم.

ثم عاد الشيخ إلى حريملاء لكون والده انتقل إليها.

وبعد عودة الشيخ إلى حريملاء استمر في طلب العلم على يد والده، وقام 
بالدعوة إلى التوحيد والنهي عن الشرك، فتعرض له بعض السفهاء وآذوه، مما 
جعل والده يخاف عليه ويطلب منه الكف عن ذلك، فاتجه الشــيخ إلى مجال 
آخر وهو البحث والتأليف، فألف كتابه القيم: كتاب التوحيد الذي هو حق الله 

على العبيد.

وذكر بعض أهل العلم أنه ألف هذا الكتاب في البصرة أثناء رحلته إليها.

. وأيا كان فإنه يعد أولَ مؤلفات الشيخ

وبعد وفاة والده سنة 1153هـ قام الشيخ بالدعوة إلى التوحيد، فتعرض له 
الســفهاء مرة أخرى بالأذى، حتى حاولوا قتله، فخرج من حريملاء إلى العيينة 
ســنة 1154هـ، بطلب من أميرها ابن معمر الذي وعد الشــيخ بنصرته وتأييده، 
وفعلا قام ابن معمر بنصرة الشــيخ، فقام الشيخ بالدعوة إلى التوحيد ومحاربة 
الشــرك والبــدع، فقطع الأشــجار التي يتبرك بهــا الجهال، وهــدم القباب على 

القبور، ومنها القبة المبنية على قبر زيد بن الخطاب  في الجبيلة.



6ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

فلما اشتهر أمر الشيخ في العيينة وشاعت أخباره ظن أعداء الدعوة أن ذلك 
مــؤذن بضياع ملكهم، فشــكوه إلى أمير الأحســاء من بني خالــد، وخوفوه من 
الشــيخ، وكان ابــن معمر يتلقى من أمير الأحســاء بعض الخــراج، فكتب أمير 
الأحســاء لابن معمر كتابا يتهدده أنه لم يطرد الشــيخ من بلده وإلا قطع عنه ما 
يعطيه، فطلب ابن معمر من الشــيخ الخروج من العيينة، فخرج الشيخ متوجها 

إلى الدرعية لوجود كثير من أتباعه فيها.

فلما وصل الشــيخ إلى الدرعية ســنة 1158هـ اســتقبله أميرهــا محمد بن 
ســعود ،  وبايعه على النصــرة والجهاد في ســبيل الله تعالى والدعوة 

إلى التوحيد ومحاربة الشرك والبدع.

فقامت الدولة السعودية الأولى ناصرة للتوحيد، واستمر الشيخ في جهاده 
ودعوتــه حتى توفي ســنة 1206هـ،  رحمة واســعة، وجــزاه عنا خير 

الجزاء.

وللتوسع في سيرة الشيخ يراجع:

عقيدة الشيخ محمد بن عبد الوهاب السلفية. للشيخ د. صالح العبود.

وترجمته في علماء نجد خلال ثمانية قرون للشيخ عبد الله البسام.

والإمــام محمــد بــن عبــد الوهــاب دعوتــه وســيرته لســماحة الشــيخ 
عبد العزيز بن باز.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 7 برنامج دليل )4( 

المقدمة الثانية: التعريف بالكتاب

كتــاب التوحيد كتاب عظيــم أثنى عليه علماء الســنة، وأجمعوا على أنه 
لــم يصنَّف في الإســام في موضوعه مثلُه، فهو كتاب فريد في بابه، لم ينســج 
على منواله؛ لأن المؤلف  ذكر في هذا الكتاب مســائل توحيد العبادة، 
ومــا يضاد أصل التوحيد، أو يضاد كماله، فامتاز الكتاب بذكر أبواب توحيد 
العبــادة فيذكــر الباب ثم الأدلة من الكتاب والســنة والآثار، وقد يذكر كلاما 
لبعض العلماء، كالإمام البغوي وشيخ الإسلام ابن تيمية والعلامة ابن القيم، 
ثــم يذكر المســائل التي يســتنبطها  من الأدلة، فهــذا الكتاب على 
هــذا النحو لــم يعرف أن أحدا من العلماء ســبق الشــيخ إلى ذلــك، فحاجة 
طــاب العلــم إليه، وإلى معرفة معانيه ماســة؛ لما اشــتمل عليه من الآيات، 

والأحاديث، والفوائد))).

وطريقته في التأليف تشــبه طريقة الإمــام البخاري  في صحيحه، 
من حيث التبويب وذكر الآية والحديث وكلام أهل العلم.

وغالــب ما في الكتاب هو تقرير توحيد العبــادة )الألوهية( وبيان ما يضاده 
من الشــرك الأكبر والأصغر، وبيان الذرائع المؤدية إلى الشرك، وذكر فيه شيئا 

من توحيد الربوبية والأسماء والصفات إجمالا.

وبلغ عدد الآيات التي ذكرها الشــيخ في كتاب التوحيد ما يقارب الخمس 
والثمانين آية.

وعــدد الأحاديث والآثار عــن الصحابة  والتابعين C التي 

))) ينظر: التمهيد لشرح كتاب التوحيد ص أ، ب.



8ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

في كتاب التوحيد مائة وخمســة وسبعون حديثا وأثرا، منها مائة وثمانية وعشرون 
حديثا، وسبعة وأربعون أثرا))).

وأما شــروح الكتاب المطبوعة فكثيرة بلغت العشــرات، وأما المســموعة 
فأكثر من ذلك.

وأولهــا شــرح حفيد المؤلف الشــيخ ســليمان بــن عبد الله بــن محمد بن 
عبــد الوهاب ، )ت: 1233هـ( وهو تيســير العزيــز الحميد، لكنه لم 
يكملــه، بل توقف في آخر باب ما جاء في منكري القدر، وما بعده من الأبواب، 
 ، باب ما جاء في المصورين إلى آخر الكتاب لم يشرحه الشيخ سليمان
وفي بعض طبعات التيسير أضافوا الشرح لبقية الأبواب من فتح المجيد للشيخ 

. عبد الرحمن بن حسن

وفتح المجيد للشيخ عبد الرحمن له عدة طبعات.

وشرحه مشايخنا سماحة الشيخ ابن باز والشيخ ابن عثيمين والشيخ صالح 
الفوزان والشيخ صالح آل الشيخ وغيرهم.

واعتنــى جماعة مــن أهــل العلم بتخريــج أحاديثــه وبيان الحكــم عليها، 
وبعضهــم نظمه، وبعضهم اختصره، وبعضهم ألف في منهج الشــيخ محمد بن 
عبــد الوهــاب في كتاب التوحيد، وغيــر ذلك من صور العنايــة الفائقة من أهل 

العلم بهذا الكتاب المبارك.

فينبغــي لطــاب العلــم العناية بهــذا الكتاب عنايــة كبيرة، بحفظــه وفهمه 
ومدارســته ومراجعة مســائله بين وقت وآخر، ولا يكفي أن يُقــرأ مرة واحدة، 

))) ينظر: الإقليد في تخريج كتاب التوحيد ص38.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 9 برنامج دليل )4( 

بل يعيد قراءته ودراسته مرارا، وفي كل مرة من دارسته تظهر لك مسائل وفوائد 
جديدة. 

قال العلامة محمد تقي الدين الهلالي المغربي : )كتاب التوحيد 
لا يكفــي أن تقــرأه مرة واحدة، بل ينبغي أن تقرأه دائمــا، كلما ختمته بدأته من 
جديــد، كما أفعل أنا؛ لأن الناس دائما في حاجة إليه، ليســتيقن الموحد ويزداد 

رسوخا، وليرجع المشركُ عن شركه())).

وأنبــه إلى أن الشــرح ســوف يكون مختصــرا، ولن أتطرق للمســائل التي 
يذكرها المؤلف  بعد كل باب مع أهميتها، نظرا لضيق الوقت.

))) رسائل العلامة السلفي محمد تقي الدين الهلالي 306/1.  



10ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

قال المؤلف : )بسم الله الر حمن الرحيم(.

ابتدأ كتابه بالبسملة )ثم بالحمدلة على ما في بعض النسخ( اقتداء بكتاب الله 
عز وجل، فإنه مُبتَدأٌ بالبسملة ثم الحمدلة.

واقتــداء بالنبــي صلى الله عليه وسلم فإنه كان يبتدئ كتبه بالبســملة كمــا في كتابه لهرقل في 
الصحيحين.

وقوله: )كتاب التوحيد(

دَ الشيء إذا جعله واحداً. التوحيد في اللغة: مصدر وَحَّ

وفي الشرع: إفراد الله تعالى بما يختص به في ربوبيته وألوهيته وأسمائه وصفاته.

فالتوحيــد ثلاثة أقســام: توحيــد الربوبيــة، وتوحيــد الألوهيــة )العبادة(، 
ــمَوَٰتِٰ  وتوحيد الأســماء والصفات، وقد اجتمعت في قوله تعالى: ﴿رَّبُّ ٱلسَّ

ا﴾. رۡضِ وَمَا بيَۡنَهُمَا فَٱعۡبُدۡهُ وَٱصۡطَبِِرۡ لعِِبَدَٰتهِِۚۦ هَلۡ تَعۡلَمُ لََهُۥ سَمِيّٗ
َ
وَٱلۡۡأ

1-توحيد الربوبية: هو إفراد الله تعالى بالخلق والملك والتدبير.

وتوحيد الربوبية أقر به غالب الخلق، حتى كفار قريش كانوا يقرون به. 

2-توحيد الألوهية: وهو إفراد الله عز وجل بالعبادة.

وباعتبار إضافته إلى الخلق يسمى توحيد العبادة.

والعبادة كما قال شــيخ الإســام ابن تيمية : اســم جامع لكل ما 
يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال الظاهرة والباطنة.

هَا ٱلنَّاسُ  يُّ
َ
أ فالمســتحق للعبــادة هو الله وحــده كما قال جــل وعــا: ﴿يَٰٓ

ِينَ مِن قَبۡلكُِــمۡ لَعَلَّكُمۡ تَتَّقُونَ﴾  ِي خَلَقَكُــمۡ وَٱلَّذَّ ٱعۡبُدُواْ رَبَّكُــمُ ٱلَّذَّ
]البقرة:21[ فالمنفرد بالخلق هو المستحق للعبادة.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 11 برنامج دليل )4( 

وهذا التوحيد كفر به أكثر الخلق ومن أجل ذلك أرســل الله الرســل وأنزل 
نَّهُۥ لََآ 

َ
رسَۡلۡنَا مِن قَبۡلكَِ مِن رَّسُولٍ إلَِّاَّ نوُحِِيٓ إلََِيۡهِ أ

َ
الكتب قال الله تعالى: ﴿وَمَآ أ

ناَ۠ فَٱعۡبُدُونِ﴾
َ
ٓ أ إلَِهَٰ إلَِّاَّ

وقــد كان كفار قريــش يقرون بتوحيــد الربوبية كما أخــر الله عنهم بقوله: 
خرُف:87[ وقولهِ  ٰ يؤُۡفَكُونَ﴾ ]الزُّ نَّىَّ

َ
ۖ فَأ ُ نۡ خَلَقَهُمۡ لََيَقُولُنَّ ٱللَّهَّ لۡۡتَهُم مَّ

َ
﴿وَلَئنِ سَــأ

بصَۡرَٰ 
َ
مۡعَ وَٱلۡۡأ ن يَمۡلكُِ ٱلسَّ مَّ

َ
رۡضِ أ

َ
ــمَاءِٓ وَٱلۡۡأ تعالى: ﴿قُلۡ مَن يرَۡزقُُكُم مِّنَ ٱلسَّ

مۡرَۚ 
َ
وَمَن يُُخۡــرِجُ ٱلۡحََيَّ مِنَ ٱلمَۡيّتِِ وَيُخۡــرِجُ ٱلمَۡيّتَِ مِنَ ٱلۡحََيِّ وَمَــن يدَُبرُِّ ٱلۡۡأ

فَلََا تَتَّقُونَ﴾ ]يونس:31[ 
َ
ۚ فَقُلۡ أ ُ فَسَيَقُولوُنَ ٱللَّهَّ

وكانــوا مــع ذلــك يعبدونــه ويخلصون لــه أنواعاً مــن العبــادات كالحج 
والصدقة والدعاء وقت الاضطرار ونحو ذلك.

وإذا كان الأمــر كذلــك فلمــاذا قاتلهم النبــي صلى الله عليه وسلم  وســفك دماءهم وأباح 
أموالهــم مع هذا الإقــرار بالربوبية وهــذه العبادات التي يفعلونهــا؟ ما ذاك إلا 
لأجل شــركهم في العبادة، فلم يوحدوا الله تعالــى في العبادة، بل صرفوا أنواعا 

من العبادات لغير الله عز وجل.

فدل على أن توحيد الربوبية وحده لا يكفي الإقرار به، لا بد معه من توحيد 
الألوهية وتوحيد الأسماء والصفات.

3 – توحيد الأســماء والصفات، وهو إفراد الله تعالى بما ســمى به نفســه، 
ووصف به نفســه في كتابه، أو على لســان رســوله صلى الله عليه وسلم، وذلك بإثبات ما أثبته، 

ونفي ما نفاه، من غير تحريف، ولا تعطيل، ومن غير تكييف، ولا تمثيل.



12ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

نسَ إلَِّاَّ  نَّ وَٱلۡۡإِ قال المؤلف : )وقول الله تعالى: ﴿وَمَا خَلَقۡتُ ٱلۡۡجِ
لِِيَعۡبُدُونِ﴾(

معنى ليعبدون: أي ليوحدون وقيل إلا لآمرهم وأنهاهم.

فالحكمة من خلق الجن والإنس هو عبادة الله تعالى وطاعته، ودلالة الآية 
لكتاب التوحيد ظاهرة.

َ وَٱجۡتَنبُِواْ  نِ ٱعۡبُــدُواْ ٱللَّهَّ
َ
ةٖ رَّسُــولًًا أ مَّ

ُ
ِ أ

)وقولــه: ﴿وَلَقَــدۡ بَعَثۡنَا فِِي كُُلّ
غُٰوتَ﴾ الآية( ٱلطَّ

المراد بالأمة هنا الطائفة من الناس. 

والطاغوت مشتق من الطغيان وهو مجاوزة الحد.

وعرفــه العلامة ابن القيم : بأنه ما تجاوز به العبد حده من متبوع 
أو معبود أو مطاع. ومراده من كان راضياً بذلك. 

أو يقال هو طاغوت باعتبار عابده وتابعه ومطيعه لأنه تجاوز به حده حيث 
له فوق منزلته التي جعلها الله له، فتكون عبادته لهذا المعبود واتباعه لمتبوعه  نزَّ

وطاعته لمطاعه طغياناً لمجاوزته الحد بذلك.

فالمتبوع مثل الكهان والســحرة وعلماء الســوء. والمعبــود مثل الأصنام، 
والمطاع مثل الأمــراء الخارجين عن طاعة الله فيحلون ما حرم الله، ويحرمون 

ما أحل الله، فيطيعهم فهؤلاء طواغيت.

غُٰوتَ﴾ أي اعبدوا الله وحده  َ وَٱجۡتَنبُِواْ ٱلطَّ نِ ٱعۡبُدُواْ ٱللَّهَّ
َ
ومعنــى قولــه: ﴿أ

 ِ غُٰوتِ وَيُؤۡمِنۢ بٱِللَّهَّ واتركوا عبادة ما ســواه كما قال تعالى: ﴿فَمَن يكَۡفُرۡ بٱِلطَّ



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 13 برنامج دليل )4( 

ُ سَــمِيعٌ عَليِمٌ﴾ والعروة  فَقَدِ ٱسۡتَمۡسَــكَ بٱِلۡعُرۡوَةِ ٱلوُۡثۡقََىٰ لََا ٱنفِصَامَ لهََاۗ وَٱللَّهَّ
الوثقى هي لا إله إلا الله.

ووجه الاســتدلال بهذه الآية لكتاب التوحيد: أنها دالة على إجماع الرسل 
عليهم الصلاة والسلام على الدعوة إلى التوحيد وأنهم أرسلوا به.

ينِۡ إحِۡسَٰنًا﴾ الآية( ٓ إيَِّاهُ وَبٱِلۡوَلِِٰدَ لَّاَّ تَعۡبُدُوٓاْ إلَِّاَّ
َ
)وقوله: ﴿وَقَضََىٰ رَبُّكَ أ

قضاء الله تعالى ينقسم إلى قسمين: شرعي وكوني.

فالشــرعي يجوز وقوعه وعدمــه ويحبه الله كهذه الآيــة، والكوني لابد من 
وقوعــه ويكون فيمــا يحبه الله وفيما لا يحبــه كقوله تعالــى: ﴿وَقَضَيۡنَآ إلََِىٰ بنَِِيٓ 

ا كَبيِٗرا﴾ تَيۡۡنِ وَلََتَعۡلُنَّ عُلُوّٗ رۡضِ مَرَّ
َ
ٰٓءِيلَ فِِي ٱلۡكِتَبِٰ لََتُفۡسِدُنَّ فِِي ٱلۡۡأ إسِۡرَ

ٓ إيَِّاهُ﴾ أي: أمــر وأوجب ربك أن  لَّاَّ تَعۡبُدُوٓاْ إلَِّاَّ
َ
فمعنــى : ﴿وَقَضََىٰ رَبُّــكَ أ

تعبدوه وحده دون ما سواه، وهذا معنى لا إله إلا الله.

فدلالة الآية على التوحيد ظاهرة.

ا﴾ الآية(  َ وَلََا تشُۡۡرِكُواْ بهِۦِ شَيۡـٔٗ )وقوله: ﴿وَٱعۡبُدُواْ ٱللَّهَّ

هذه الآية فيها عمومان:

الأول: في قولــه: ﴿وَلََا تشُۡۡرِكُواْ﴾ ففيــه النهي عن أنواع الشــرك؛ لأن النهي في 
قوله ﴿وَلََا تشُۡۡرِكُواْ﴾ تسلط على الفعل، والفعل فيه مصدر مُستكنِّ، والمصدر نكرة 
)إشراكاً( والنكرة في سياق النهي تفيد العموم، فتعم الآية الشرك الأكبر والأصغر.

 والثاني: في قوله: )شــيئاً( وهو نكرة جاءت في ســياق النهي فتفيد العموم، 
فيعم كل ما يُشرَك به مع الله تعالى من ملَك ونبي وصالح وجن وشجر وحجر 

وغير ذلك. 



14ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

ودلالــة الآية علــى التوحيد ظاهرة، حيث أمر بعبــادة الله تعالى، ونهى عن 
الإشراك به.

ا﴾  لَّاَّ تشُۡۡرِكُواْ بهِۦِ شيۡ‍ٔٗ
َ
مَ رَبُّكُمۡ عَلَيۡكُمۡۖ أ تلُۡ مَا حَرَّ

َ
)وقوله: ﴿قُلۡ تَعَالوَۡاْ أ

الآيات(

المعنى: يقول الله تعالى لنبيه عليه الصلاة والسلام )قل( لهؤلاء المشركين 
موا ما رزقهــم الله )تَعَالَواْ( أي هلموا وأقبلوا )أَتلُ مَا  الذيــن عبدوا غير الله وحرَّ
مَ رَبُّكُم عَلَيكُم( حقاً ألا تشركوا به  مَ رَبُّكُم عَلَيكُم( أي أقص عليكم )مَا حَرَّ حَرَّ
اكم أن لا تشركوا  شيئاً، وكأن في الكلام محذوفاً دل عليه السياق. تقديره وصَّ
 : ىٰكُم بهِِ(. قال ابن كثير لكُِم وَصَّ به شــيئاً ولهذا قال في آخر الآية: )ذَٰ

فيكون المعنى: حرم عليكم ما وصاكم بتركه من الإشراك به.

مَ رَبُّكُمۡ  قال الشنقيطي  في أضواء البيان: » الظاهر في قوله )مَا حَرَّ
( أنه متضمن معنى ما وصاكم به فعلاً أو تركاً لأن كلاً من ترك الواجب  عَلَيكُۡمۡۖ

وفعل الحرام حرام فالمعنى وصاكم أن لا تشركوا«.

)قال ابن مسعود : من أراد أن ينظر إلى وصية محمد صلى الله عليه وسلم التي عليها 
مَ رَبُّكُمۡ عَلَيۡكُمۡ﴾ - إلى  تلُۡ مَا حَرَّ

َ
خاتمــة فليقرأ قوله تعالى: ﴿قُلۡ تَعَالـَـوۡاْ أ

نَّ هَذَٰا صِرَطِِٰي مُسۡتَقِيمٗا ...﴾ الآية(
َ
قوله - ﴿وَأ

المعنــى: مــن أراد أن ينظر إلــى الوصية التي كأنها كُتبــت وخُتم عليها فلم 
تُغير ولم تُبدل فليقرأ ...

شــبهها بالكتاب الذي كُتب ثم خُتم فلم يُــزد فيه ولم يُنقص فإن النبي صلى الله عليه وسلم 
لم يوص إلا بكتاب الله تعالى.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 15 برنامج دليل )4( 

)وعــن معاذ بن جبل  قال: كنت رديــف النبي صلى الله عليه وسلم على حمار فقال 
لي: »يا معاذ أتدري ما حق الله على العباد، وما حق العباد على الله؟« فقلت: الله 
ورســوله أعلم. قال: »حق الله على العباد أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئاً، وحق 
العباد على الله أن لا يعذب من لا يشرك به شيئاً« فقلت: يا رسول الله أفلا أبشر 

الناس؟ قال: »لا تبشرهم فيتكلوا« أخرجاه في الصحيحين(

قولــه: )حــق الله على العباد أن يعبدوه ولا يشــركوا به شــيئاً( أي يوحدوه 
بالعبادة.

)وحــق العبــاد على الله( أي أنــه حق أوجبــه الله تعالى على نفســه لعباده، 
تفضلا منه سبحانه.   

)أن لا يعذب من لا يشرك به شيئاً(

وقوله: »من لا يشــرك به شــيئاً« لا يظن أنه مجرد عن العبادة؛ لأن التقدير 
من يعبده ولا يشــرك به شيئاً ولم يذكر قوله: »من يعبده« لأنه مفهوم من قوله: 

)وحق العباد( ومن كان وصفه العبودية فلابد أن يكون عابداً.

قولــه: »لا تبشــرهم فيتكلــوا« أي يعتمــدوا على ذلك فيتركــوا التنافس في 
الأعمال.

قال الوزير أبو المظفر: لم يكن يكتمها إلا عن جاهل يحمله جهله على سوء 
الأدب بترك الخدمة في الطاعة فأما الأكياس الذين إذا ســمعوا بمثل هذا زادوا في 

الطاعة ورأوا أن زيادة النعم تستدعي زيادة الطاعة فلا وجه لكتمانها عنهم.

قال الشــيخ ابــن عثيمين : نهــى صلى الله عليه وسلم عن إخبارهم لئــا يعتمدوا 
على هذه البشــرى وهم لا يفهمون معناها لأن تحقيق التوحيد يستلزم اجتناب 



16ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

المعاصــي لأن المعاصي صادرة عن الهوى وهذا نوع من الشــرك قال تعالى: 
َذَ إلَِهَٰهُۥ هَوَىهُٰ﴾ ا.هـ.  فَرَءَيتَۡ مَنِ ٱتَّخَّ

َ
﴿أ

مًا«. أي خشــية  وفي رواية للبخاري )128(: »وَأَخْبَرَ بهَِا مُعَاذٌ عِندَْ مَوْتهِِ تَأَثُّ
الوقوع في الإثم.

ودل هذا على أن النهي عن تبشير الناس ليس للتحريم بل للتنزيه وإلا لما 
أخبر به أصلاً.

 أو أنــه ظهر لــه أن النهي عن إخبار عموم الناس بهــذا الحديث، فبادر قبل 
موته فأخبر بها خاصاً من الناس ممن لا يخشى عليه الاتكال.

وفيه جــواز كتمان العلم للمصلحة فإذا مســت الحاجة أظهره فأخبر معاذ 
 بهذا الحديث خشــية الوقوع في إثم من كتم علماً يعلمه لحديث: »من 

كتم علماً يعلمه ألجم يوم القيامة بلجام من نار« رواه الترمذي.

ثون من العلم ما تبلغه عقولهم ويفهمونه ولا يترتب عليه فهم  فالناس يحدَّ
خاطــئ منهم أو تشــويش عليهم بينمــا طلبة العلم يلقى عليهم نوادر المســائل 

ودقائقها لكونهم يفهمونها على المراد منها.

وفي صحيــح البخــاري عــن علــي : »حدثــوا النــاس بمــا يعرفونه 
أتريدون أن يكذب الله ورسوله«.



2-)باب فضل التوحيد وما يكفر من الذنوب(

مناسبة الباب لما قبله:
لمــا ذكــر المؤلف  معنــى التوحيد ناســب ذكر فضلــه وتكفيره 

للذنوب ترغيباً فيه وتحذيراً من ضده.

قولــه: )وما يكفر( يجــوز أن تكون )ما( موصولــة، والعائد محذوف، أي 
والذي يكفره من الذنوب. يعني وبيان الذي يكفره التوحيد من الذنوب.

ويجــوز أن تكون )مــا( مصدرية، أي وتكفيره الذنــوب، وهذا الثاني أظهر 
لأن الأول يوهم أن هناك ذنوباً لا يكفرها التوحيد.

ِينَ ءَامَنُواْ وَلمَۡ يلَۡبسُِوٓاْ إيِمَنَٰهُم بظُِلۡمٍ﴾ الآية( )وقول الله تعالى: ﴿ٱلَّذَّ

مۡنُ 
َ
وْلَٰٓئكَِ لهَُمُ ٱلۡۡأ

ُ
ِينَ ءَامَنُواْ وَلمَۡ يلَۡبسُِوٓاْ إيِمَنَٰهُم بظُِلۡمٍ أ قال الله تعالى: ﴿ٱلَّذَّ

هۡتَدُونَ﴾ ]الأنعام:82[  وَهُم مُّ
)لم يلبسوا(: لم يخلطوا.

)بظلــم( ظلم: نكرة في ســياق النفــي، وهذا يدل على عمــوم أنواع الظلم، 
لكن هذا العموم يُراد به الخصوص، وهو أحد أنواع الظلم وهو الشرك.

ِينَ  فقد روى البخاري ومسلم عن ابن مسعود  قال: لما نزلت ﴿ٱلَّذَّ
ءَامَنُواْ وَلمَۡ يلَۡبسُِــوٓاْ إيِمَنَٰهُم بظُِلۡمٍ﴾ قلنا يا رســول الله أينا لا يظلم نفسه؟ قال: 
»ليس كما تقولون، لم يلبســوا إيمانهم بظلم بشــرك. أولم تســمعوا قول لقمان 

كَ لَظُلۡمٌ عَظِيمٞ﴾ ]لقمان:13[   ۡ ِۖ إنَِّ ٱلشِّّرِ لابنه: ﴿يَبُٰنََيَّ لََا تشُۡۡركِۡ بٱِللَّهَّ

فالمعنى أن من أخلص العبادة لله وحده ولم يشــرك به شــيئاً فهو آمن يوم 
القيامة مهتدٍ في الدنيا والآخرة.



18ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

والظلم أنواع: 1- أظلم الظلم وهو الشرك بالله تعالى.

2- ظلم الإنسان نفسه بما دون الشرك.

3- ظلم العباد.

فمــن كان معه إيمــان مطلق، أي إيمان كامل لم يخالطــه أي نوع من أنواع 
الظلم فله الأمن المطلق أي الكامل، بمعنى أنه لا يعذب.

أما من كان معه مطلق إيمان أي ليس كاملاً وإنما فيه نقص من ظلم لنفسه 
بالذنــوب التي هي دون الشــرك أو ظلــمٍ للعباد ونحو ذلك مــن المعاصي مع 
سلامته من الشرك فله مطلق الأمن أي أمن ناقص فهو آمن من الخلود في النار 
إلا أنه لفعله بعض الذنوب التي هي دون الشرك لم يكن له الأمن الكامل، فهو 
غيــر آمن من دخول النار، لأنه واقع تحت المشــيئة، وهذا في الذنوب التي هي 

ر باجتناب الكبائر. كبائر، أما الصغائر فتكفَّ

وبهــذا يتبيــن فضل التوحيد وأن من أتى به تاما فله الأمن التام، ومن أتى به 
ناقصا بالذنوب التي دون الشــرك فهو أيضا آمن من الخلود في النار، ولا بد أن 
يدخل الجنة، إما دخول أوليا برحمة الله تعالى، وإما بعد أن يدخل النار ويطهر 

من ذنوبه ثم يدخل الجنة.

)عن عبادة بن الصامت  قال: قال رســول الله صلى الله عليه وسلم: )من شــهد أن لا 
إله إلا الله وحده لا شــريك له، وأن محمداً عبده ورســوله، وأن عيســى عبد الله 
ورســوله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه، والجنة حق، والنار حق أدخله الله 

الجنة على ما كان من العمل(. أخرجاه( 

)من شــهد أن لا إلــه إلا الله( أي تكلم بها عارفاً لمعناهــا عاملاً بمقتضاها 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 19 برنامج دليل )4( 

نۢبكَِ﴾  ُ وَٱسۡتَغۡفِرۡ لِِذَ نَّهُۥ لََآ إلَِهَٰ إلَِّاَّ ٱللَّهَّ
َ
باطناً وظاهراً كما قال تعالى:  ﴿فَٱعۡلَمۡ أ

]محمد:19[  

أمــا مجرد النطق بها من غير معرفــة بمعناها ولا يقين ولا عمل بما تقتضيه 
من نفي الشرك وإخلاص القول والعمل فغير نافع بالإجماع.

فالمنافق يقول: لا إله إلا الله، وهي لا تنفعه بالإجماع.
ومعنى لا إله إلا الله: لا معبود بحق إلا الله.

قوله: »وحده لا شريك له« تأكيد للإثبات والنفي.
والإله هو المعبود المطاع الذي تألهه القلوب أي تعبده محبةً وإجلالًا.

قوله: ) وأن محمداً عبده ورســوله ( أي وشــهد أن محمداً عبده ورسوله، 
وُصــف صلى الله عليه وسلم بهاتيــن الصفتيــن دفعــا للإفــراط والتفريــط في حقه فهــو عبد لا 

يُعبد ورسول لا يكذب.

وشهادة أن محمداً رسول الله تقتضي طاعته فيما أمر، وتصديقه فيما أخبر، 
واجتناب ما نهى عنه وزجر، وأن لا يُعبد الله إلا بما شرع.

قوله )وأن عيســى عبد الله ورسوله( أي خلافاً لما يعتقده النصارى أنه الله 
ُ مِن وَلََدٖ  َذَ ٱللَّهَّ أو ابــن الله أو ثالث ثلاثة تعالى الله عــن ذلك علوا كبيراً ﴿مَا ٱتَّخَّ

﴾]المؤمنون:91[  وَمَا كََانَ مَعَهُۥ مِنۡ إلَِهٍٰۚ
قوله : )وكلمته( أطلق الله عليه كلمة لأنه خُلق بالكلمة عليه السلام، فوجد 

بكلمة )كن( فهو على خلاف بقية البشر الذين يولدون من أب وأم.
وقوله : )ألقاها إلى مريم وروح منه( 

أي وجههــا إلى مريــم عن طريق جبريل عليه الســام فنفخ فيها من روحه 
بإذن ربه عز وجل فكان عيسى عليه السلام.



20ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

 قولــه: )وروح منــه( أي روح مخلوقة مبتــدأة من الله تعالــى، و )منه( هنا 
لابتداء الغاية.

قوله: )والجنة حق والنار حق( أي وشهد أن الجنة حق والنار حق.

قوله: )أدخله الله الجنة على ما كان من العمل ( هذه جملة جواب الشرط 
وفي روايــة :)أدخلــه الله الجنــة مــن أي أبــواب الجنــة الثمانية شــاء( ففي هذا 

الحديث فضل التوحيد وأنه سبب لدخول الجنة.

ومعنى )على ما كان من العمل( فيه قولان:

1- أي علــى ما كان من عمل صالح أو فاســد، فحتى من يعمل الســيئات 
التــي هي دون الشــرك فإن ذلك لا يحــول بينه وبين دخول الجنــة إما من أول 
وهلــه وإمــا في النهايــة أي أنه وإن عذب بســبب ذنوبه فإنه لا يخلــد في النار بل 

يدخل الجنة بعد ذلك خالدًا فيها.

2- علــى مــا كان من عمــل أي يدخل الجنة فتكــون منزلته فيها بحســب 
عملــه لأن أهــل الجنة يتفاوتون في منازلهم بحســب أعمالهم فمنهم من يكون 

في أعلاها ومنهم دون ذلك.

)ولهمــا في حديــث عتبان: )فإن الله حــرم على النار من قــال: لا إله إلا الله 
يبتغي بذلك وجه الله((

وهذا يدل على فضل التوحيد، فإن من وحد الله تعالى مخلصا له حرمه الله 
م الله عليه الخلود فيها. م الله عليه دخولها أبدا، أو يحرِّ تعالى على النار، بأن يحرِّ

والحاصل أن لا إله إلا الله ســبب لدخول الجنة والنجاة من النار ومقتض 
لذلــك، ولكن المقتضي لا يعمل عمله إلا باســتجماع شــروطه وانتفاء موانعه 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 21 برنامج دليل )4( 

فقد يتخلف عنه مقتضاه لفوات شــرط من شــروطه أو لوجود مانع. ولهذا قيل 
للحســن: إن ناسًا يقولون من قال لا إله إلا الله دخل الجنة فقال: من قال لا إله 

إلا الله فأدى حقها وفرضها دخل الجنة. 

)وعن أبي ســعيد الخدري  عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: )قال موسى: يا 
رب، علمني شــيئاً أذكرك وأدعوك به. قال: يا موسى: قل لا إله إلا الله. قال: يا 
رب كل عبادك يقولون هذا. قال: يا موســى، لو أن الســموات السبع وعامرهن 
غيري، والأرضين الســبع في كفة، ولا إله الله في كفة، مالت بهن لا إله الله( رواه 

ابن حبان، والحاكم وصححه(

قوله :)علمني شيئا أذكرك وأدعوك به( يعني أثني عليك وأسالك به.

فقال: )قل يا موسى: لا إله إلا الله( فهذه الكلمة ذكر متضمن للدعاء؛ لأن 
الذاكر يريد رضا الله عنه، والوصولَ إلى دار كرامته.

قوله: )كل عبادك يقولون هذا( أي أريد شيئا تخصني به عن عبادك.

قوله: )لو أن الســماوات الســبع وعامرهــن غيرى( أي ســاكنهن، وقوله: 
)غيري( اســتثنى نفسه تبارك وتعالى؛ لأن قول لا إله إلا الله ثناء عليه، والمثنى 

عليه أعظم من الثناء.

قولــه: )والأرضيــن الســبع في كفة ولا إلــه إلا الله في كفة مالــت بهن لا إله 
إلا الله( أي لــو أن الســماوات الســبع ومــن فيهــن مــن العمــار غيــر الله تعالى 
والأرضيــن الســبع ومن فيهن وضعوا في كفــة الميزان ولا إلــه إلا الله في الكفة 
الأخــرى مالــت ورجحت بهن لا إله إلا الله، وذلك لما اشــتملت عليه من نفي 

الشرك، وتوحيد الله تعالى الذي هو أفضل الأعمال.



22ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

ودلالة الحديث على فضل التوحيد ظاهرة.

)وللترمــذي وحســنه عــن أنــس : ســمعت رســول الله صلى الله عليه وسلم يقول: 
)قال الله تعالى: يا ابن آدم؛ لو أتيتني بقراب الأرض خطايا، ثم لقيتني لا تشــرك 

بي شيئاً لأتيتك بقرابها مغفرة(.

قوله:)لو أتيتني بقُراب الأرض خطايا( أي ملؤُها أو يقارب ملأها.

قوله:)ثــم لقيتني لا تشــرك بي شــيئًا( هذا شــرط ثقيــل في الوعد بحصول 
المغفرة وهو الســامة من الشــرك كثيــرة وقليله صغيره وكبيره ولا يســلم من 

ذلك إلا من سلمه الله تعالى. 

قال شيخ الإسلام: الشرك نوعان: أكبر وأصغر فمن خلص منهما وجبت له 
الجنة، ومن مات على الأكبر وجبت له النار، ومن خلص من الأكبر وحصل له 
بعض الأصغر مع حسنات راجحة على ذنوبه دخل الجنة، فإن تلك الحسنات 
توحيــد كثير مع يســير من الشــرك الأصغر، ومن خلص من الأكــر ولكن كثر 
الأصغــر حتى رجحت به ســيئاته دخل النار، فالشــرك يؤاخذ بــه العبد إذا كان 

أكبر أو أصغر، والأصغر القليل في جانب الإخلاص الكثير لا يؤاخذ به.   



3-باب من حقق التوحيد دخل الجنة بغير حساب

ر من  هذا الباب كالمتمم للباب الذي قبله وهو باب فضل التوحيد وما يكفِّ
الذنوب.

فمــن فضل التوحيد أن من حققه حصل له هذا الفضل العظيم وهو دخول 
الجنة بغير حساب.

ومعنى تحقيق التوحيد:

أي تخليصــه من شــوائب الشــرك والبــدع والمعاصي، وتحقيــق التوحيد 
عزيــز في الأمة لا يوجد إلا في أهل الإيمان الخُلَّص، الذين أخلصهم الله تعالى 

واصطفاهم من خلقه. 

ولا بــد في تحقيــق التوحيد من العلم ثم اعتقاده ثم الانقياد لما يقتضيه هذا 
التوحيد وذلك بالعمل بما يرضي الله تعالى واجتناب ما يسخطه.

وتحقيق التوحيد على درجتين: 

1- واجبة: وهي أن يترك ما يجب تركه من الشــرك كبيره وصغيره وخفيه 
وجليه والبدع والمعاصي.

2- مســتحبة: هــي التي يتفاضل فيها المحققــون للتوحيد تفاضلاً عظيماً 
وهي ألا يكون في القلب شيء من التوجه أو القصد لغير الله عز وجل فنطقه لله 
وحركة قلبه لله تعالى وقد عبر عن هذه الدرجة بعض أهل العلم بأن يترك ما لا 

بأس به حذراً مما به بأس.

ِ حَنيِفٗــا وَلمَۡ يكَُ مِنَ  َّ ةٗ قاَنتِٗا لِّّلَّهِ مَّ
ُ
وقــول الله تعالــى: ﴿إنَِّ إبِرَۡهٰيِــمَ كََانَ أ

ٱلمُۡشۡۡرِكيَِن﴾. 



24ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

وصف الله عز وجل خليله إبراهيم عليه الصلاة والسلام في هذه الآية بعدة 
صفات، هي:

1-	أنه كان أمة أي قدوة وإماماً معلماً للخير وذلك لتكميله مقام الصدق 
واليقين الذين تُنال بهما الإمامة في الدين. 

2-	أنه كان قانتاً أي مستمراً على طاعة الله.

3-	أنه كان حنيفاً، أي مائلاً قصداً عن الشرك.

4-	أنه ما كان من المشــركين، وذلك لصحة إخلاصه وكمال صدقه وبعده 
عن الشرك.

فوصفه الله تعالى بامتناع الشرك استمراراً في قوله: )حَنيِفا( وابتداءً في قوله: 
﴿وَلمَۡ يكَُ مِنَ ٱلمُۡشۡۡرِكيَِن﴾ أي ولم يكن فاعلاً للشرك بأنواعه.

وجــه الدلالة مــن الآية للبــاب: أن الله  عــز وجلوصف نبيــه إبراهيم عليه 
الســام بهذه الصفــات التي هي الغايــة في تحقيق التوحيد ترغيبــا في اتباعه في 
ذلك، فمن تبعه في ذلك فإنه يدخل الجنة بغير حســاب ولا عذاب كما يدخلها 

إبراهيم عليه السلام .

ِينَ هُم برَِبّهِِمۡ لََا يشُۡۡرِكُونَ﴾. وقال: ﴿وَٱلَّذَّ

هــذه الآية وصف للمؤمنين الســابقين إلى الجنة حيــث يقول عز وجل في 
ايَتِٰ  ِينَ هُم بِ‍َٔ شۡفِقُونَ 57 وَٱلَّذَّ ِينَ هُم مِّنۡ خَشۡــيَةِ رَبّهِِم مُّ وصفهــم: ﴿إنَِّ ٱلَّذَّ
ِينَ يؤُۡتوُنَ مَآ ءَاتوَاْ  ِينَ هُم برَِبّهِِمۡ لََا يشُۡۡرِكُــونَ 59 وَٱلَّذَّ رَبّهِِمۡ يؤُۡمِنُــونَ 58 وَٱلَّذَّ
وْلَٰٓئكَِ يسَُٰــرعُِونَ فِِي ٱلۡۡخَيۡرَتِٰ وَهُمۡ 

ُ
هُمۡ إلََِىٰ رَبّهِِمۡ رَجِٰعُونَ 60 أ نَّ

َ
قُلوُبُهُمۡ وجَِلَةٌ أ وَّ

لهََا سَٰبقُِونَ 61﴾ ]المؤمنون:61-57[     



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 25 برنامج دليل )4( 

فأثني الله تعالى عليهم بالصفات التي أعظمها أنهم برهم لا يشركون أي لا 
شركاً أكبر ولا أصغر، فيعم جميع أنواع الشرك وذلك أن النفي إذا تسلط على 
الفعل المضارع فإنه يفيد عموم المصدر الذي استكن في الفعل، والمصدر هو 
) إشراكاً ( وهو نكرة في سياق النفي فتفيد عموم أنواع الشرك والذي لا يشرك 

بأي نوع من أنواع الشرك هو الموحد المحقق للتوحيد.

والمعاصــي بالمعنى الأعم يمكن أن نعتبرها من الشــرك لأنها صادرة عن 
َذَ إلَِهَٰهُۥ هَوَىهُٰ﴾ ]الجاثية:23[  فَرَءَيتَۡ مَنِ ٱتَّخَّ

َ
هوى مخالف للشرع، قال تعالى: ﴿أ

أما بالمعنى الأخص فتنقسم إلى شرك أكبر وأصغر ومعصية كبيرة وصغيرة.

فقولــه تعالــى :)لا يشــركون( يــراد به الشــرك بالمعنــى الأعــم إذ تحقيق 
التوحيد لا يكون إلا باجتناب الشرك كبيره وصغيره وجميع المعاصي الكبيرة 

والصغيرة.

ولكن ليس معنى ذلك أن محقق التوحيد لا تقع منه معصية لأن كل ابن آدم 
خطاء وليس بمعصوم ولكن إذا وقعت منه  المعصية فإنه يتوب منها ولا يستمر 
نفُسَهُمۡ ذَكَرُواْ 

َ
وۡ ظَلَمُوٓاْ أ

َ
ِينَ إذَِا فَعَلوُاْ فَحِٰشَةً أ عليهــا كما قال ســبحانه : ﴿وَٱلَّذَّ

ٰ مَا فَعَلوُاْ  واْ عََلَىَ ُ وَلمَۡ يصُِِرُّ نوُبَ إلَِّاَّ ٱللَّهَّ نوُبهِِمۡ وَمَن يَغۡفِرُ ٱلذُّ َ فَٱسۡــتَغۡفَرُواْ لِِذُ ٱللَّهَّ
وَهُمۡ يَعۡلَمُونَ﴾ ]آل عمران:135[  

)عــن حصين بن عبد الرحمن قال: كنت عند ســعيد بــن جبير فقال: أيكم 
رأى الكوكــب الــذي انقض البارحة؟ فقلــت: أنا، ثم قلت: أمــا إني لم أكن في 
صــاة، ولكني لُدِغــت، قال: فمــا صنعت؟ قلــت: ارتقيت قــال: فما حملك 
على ذلك؟ قلت: حديث حدثناه الشــعبي، قال وما حدثكم؟ قلت: حدثنا عن 
بريــدة بــن الحصيب أنه قــال: لا رقية إلا من عين أو حمة. قال: قد أحســن من 



26ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

انتهــى إلى ما ســمع. ولكن حدثنــا ابن عباس عن النبــي صلى الله عليه وسلم أنه قال: )عرضت 
علــي الأمم، فرأيت النبي ومعه الرهط، والنبــي ومعه الرجل والرجلان، والنبي 
وليــس معــه أحد، إذ رفع لي ســواد عظيم، فظننــت أنهم أمتي، فقيــل لي: هذا 
موســى وقومه، فنظرت فإذا ســواد عظيم، فقيل لي: هذه أمتك ومعهم سبعون 
ألفــا يدخلون الجنة بغير حســاب ولا عذاب، ثم نهــض فدخل منزله. فخاض 
النــاس في أولئك، فقال بعضهــم: فلعلهم الذين صحبوا رســول الله صلى الله عليه وسلم. وقال 
بعضهم: فلعلهم الذين ولدوا في الإسلام فلم يشركوا بالله شيئاً، وذكروا أشياء، 
فخرج عليهم رســول الله صلى الله عليه فأخبروه، فقال: )هم الذين لا يسترقون 
ولا يكتوون ولا يتطيرون وعلى ربهم يتوكلون( فقام عكاشة بن محصن فقال: 
ادع الله أن يجعلنــي منهم. قــال: )أنت منهم( ثم قام رجل آخر فقال: ادع الله أن 

يجعلني منهم. فقال: )سبقك بها عكاشة(.

قوله:)عن حصين بن عبد الرحمن( هو السلمي ثقة من التابعين، مات سنة 
136هـ.

)قــال: كنــت عند ســعيد بــن جبير( هــو الإمــام الفقيه من أجــل أصحاب 
ابن عباس  قتل بين يدي الحجاج سنة 95هـ.

)أيكم رأى الكوكب الذي انقض البارحة( أي سقط البارحة.

والكوكب هو الشهاب الذي يُرمى به الشياطين الذين يسترقون السمع.

)فقلت أنا( أي حصين ودل هذا على أنه لم ينم البارحة، فخاف أن يُظن أنه 
رآه وهو يصلي في الليل، فأراد أن ينفي ذلك فقال:

)ثــم قلــت: أمــا إني لــم أكــن في صلاة( وهــذا يــدل على حرص الســلف 
C على الإخلاص وابتعادهم عن الرياء والتزين بما ليس فيهم.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 27 برنامج دليل )4( 

)ولكني لدغت( أصابته ذوات السموم بسمها كالعقرب ونحوها.

)قال فما صنعت؟ قلت: ارتقيت( وفي رواية مســلم )استرقيت( أي طلبت 
مــن يرقاني، والرقيــة هي القراءة علــى المصاب بالمرض أو اللــدغ من القرآن 

والأدعية وينفث على موضع الألم.  

)قال: فما حملك على هذا؟( فيه طلب الدليل على ما يفعله، وأن السلف 
كانوا يذاكرون العلم ويطلبون الدليل.

)قلت: حديث حدثناه الشــعبي( واسمه عامر بن شُراحيل الهمْداني ولد في 
خلافة عمر وهو من ثقات التابعين وفقهائهم مات سنة 103هـ.

)قــال: وما حدثكم؟ قلت: حدثنا عن بريدة بن الحُصَيب( صحابي شــهير 
، مات سنة 63هـ.

)أنه قال: لا رقية إلا من عين أو حُمَة())).

العين: هي إصابة غيره بعينه.

والعائن الذي يؤذي غيره بسبب تلك النظرة الخبيثة يضره لأمرين:

1-	شدة العداوة والحسد من العائن لمن ينظر إليه.

2-	الإعجــاب وهــو أن يرى الناظر الشــيء رؤيــة إعجاب فيؤثــر ذلك في 
المتعجب منه.

والحُمَة: هي سم العقرب وشبهها.

ومعنى الحديث والله أعلم أي لا رقية أشفى وأنفع من رقية العين والحمة 
وإلا فإن الرقية تنفع في سائر الأمراض غير العين والحمة.

))) ورواه أحمد وابن ماجة مرفوعاً عنه، وصححه الألباني )266/2(.



28ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

ويدل على أن الرقية من الحمة مفيدة قصة السرية الذين قرأوا على اللديغ 
فبرأ.

)قــال: قد أحســن من انتهى إلى ما ســمع( أي من أخذ بمــا بلغه من العلم 
وعمل به فقد أحسن. وفيه فضيلة علم السلف وحسن أدبهم.

)ولكــن حدثنــا ابن عباس(  )عــن النبي صلى الله عليه وسلم قــال: »عُرضتْ عليَّ 
الأمم«(

الله أعلــم متــى عرضــت، وعَرضُهــا: أن الله تبــارك وتعالــى أراه مثالها إذا 
جاءت الأنبياء عليهم السلام ومن تبعهم. 

)فرأيت النبي ومعه الرهط( الرهط هم الجماعة من الثلاثة إلى التسعة.

)والنبي ومعه الرجل والرجلان( الظاهر أن الواو بمعنى أو، أي النبي ومعه 
الرجل، والنبي الآخــر ومعه الرجلان؛ لأنه لو كانت الواو بمعنى الجمع لكان 

يغني أن يقول ومعه الثلاثة.

وفي صحيح مســلم )332( عن أنس  قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: »أنا أول 
شــفيع في الجنــة لم يصدق نبي من الأنبيــاء ما صُدقت وإن مــن الأنبياء نبياً ما 

يصدقه من أمته إلا رجل واحد«

)والنبــي وليــس معه أحــد( أي يُبعث في قومه فــا يتبعه منهــم أحد وإنما 
يبعثه الله تعالى لإقامة الحجة على الناس. وفيه الرد على من احتج بالكثرة.

)إذ رفع لي سواد عظيم( أي أشخاصاً من بعيد كأنهم من كثرتهم سواداً.

)فظننت أنهم أمتي( لأنه عليه الصلاة والسلام أكثر الأنبياء أتباعاً.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 29 برنامج دليل )4( 

)فقيل لي هذا موســى وقومه( فيه فضيلة لموســى عليه السلام لكونه أكثر 
الأنبياء أتباعاً بعد نبينا محمد صلى الله عليه وسلم.

)فقيل لي: هذه أمتك ومعهم سبعون ألفاً يدخلون الجنة بغير حساب ولا 
عذاب(

وفي حديــث أبــي هريــرة  في الصحيحين: »أنهم تضــيء وجوههم 
إضاءة القمر ليلة البدر«.

وزاد الإمام أحمد في المسند )22156(: »مع كل ألف سبعون ألفاً«.

)ثم نهض( أي قام.

)فخــاض الناس في أولئــك( والمراد بالناس الحاضــرون، وهذا من العام 
الذي أُريد به الخصوص.

فالصحابــة  اهتمــوا من هذا الأمر فصاروا يبحثــون فيما بينهم من 
هم هؤلاء الذين يدخلون الجنة بلا حساب ولا عذاب.

وفيه عمق علم السلف لمعرفتهم أنهم لم ينالوا ذلك إلا بعمل.

)فقال بعضهم فلعلهم الذين صحبوا رسول الله صلى الله عليه وسلم( قالوا ذلك لعلمهم 
بفضــل صحابة رســول الله صلى الله عليه وسلم كمــا في حديث »لا تســبوا أصحابي فوالذي 
نفســي بيــده لو انفــق أحدكم مثل أحد ذهبــا ما بلغ مد أحدهــم ولا نصيفه« 

متفق عليه.

)وقال بعضهم فلعلهم الذين ولدوا في الإسلام ولم يشركوا بالله شيئاً( أي 
ولدوا بعد بعثة النبي صلى الله عليه وسلم من أولاد المسلمين.

)وذكروا أشياء( أي غير ما سبق.



30ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

وفيــه من الفوائــد أن المجتهد إذا لــم يكن معه دليل لا يجــوز له أن يجزم 
بصــواب نفســه بل يقول: لعــل الحكم كــذا، كقول الصحابــة  في هذا 

الحديث.

)فخرج عليهم فأخبروه( أي النبي صلى الله عليه وسلم.

)فقال هم الذين لا يســرقون( هكذا في الصحيحين وفي رواية لمسلم: )لا 
يرقون( 

قال شــيخ الإســام ابن تيمية : )هذه الزيادة وهم من الراوي لم 
يقل النبي صلى الله عليه وسلم: »ولا يرقون«، لأن الراقي محســن إلى أخيه، وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم 

وقد سئل عن الرقى فقال: »من استطاع منكم أن ينفع أخاه فلينفعه«())).

وقد رقى جبريل عليه السلام النبي صلى الله عليه وسلم كما عند مسلم وفي الصحيحين أن 
النبي صلى الله عليه وسلم رقى أصحابه.

والفرق بين الراقي والمسترقي:

أن الراقي محســن والمســرقي ســائل ملتفت إلى غيــر الله بقلبه فالطالب 
للرقيــة يكــون في قلبه ميل للراقــي حتى يرفع ما به من جهة الســبب لأن الناس 
في الرقيــة تتعلق قلوبهم جداً بالراقي أكثر من تعلقهم بالطب ونحوه وهذا ينافي 

كمال التوكل على الله عز وجل.

فمن طلب الرقية فقد فاته الكمال.

أمــا إذا أتــاه من يريد أن يرقيه بدون طلب منه فهنا لا يمنعه لأنه لم يســرق 
ولم يطلب ولأن النبي صلى الله عليه وسلم لم يمنع عائشة أن ترقيه وكذلك الصحابة لم يمنعوا 

))) المستدرك على مجموع الفتاوى 27/1.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 31 برنامج دليل )4( 

أحــداً أن يرقيهــم فهذا لا يؤثر على التوكل ولا ينافي الكمــال أما المنع هنا فهو 
خلاف السنة.

فمعنــى )لا يســرقون( أي لا يطلبــون مــن أحــد أن يرقيهم لقــوة توكلهم 
علــى الله تعالى وعزة نفوســهم عن التذلل للمخلوق لأن ســؤال المخلوق فيه 

نوع ذلة. ولما في ذلك من التعلق بغير الله تعالى.

)ولا يكتوون( أي لا يسألون غيرهم أن يكويهم.
والكــي بالنــار نــوع من أنواع الطــب كمــا في الصحيح أن النبــي صلى الله عليه وسلم قال: 
»الشــفاء في ثلاثة: شــربة عســل وشــرطة محجم وكيــة نار وأنا أنهــى أمتي عن 

الكي«، وفي لفظ: »وما أحب أن أكتوي«.

والكــي في الأصل جائز مع الكراهة لأن فيــه تعذيباً بالنار، والعرب تعتقد 
أن الكي يحدث المقصود دائماً فلهذا تتعلق القلوب بالكي من جهة أنه سبب 

يؤثر دائماً فلهذا تركه أكمل في التوكل على الله تعالى.

)ولا يتطيرون( أي لا يتشاءمون.
)وعلــى ربهــم يتوكلــون( هذا هو الأصــل الجامع الذي تفرعــت عنه هذه 

الخصال وهو التوكل على الله تعالى.

ومن لم يتصف بهذه الصفات لا يذم وإنما فاته الكمال إلا التطير فإنه شرك 
كما سيأتي إن شاء الله تعالى. 

وهذا الحديث لا يُفهم منه أن هؤلاء لا يباشرون الأسباب أصلاً لأن مباشرة 
الأسباب أمر لابد منه بل إن التوكل على الله تعالى هو من أعظم الأسباب كما 
قــال ســبحانه: »ومن يتوكل على الله فهو حســبه« أي كافيــه ولأنه عليه الصلاة 

والسلام أمر بالتداوي وهو من أخذ الأسباب.



32ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

وإنمــا المــراد أنهم يتركــون الأمــور المكروهة مــع حاجتهم إليهــا توكلاً 
على الله كالاكتواء والاسترقاء.

فهــذه الأمور الثلاثــة المذكورة في الحديث تنقص التــوكل على الله تعالى 
وهي الاسترقاء والاكتواء والتطير لما فيها من التفات القلب لغير الله تعالى 

)فقام عكاشة بن محصن ( صحابي كان من السابقين إلى الإسلام 
. شهد بدراً واستشهد في قتال الردة مع خالد بن الوليد

)فقــال يا رســول الله: ادع الله أن يجعلني منهم قال: أنــت منهم( وهذا لما 
يعلمه صلى الله عليه وسلم من فضله وجهاده كما في الصحيحين: »لعل الله اطلع على أهل بدر 

فقال اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم«.

)ثم قام رجل آخر فقال: ادع الله أن يجعلني منهم قال: سبقك بها عكاشة( 

قال القرطبي: »لم يكن عند الثاني من الأحوال ما كان عند عكاشــة فلذلك 
لــم يجبــه إذ لو أجابه لجاز أن يطلب ذلك كل من كان حاضراً فيتسلســل الأمر 

فسد الباب بقوله ذلك.«



4-باب الخوف من الشرك

مناسبة الباب لما قبله:
لمــا ذكر المؤلف  في الأبواب الســابقة فضــل التوحيد وما يكفر 
مــن الذنــوب وأن من حقق التوحيد دخل الجنة بغير حســاب ناســب أن يذكر 
بعده هذا الباب باب الخوف من الشــرك لبيان أن تحقيق التوحيد عند أهله هو 
مع الخوف من الشــرك، ولأنه لا يوجــد محقق للتوحيد على وجه الكمال ولا 
يكون خائفاً من الشــرك فذكر هذا الباب ليحذَر المؤمنُ من الشــرك، ويخافَ 

على نفسه الوقوع فيه.

والخوف من الشرك يثمر: أن يكون متعلماً للشرك بأنواعه حتى لا يقع فيه 
ويعرف الأسباب الموصلة إليه ليجتنبها ولهذا قال حذيفة  : كان الناس 

يسألون رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الخير وكنت أسأله عن الشر مخافة أن أقع فيه.

وذلك أن من لم يعرف إلا الخير قد يأتيه الشــر ولا يعرف أنه شــر فإما أن 
يقع فيه وإما أن لا ينكره كما ينكره الذي عرفه.

كَ بهِۦِ وَيَغۡفِرُ مَا دُونَ ذَلٰكَِ  ن يشُۡۡرَ
َ
َ لََا يَغۡفِرُ أ وقــول الله عــز وجل: ﴿إنَِّ ٱللَّهَّ

لمَِن يشََاءُٓ﴾.
المعنى: أن الله لا يغفر لعبد لقيه وهو مشرك ويغفر ما هو دون الشرك من 
الذنــوب؛ لأن الشــرك لا يغفره الله تعالى لصاحبه وهذا يوجب شــدة الخوف 

من الشرك.

والشــرك أظلــم الظلم وفيــه تنقص لــرب العالمين وصــرف خالص حقه 
ِينَ كَفَرُواْ برَِبّهِِمۡ يَعۡدِلوُنَ﴾  لغيــره، وعَدل غيره به كما قال تعالى : ﴿ثُــمَّ ٱلَّذَّ

]الأنعام:1[



34ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

والشرك ينقسم إلى أكبر وأصغر:

فالشرك الأكبر: هو أن يجعل لله نداً في ربوبيته أو ألوهيته أو أسمائه وصفاته.
ف بأنه: تسوية غير الله بالله فيما هو من خصائص الله))) وعُرِّ

والشــرك الأصغــر: هو مــا جاء في النصّوص أنه شــركٌ ولم يَصِــلْ إلى حدِّ 
رْكِ  قُ منها إلى الشِّ ف أيضاً بأنه: كلُّ وســيلة وذريعة يُتَطَرَّ الشّــركِ الأكبر))) وعُرِّ

الأكبرِ من الإراداتِ والأقوالِ والأفعالِ التي لم تبلغْ رتْبةَ العبادةَ))).

صۡنَامَ﴾.
َ
عۡبُدَ ٱلۡۡأ ن نَّ

َ
وقال الخليل عليه السلام: ﴿وَٱجۡنُبۡنِِي وَبَنِِيَّ أ

المعنى: اجعلني وبني في جانب عن عبادة الأصنام وباعد بيننا وبينها.

ضۡلَلۡنَ كَثيِٗرا مِّنَ 
َ
ثــم بين ما يوجب الخوف من ذلك بقولــه: ﴿رَبِّ إنَِّهُنَّ أ

ٱلنَّاسِ﴾ ]إبراهيم:36[
فإنه هو الواقع في كل زمان.

وجه الدلالة من الآية للترجمة: أن إبراهيم عليه السلام وهو من بلغ الغاية 
في تحقيق التوحيد ومع ذلك خاف من الوقوع في الشــرك فسأل ربه جل جلاله  
أن يباعــده وبنيــه عن عبــادة الأصنام وإذا كان هــذا حال إبراهيم عليه الســام 

فكيف بغيره، قال إبراهيم التيمي: ومن يأمن البلاء بعد إبراهيم.

ضۡلَلۡنَ كَثيِٗرا مِّنَ ٱلنَّاسِ﴾ دليل على أن كثيراً 
َ
ثم إن في قوله: ﴿رَبِّ إنَِّهُنَّ أ

مــن الناس قــد وقعوا في الشــرك وضلوا بعبــادة الأصنام وهــذا يوجب للقلب 

))) انظر: حاشية كتاب التوحيد لابن قاسم )ص 50(.
))) انظر: حاشية كتاب التوحيد لا بن قاسم )ص 51(.

))) انظر: القول السّديد لا بن سعدي )ص 54(.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 35 برنامج دليل )4( 

الحي أن يخاف من الشــرك، لا كما يقول بعض الجهال: أن الشــرك لا يقع في 
هذه الأمة، ولهذا لما أمنوا الشرك وقعوا فيه.

وفي حديث: )أخوف ما أخاف عليكم الشــرك الأصغر(، فســئل عنه فقال: 
)الرياء(.

هكــذا أورده المؤلــف  مختصــراً وقــد رواه الإمــام أحمــد عن 
محمــود بن لبيد  أن رســول الله صلى الله عليه وسلم قال: )إن أخــوف ما أخاف عليكم 
الشرك الأصغر( قالوا: وما الشرك الأصغر يا رسول الله قال: )الرياء، يقول الله 
تعالــى يوم القيامة إذا جُزِي الناس بأعمالهم: اذهبوا إلى الذين كنتم تراؤون في 

الدنيا فانظروا هل تجدون عندهم جزاءً(.     وحسن إسناده الحافظ.

وجــه الدلالة أن الشــرك الأصغــر إذا كان يخافه النبــي صلى الله عليه وسلم على الصحابة 
رضــوان الله عليهــم مع كمــال علمهم وقوة إيمانهــم فمن هو دونهــم في العلم 

والإيمان أولى أن يخاف على نفسه الوقوع في الشرك الأصغر.

وإذا كان هذا الخوف من الشــرك الأصغر وهــو لا يخرج من الملة فكيف 
بالشرك الأكبر المخرج من الملة والعياذ بالله.

وروى البخاري في الأدب المفرد )716( عن معقل بن يسار  قال: 
انطلقت مع أبي بكر الصديق  إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: »لَلشرك فيكم أخفى 
مــن دبيــب النمل« فقال أبو بكر: وهل الشــرك إلا من جعل مــع الله إلهاً آخر؟ 
فقال النبي صلى الله عليه وسلم: »والذي نفســي بيده للشــرك فيكم أخفى من دبيب النمل، ألا 
أدلك على شــيء إذا فعلته ذهب عنك قليلة وكثيره؟ قال: »قل: اللهم إني أعوذ 

بك من أن أشرك بك وأنا أعلم وأستغفرك لما لا أعلم.«.



36ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

وإنمــا خــاف النبــي صلى الله عليه وسلم علــى الصحابــة  الشــرك الأصغــر لأن 
النفوس مجبولة على حب الرياســة والمنزلة في قلوب الخلق إلا من سلَّم الله 
تعالــى، فــكان الداعــي إلى الشــرك الأصغر أقــوى في قلــوب الصالحين من 

الشرك الأكبر.

 )وعن ابن مسعود  أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: )من مات وهو يدعو من 
دون الله نداً دخل النار( رواه البخاري(

قوله: »يدعو« الدعاء على قسمين:
دعاء مسألة: وهو أن يطلب الداعي ويسأل ربه ما ينفعه وما يكشف ضره.

دعاء عبادة: وهو يشمل جميع أنواع العبادة الظاهرة والباطنة.
لأن المتعبــد لله تعالــى في الحقيقة داع بلســان حاله فهو يريــد بهذه العبادة 

الثواب والسلامة من العقاب.

وروى الترمــذي عن النعمان بن بشــير  أن النبــي صلى الله عليه وسلم قال: »الدعاء 
هو العبادة« وصححه الألباني.

قولــه: )من دون الله( يشــمل من دعا الله ودعا معــه غيره، ومن دعا غير الله 
وتوجه إليه استقلالًا.

قوله: )نداً( الند: الشبيه والمثيل. 

قولــه: )دخل النــار( أي خالداً فيها لأن الشــرك الأكبر محبــط للعمل كما 
مَر:65[ كۡتَ لََيَحۡبَطَنَّ عَمَلُكَ﴾]الزُّ شۡۡرَ

َ
قال الله تعالى: ﴿لَئنِۡ أ

هذا إن كان اتخاذ الند من قبيل الشــرك الأكبر بأن يجعله شــريكاً لله تعالى 
في أنــواع العبــادة أو بعضها، أما إن كان من قبيل الشــرك الأصغر فإنه لا يحبط 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 37 برنامج دليل )4( 

العمل، وقد ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم أن التنديد يكون في الشرك الأصغر، كما في قوله 
»أجعلتني لله ندا؟« عندما قال الرجل: ما شاء الله وشئت.

وجه الدلالة من حديث ابن مســعود : أنه لما كانت عقوبة الشــرك 
بــالله تعالى هي دخول النار فإن هذا يوجب الخوف من الوقوع في الشــرك لأن 

المشرك قد خسر آخرته والعياذ بالله.

 ولمســلم عن جابر ، أن رســول الله صلى الله عليه وسلم قال: )من لقي الله لا يشرك 
به شيئاً دخل الجنة، ومن لقيه يشرك به شيئاً دخل النار(.

هذا كالذي قبله.



5- )باب الدعاء إلى شهادة أن لا إله إلا الله(

مناسبة الباب لما قبله:

لما ذكر المصنف  التوحيد وفضله وما يوجب الخوف من ضده 
وهو الشــرك نبه بهذه الترجمة على أنه لا ينبغي لمن عرف ذلك أن يقتصر على 
نفسه بل يجب عليه أن يدعو إلى الله تعالى بالحكمة والموعظة الحسنة كما هو 

سبيل المؤمنين وأتباعهم.

ناَ۠ وَمَنِ 
َ
ٰ بصَِيَرةٍ أ ِۚ عََلَىَ دۡعُوٓاْ إلََِى ٱللَّهَّ

َ
)وقوله الله تعالى: ﴿قُلۡ هَذِٰهۦِ سَــبيِلِِيٓ أ

ٱتَّبَعَنِِي﴾ الآية(
قوله: )قُل( أي يا محمد صلى الله عليه وسلم

( أي هــذه الدعــوة التي ادعــوا إليها مــن الدعاء إلى  قولــه: )هَذِٰهۦِ سَــبيِلِِيٓ
توحيد الله وإخلاص العبادة له دون الآلهة التي تعبد من دونه وطاعته واجتناب 

معصيته هي طريقتي.

ِۚ( لابــد للداعي أن تكون دعوته إلــى الله تعالى لا إلى  دۡعُوٓاْ إلََِى ٱللَّهَّ
َ
قولــه: )أ

نفســه فالداعي إلى الله تعالى هو المخلص الذي يريد هداية الناس وصلاحهم 
بغض النظر عن مدحهم وثنائهم عليه أو ذمهم له.

ٰ بصَِيَرةٍ( أي على علم والعلم هنا يراد به العلم الشرعي والعلم  قوله: )عََلَىَ
بحال المدعو والعلم بالطريق الموصل إلى المقصود وهو الحكمة.

ناَ۠ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِِيۖ( أي يدعــو إليه على بصيرة أيضاً من اتبعني وآمن 
َ
قولــه: )أ

بي.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 39 برنامج دليل )4( 

ِ( أي أُنزه الله تعالى عن أن يكون له شريك. قوله: )وسَُبۡحَنَٰ ٱللَّهَّ

ناَ۠ مِنَ ٱلمُۡشۡۡرِكيَِن( أي أنا بريء من أهل الشرك بالله تعالى. 
َ
قوله: )وَمَآ أ

وجه الدلالة من الآية للترجمة:
ظاهر، وذلك أن الآية قد دلت على أن النبي صلى الله عليه وسلم وأتباعه هم الدعاة إلى الله 

على بصيرة، ودعوتهم أساسها التوحيد وهو شهادة ألا إله إلا الله.

وفي هــذه الآيــة بيان أن الداعي إلى الله تعالى لابد له من علم يســبق دعوته 
فلا يجوز لمن ليس عنده علم أن يدعو إلى الله لأنه يفسد أكثر مما يصلح.

)عن ابن عباس ، أن رســول الله صلى الله عليه وسلم، لما بعث معاذاً إلى اليمن قال 
لــه: )إنــك تأتي قوماً من أهل الكتاب فليكن أول ما تدعوهم إليه شــهادة أن لا 
إلــه إلا الله ـ وفي روايــة: إلى أن يوحدوا الله ـ فإن هم أطاعــوك لذلك، فأعلمهم 
أن الله افترض عليهم خمس صلوات في كل يوم وليلة، فإن هم أطاعوك لذلك: 
فأعلمهــم أن الله افتــرض عليهم صدقة تؤخذ من أغنيائهــم فترد على فقرائهم، 
فــإن هم أطاعوك لذلك فإياك وكرائم أموالهــم، واتق دعوة المظلوم، فإنه ليس 

بينها وبين الله حجاب( أخرجاه(

قولــه: )لمــا بعث معاذاً إلــى اليمن( كان بعث معاذ إلى اليمن ســنة عشــر 
قبل حج النبي صلى الله عليه وسلم وقيل آخر ســنة تسع بعد غزوة تبوك. بعثه إلى اليمن معلماً 

وحاكماً.

قولــه: )قال له: إنك تــأتي قوماً من أهل الكتاب( أهــل الكتاب هم اليهود 
والنصارى.

وأخبره بذلك لأمرين:



40ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

1-	أن يكون بصيراً بأحوال من يدعو.

2-	أن يكون مستعداً لمناظرتهم لأنهم أهل علم سابق بخلاف المشركين.

قوله: )فليكن أول ما تدعوهم إليه شهادة ألا إله إلا الله(

وفي رواية للبخاري )إلى أن يوحدوا الله( فدل على أن معنى شــهادة ألا إله 
إلا الله هو توحيد الله تعالى.

وهذا هو الشاهد للباب، وهو الدعاء إلى شهادة ألا إله إلا الله.

قوله: )فإن هم أطاعوك لذلك( أي شهدوا وانقادوا لذلك.

قوله: )فأعلمهم أن الله افترض عليهم خمس صلوات(

فيــه أن الصــاة أعظــم واجب بعــد الشــهادتين وأنه لا يطالب بهــا إلا بعد 
الإسلام.

قولــه: )فعلمهــم أن الله افترض عليهــم صدقة تؤخذ مــن أغنيائهم فترد في 
فقرائهم فإن هم أطاعوك لذلك فإياك وكرائم اموالهم واتق دعوة المظلوم فإنه 

ليس بينها وبين الله حجاب(

اتــق دعوة المظلوم بأن تجعل بينك وبينها وقايــة بالعدل وعدم الظلم فإن 
دعوتــه لا تحجــب حتــى وإن كان عاصياً كما حديث أبــي هريرة  عند 
أحمد مرفوعاً: )دعوة المظلوم مستجابة وإن كان فاجراً ففجوره على نفسه(.

  وفي هذا الحديث دليل على قبول خبر الواحد ووجوب العمل به.

إشكال: لم يذكر في الحديث الصوم والحج، فلماذا؟

الجواب: أن النبي صلى الله عليه وسلم اقتصر على الأركان العظيمة الأساســية التي يقاتل 
الناس على تركها هذا من ناحية.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 41 برنامج دليل )4( 

ومن ناحية أخرى أن هذه الأركان المذكورة ظاهرة يراها الناس ويسمعونها 
بخلاف الصيام فهو أمر خفي بين العبد وبين ربه والحج لا يجب على كل أحد 
بل يجب على من استطاع إليه سبيلاً مرة في العمر. وكذلك من نطق بالشهادتين 

وأقام الصلاة وآتى الزكاة فإنه سيحافظ على الصيام والحج من باب أولى.
قوله: )أخرجاه( أي البخاري ومسلم.

)ولهمــا عن ســهل بــن ســعد ، أن رســول الله صلى الله عليه وسلم قال يــوم خيبر: 
)لأعطيــن الراية غــداً رجلاً يحب الله ورســوله، ويحبه الله ورســوله، يفتح الله 
علــى يديه. فبات الناس يدوكون ليلتهم أيهم يعطاها. فلما أصبحوا غدوا على 
رســول الله صلى الله عليه وسلم كلهم يرجو أن يعطاها. فقال: )أين علي بن أبي طالب؟( فقيل: 
هو يشــتكي عينيه، فأرســلوا إليه، فأتى به فبصق في عينيه، ودعا له، فبرأ كأن لم 
يكن به وجع، فأعطاه الراية فقال: )انفذ على رســلك حتى تنزل بســاحتهم، ثم 
ادعهم إلى الإسلام وأخبرهم بما يجب عليهم من حق الله تعالى فيه، فوالله لأن 

يهدي الله بك رجلاً واحداً، خير لك من حمر النعم(. يدوكون: يخوضون(
قوله: )ولهما( أي البخاري ومسلم.

قوله: )لأعطين الرايــة( قيل الراية بمعنى اللواء وهو العَلَم الذي يحمل في 
الحــرب يُعرف به  موضع صاحب الجيش وقد يحمله أمير الجيش وقد يدفعه 

إلى مقدم العسكر وقيل إنهما متغايران.

  قولــه: )يحب الَله ورســولَه ويحبه الله ورســوله( فيــه فضيلة لعلي
وفيه إثبات صفة المحبة لله تعالى.

قوله: )يفتح الله على يديه( فيه علم من أعلام النبوة.
قوله: )فبات الناس يدوكون ليلتهم( أي يخوضون فيمن يدفعها إليه.

وفيه حرص الصحابة على الخير.



42ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

قوله: )فلما أصبحوا غدوا على رسول الله صلى الله عليه وسلم كلهم يرجو أن يُعطاها(

وفي روايــة أبي هريرة  عند مســلم أن عمــر  قال: ما أحببت 
الإمارة إلا يومئذٍ.

قولــه: )فقــال أين علي بن أبي طالب( فيه ســؤال الإمام عــن رعيته وتفقد 
أحوالهم.

قوله: )فقيل هو يشــتكي عينيه( أي من الرمد كما في صحيح مســلم فقال: 
)ادعوا لي علياً( فأُتي به أرمد.

قوله: )فبصق( أي تفل.

قولــه: )ودعا له فبرأ( أي عوفي في الحــال. كأنه لم يكن به وجع. وفيه علَم 
من أعلام النبوة وذلك كله بالله تعالى وحده فهو الذي يملك الضر والنفع.

قوله: )انفذ على رسلك( أي امض على رفقك من غير عجلة.

قوله: )حتى تنزل بساحتهم( هي فناء أرضهم وما حولها.

قوله: )ثم ادعهم إلى الإسلام( وهو شهادة ألا إله إلا الله وأن محمداً عبده 
ورسوله وهذا مطابق للترجمة.

قولــه: )وأخبرهــم بما يجب عليهم من حق الله تعالى فيه( أي في الإســام 
إذا أجابــوك إليــه فأخبرهم بما يجب عليهــم من الحقوق التي لابــد من فعلها 

كالصلاة والزكاة ...

قوله: )فو الله لأن يهدي الله بك رجلاً واحداً خير لك من حُمر النَّعم( 

قوله: )حُمْر( بضم الحاء وســكون الميم جمــع أحمر، والنعم بفتح النون 
أي خير لك من الإبل الحمر وهي أنفس أموال العرب.



6- )باب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله(

مناسبة الباب لما قبله:

قيل: إن هذا الباب فيه زيادة توضيح وبيان لمعنى التوحيد الذي تقدم بيانه 
في الأبواب السابقة.

وقيــل: إن البــاب الذي قبله في الدعاء إلى شــهادة ألا إلــه إلا الله والداعي 
إلى الشهادة لابد أن يفسرها لمن يدعوهم ويوضحها لهم توضيحاً تاماً فلهذا 

أورد المؤلف هذا الباب.

قوله: )باب تفسير التوحيد وشهادة ألا إله إلا الله(

هذا من عطف المترادفين لأن التوحيد حقيقة هو شهادة ألا إله إلا الله 

وشــهادة ألا إله إلا الله تتضمن الإقرار والاعتراف بأنه لا إله إلا الله، عالما 
بمعناها ناطقا معلنا بها.

هُمۡ  يُّ
َ
ِينَ يدَۡعُونَ يبَۡتَغُونَ إلََِىٰ رَبّهِِمُ ٱلوۡسَِيلَةَ أ وْلَٰٓئكَِ ٱلَّذَّ

ُ
)وقول الله تعالى: ﴿أ

قۡرَبُ﴾  الآية(
َ
أ

ِينَ زعََمۡتُم مِّن دُونهِۦِ فَلََا  قال الله تعالى في الآية التي قبلها: ﴿قُلِ ٱدۡعُواْ ٱلَّذَّ
ِينَ يدَۡعُونَ يبَۡتَغُونَ  وْلَٰٓئكَِ ٱلَّذَّ

ُ
ِ عَنكُمۡ وَلََا تََحۡويِلًًا 56 أ ّ يَمۡلكُِونَ كَشۡفَ ٱلضُّرُّ

ٓۥۚ إنَِّ عَذَابَ  قۡرَبُ وَيَرجُۡونَ رحَۡۡمَتَهُۥ وَيَخَافوُنَ عَذَابهَُ
َ
هُمۡ أ يُّ

َ
إلََِىٰ رَبّهِِمُ ٱلوۡسَِــيلَةَ أ

رَبّكَِ كََانَ مََحۡذُورٗا  57﴾
المعنى: قل يا محمد للمشــركين الذين عبدوا غير الله تعالى ادعو الذين 
زعمتــم من دونه من الأنداد فإنهم لا يملكون كشــف الضر عنكم بالكلية ولا 



44ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

تحويلــه إلــى غيركــم فإن الــذي يقدر على ذلــك هو الله جل وعــا وحده لا 
شريك له.

ِيــنَ يدَۡعُونَ يبَۡتَغُونَ إلََِىٰ رَبّهِِمُ ٱلوۡسَِــيلَةَ﴾  وْلَٰٓئكَِ ٱلَّذَّ
ُ
ثــم قال تعالــى: ﴿أ

أي هؤلاء الذين يدعوهم المشــركون هم أنفســهم يبتغون إلى ربهم الوســيلة، 
والوســيلة هي ما يوصلهم إلــى الله تعالى من طاعته والقــرب منه، وكل واحد 
منهــم يرجو أن يكون أقــرب إلى الله تعالى، ويرجو رحمته ويخاف عذابه، فإذا 
كان حال هؤلاء المدعوين كذلك فكيف تدعونهم من دون الله وهم محتاجون 
مفتقــرون إلــى الله تعالى؟ وهــذا ينطبق على مــن دُعي مع الله تعالــى وهو داعٍ 
لله تعالى كعيســى عليه الســام والملائكة عليهم الســام ونحوهم أما الشجر 

والحجر ونحوُها فلا تدخل في الآية.

وفيه الرد على من ادعى أن شرك المشركين إنما هو بعبادة الأصنام.

وجه الدلالة من الآية للترجمة:

أن في هــذه الآية ثناء على خاصة عبــاد الله تعالى بأنهم وحدوا الله تعالى في 
العبادة وهذا معنى التوحيد الذي هو إفراد الله تعالى بالعبادة.

)وقولــه: )وإذ قال إبراهيــم لأبيه وقومه إنني برآءُ ممــا تعبدون * إلا الذي 
فطرني( الآية(

ا تَعۡبُدُونَ﴾ أي من  بيِهِ وَقَوۡمِهۦِٓ إنَِّنِِي برََاءٓٞ مِّمَّ
َ
وقولــه: ﴿وَإِذۡ قاَلَ إبِرَۡهٰيِمُ لِِأ

عبادة الأوثان، وهذا فيه النفي.

ِي فَطَرَنِِي فَإنَِّهُۥ سَيَهۡدِينِ﴾ وهذا فيه الإثبات. ﴿إلَِّاَّ ٱلَّذَّ
ِي فَطَرَنِِي﴾ أي إلا الله تعالى، وهذا يدل على أن قوم إبراهيم  ومعنى ﴿إلَِّاَّ ٱلَّذَّ



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 45 برنامج دليل )4( 

يعبدون الله تعالى ويعبدون غيره، فتبرأ مما يعبدون إلا الله ســبحانه، لا كما يظن 
الجهال أن الكفار لا يعرفون الله ولا يعبدونه أصلاً.

ومعنــى البراءة: الكفر والبغضاء والمعاداة لعبادة غير الله تعالى، ولا يصح 
إسلام أحد حتى تقوم البراءة في قلبه.

قوله: ﴿وجََعَلَهَا كََلمَِةَۢ باَقيَِةٗ فِِي عَقِبهِۦِ لَعَلَّهُمۡ يرَجِۡعُونَ﴾ أي كلمة التوحيد 
لا إله إلا الله. 

وجــه الدلالة من الآيــة: أن في هذه الآية معنى لا إله إلا الله وذلك لتضمنها 
ا تَعبُۡــدُونَ( وأثبت  مَّ النفــي والإثبــات فقد نفــى عبادة غير الله في قولــه: ) بَرَآء مِّ

ذِي فَطَرَنيِ(.  عبادة الله وحده في قوله: )إلَِّاَّ ٱلَّ

)وقوله: )اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله( الآية( 

ِ وَٱلمَۡسِيحَ  رۡبَابٗا مِّن دُونِ ٱللَّهَّ
َ
حۡبَارهَُمۡ وَرهُۡبَنَٰهُمۡ أ

َ
َذُوٓاْ أ قال الله تعالى: ﴿ٱتَّخَّ

ا  ٓ إلَِهَٰ إلَِّاَّ هُوَۚ سُــبۡحَنَٰهُۥ عَمَّ مِــرُوٓاْ إلَِّاَّ لِِيَعۡبُدُوٓاْ إلَِهٰٗا وَحِٰدٗاۖ لَّاَّ
ُ
ٱبۡــنَ مَرۡيَمَ وَمَآ أ

يشُۡۡرِكُونَ﴾ ]التوبة:31[
الأحبــار: هــم العلماء حيــث جعلوهم أربابــا وذلك بطاعتهــم في تحريم 

الحلال وتحليل الحرام.

الرهبان: هم العُبَّاد حيث اتخذوهم أولياء يعبدونهم من دون الله تعالى.

ولمــا ســمع عدي بن حاتــم  النبــي صلى الله عليه وسلم يقرأ هــذه الآية قــال: »إنا 
لســنا نعبدهم. قال: أليس يحرمون ما أحــل الله فتحرمونه ويحلون ما حرم الله 

فتحلونه؟ قال: بلى. قال: فتلك عبادتهم«



46ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

وجه الدلالة من الآية للترجمة: 

أن الطاعــة في تحريم الحلال وتحليل الحرام عبادة لا يجوز صرفها إلا لله 
وحده ولهذا فســرت العبادة بالطاعة وفســر الإله بالمعبــود المطاع فمن أطاع 
مخلوقــا في ذلك فقد عبــده، فمقتضى التوحيد وشــهادة ألا إله إلا الله يقتضي 
إفراد الله تعالى بالطاعة ولهذا أنكر الله تعالى عليهم عبادتهم للأحبار والرهبان 

ا يشُۡۡرِكُونَ﴾ لأنه مناقض للتوحيد وسماه شركاً في قوله: ﴿سُبۡحَنَٰهُۥ عَمَّ

)وقولــه: )ومــن الناس من يتخذ مــن دون الله أنــداداً يحبونهم كحب الله( 
الآية(

قيل في معنى الآية: يحبون أندادهم كحبهم لله فالكاف هنا اسم بمعنى مثل.

وقيل يحبونهم كحب المؤمنين لله تعالى. 

وهذه التسوية في المحبة هي الشرك وهي التي جعلتهم من أهل النار.

بيٍِن 97 إذِۡ نسَُــوّيِكُم برَِبِّ  ِ إنِ كُنَّا لَفِِي ضَلَـٰـلٖ مُّ قــال تعالــى: ﴿تـَـٱللَّهَّ
ٱلۡعَلَٰمِيَن﴾]الشعراء:98-97[

ومعلــوم أنهــم لم يســووا الله تعالــى بتلك المعبــودات في الخلــق والرزق 
ومفردات الربوبية وإنما سووهم برب العالمين في المحبة والعبادة.

بــل وجد من المشــركين من يحب الآلهة أعظم من محبــة الله تعالى، ولهذا 
تجده إذا انتهكت يغضب لها أعظم مما يغضب لله ويستبشر لها ما لا يستبشر لله.

وجه الدلالة من الآية للترجمة: 

أن الله تعالى أخبر عن المشــركين أنهم جعلوا لله انداداً يحبونهم كحب الله 
فهم يحبون الله تعالى حباً عظيماً إلا أنهم أشركوا معه في المحبة محبة آلهتهم 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 47 برنامج دليل )4( 

فالمحبة التي بمعنى كما الذل والخضوع عبادة لا يجوز صرفها إلا لله فصرفها 
لغيره مخالف لمقتضى لا إله إلا الله. لأن معنى التوحيد وشهادة ألا إله إلا الله 

إفراد الله بالعبادة.

)وفي الصحيــح عــن النبــي صلى الله عليه وسلم أنه قال: )من قــال: لا إلــه إلا الله وكفر بما 
يعبد من دون الله، حرم ماله ودمه، وحسابه على الله عز وجل(

في الصحيح: أي صحيح مسلم.

في هذا الحديث علَّق النبي صلى الله عليه وسلم عصمة الدم والمال بأمرين:

1-	قول لا إله إلا الله عن علم ويقين، كما هو مقيد في عدة أحاديث.

2-	الكفــر بما يعبد من دون الله، فلم يكتف باللفظ المجرد عن المعنى بل 
لابد من قولها والعمل بها.

ِ فَقَدِ  غُٰوتِ وَيُؤۡمِــنۢ بٱِللَّهَّ وفيــه معنى قولــه تعالــى ﴿فَمَن يكَۡفُــرۡ بٱِلطَّ
﴾ ]البقرة:256[ ٱسۡتَمۡسَكَ بٱِلۡعُرۡوَةِ ٱلوُۡثۡقََىٰ

فلا بد من الكفر بعبادة غير الله وإنكار عبادتها.

قوله: )وحســابه على الله( أي أن الله تعالى يتولى حســابه فإن كان صادقاً 
جزاه بالجنة، وإن كان قالها نفاقاً عذبه بالنار، أما في الدنيا فالحكم للظاهر فمن 

أتى بالتوحيد ولم يأت بما ينافيه ظاهراً والتزم شرائعه وجب الكف عنه.

قال المصنف في مسائل هذا الباب معلقا على هذا الحديث: 

)وهــذا مــن أعظم مــا يبيِّن معنى )لا إلــه إلا الله( فإنه لم يجعــل التلفظ بها 
عاصمــا للدم والمال، بل ولا معرفة معناها مــع لفظها، بل ولا الإقرار بذلك، 



48ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

بــل ولا كونــه لا يدعو إلا الله وحده لا شــريك له، بل لا يحــرم ماله ودمه حتى 
يضيف إلى ذلك الكفر بما يعبد من دون الله، فإن شــك أو توقف لم يحرم ماله 
ودمه. فيالها من مســألة ما أعظمها وأجلها، ويا له من بيان ما أوضحه، وحجةٍ 

ما أقطعها للمنازع(.

)وشرح هذا الترجمة: ما بعدها من الأبواب(

لأن مــا بعدها من الأبــواب فيه ما يبيــن التوحيد ويوضح معنــاه وفيه بيان 
ضده وهو الشرك بنوعيه الأصغر والأكبر.



7-)باب من الشرك لبس الحلقة والخيط ونحوهما 

لرفع البلاء أو دفعه(

قوله: )من الشــرك( من هنا تبعيضية أي بعض الشرك، والشرك اسم جنس 
يشــمل الأكبر والأصغــر. وذلك لأن لبس الحلقة والخيط قــد يكون أكبر وقد 

يكون أصغر بحسب اعتقاد لابسها.

وقوله: )الحلقة( ســواء أكانت حلقة من حديــد أم من ذهب أو فضة أو ما 
أشبه ذلك، والخيط معروف.

قولــه: )ونحوِهما( من كل ما يعلقه الناس على أنفســهم أو مراكبهم كمن 
يعلق القِرَب البالية على السيارة ونحو ذلك لدفع العين.

قوله: )لرفع البلاء( أي بعد نزوله )أو دفعه( أي قبل نزوله.

فمن هذا الباب ابتدأ المؤلف  في تفســير التوحيد وشهادة ألا إله 
إلا الله بذكــر شــيء مما يضاد ذلك من أنواع الشــرك الأكــر والأصغر فمن لا 

يعرف الشرك لا يعرف التوحيد وكما قيل: وبضدها تتبين الأشياء.

ولبــس الحلقــة والخيــط ونحوهمــا إن اعتقد لابســها أنها مؤثرة بنفســها 
دون الله تعالى فهو مشــرك شــركاً أكبر في توحيد الربوبية؛ لأنه اعتقد أن مع الله 
خالقاً غيره، وإن اعتقد أنها ســبب ولكنه ليس مؤثراً بنفســه فهو مشــرك شركاً 
أصغر لأنه اعتقد أن ما ليس بسبب سبباً، فيكون قد شارك الله تعالى في الحكم 
لهذا الشــيء بأنه ســبب، والله تعالى لم يجعله ســبباً، وطريق العلم بأن الشيء 
ســبب إما عن طريق الشرع وإما عن طريق القدر كما إذا جربنا الشيء فوجدناه 

نافعاً في هذا المرض مثلاً.



50ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

  ولكــن لابــد أن يكــون هذا الســبب القدري أثــره ظاهراً مباشــراً، كما لو 
اكتوى فبرئ مثلاً فهذا سبب ظاهر بيّن وإنما يقال هذا لئلا يقول قائل أنا جربت 
هذا السبب وانتفعت به وهو سبب غير ظاهر، كالحلقة فقد يلبسها إنسان وهو 

يعتقد أنها نافعة ثم يقدر الله تعالى له الشفاء.

ومن أمثلة الأسباب الشرعية قراءة الفاتحة على المريض.

ومن أمثلة الأســباب القدريــة )الكونية( أي التي تعــرف بالتجارب تناول 
ن لمن يصاب بالصداع. المسكِّ

)وقول الله تعالى: )قل أفرأيتم ما تدعون من دون الله إن أرادنيَ الله بضر هل 
هن كاشفات ضره( الآية(

 ُ رَادَنِِيَ ٱللَّهَّ
َ
ِ إنِۡ أ ا تدَۡعُونَ مِــن دُونِ ٱللَّهَّ فَرَءَيۡتُم مَّ

َ
قــال الله تعالى: ﴿قُــلۡ أ

رَادَنِِي برِحَۡۡمَةٍ هَلۡ هُنَّ مُمۡسِكَتُٰ رحَۡۡمَتهِِۚۦ قُلۡ 
َ
وۡ أ

َ
هِۦِٓ أ ٍ هَلۡ هُنَّ كَشِٰفَتُٰ ضُُرّ بضُُِرّ

مَر:38[   وُنَ﴾ ]الزُّ ُ ٱلمُۡتَوَكِّّلِ ۖ عَلَيۡهِ يَتَوَكَّلَّ ُ حَسۡبِِيَ ٱللَّهَّ
في هــذه الآيــة يأمــر الله تعالى نبيــه صلى الله عليه وسلم أن يقول للمشــركين: أخبروني عن 
هذه الآلهة التي تدعون من دون الله فتعبدونهم وتسألونهم - وهذا يشمل دعاء 
العبادة والمســالة - إن أرادني الله بضر هل تكشــف هــذه الآلهة الضر عني، أو 
أرادني برحمة هل هن ممســكات رحمته، والجواب: أنها لا تكشــف الضر ولا 

تمسك رحمة الله تعالى وإنما كانوا يتخذونها وسائط وشفعاء.

وفي وصف الآلهة بوصف الإناث دليل على بطلانها وعجزها؛ لأن الأنوثة 
فيها اللين والرخاوة.

ثم قال: )قُل حَسبيَِ الُلَّه( أي كافي من توكل عليه.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 51 برنامج دليل )4( 

وجه الدلالة من الآية للترجمة: 

أن هذه الأصنام لا تنفع أصحابها لا بجلب نفع ولا بكشــف ضر فليســت 
أســباباً مشــروعة وهكذا كل ما ليس بســبب شــرعي أو قدري فيكــون اتخاذه 
سبباً من الشرك بالله تعالى. فإذا انتفى عن هذه الآلهة التي قد يكون منها أنبياء 
وملائكــة وصالحيــن أن يكون لها تأثير وأن تكون ســبباً لجلــب النفع أو دفع 
الضر فإن انتفاء ذلك عما ســواها مما هو أدنى كالحلقة والخيط ونحوهما من 

باب أولى.

)عــن عمران بن حصين ، أن النبــي صلى الله عليه وسلم رأى رجلاً في يده حلقة من 
صفــر، فقــال: )ما هذه(؟ قــال: من الواهنة. فقــال: )انزعها فإنهــا لا تزيدك إلا 
وهناً، فإنك لو مت وهي عليك، ما أفلحت أبداً( رواه أحمد بسند لا بأس به(

قوله: )أن النبي صلى الله عليه وسلم رأى رجلاً في يده حلقة من صُفْر، فقال: ما هذه؟( قيل 
الاستفهام هنا للإنكار، وقيل للاستعلام لأنه قد يظن ما ليس بمنكر منكراً.

)قال: من الواهنة( مرض يوهن الإنســان، وفيه أنه إنما لبسها لاعتقاده أنها 
تنفعه وتدفع عنه المرض.

)فقال: انزعها فإنها لا تزيدك إلا وهناً(

أمــره بنزعها، وأخبره أنها لا تنفعه بل تزيده ضعفاً، وهكذا كل ما نُهي عنه 
فإنه لا ينفع غالباً، وإن حصل شيء من النفع به فضرره أكبر من نفعه.

قوله: )فإنك لو مت وهي عليك ما أفلحت أبداً( لأن هذا الفعل شرك.

والفلاح هو الفوز والظفر والسعادة.



52ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

والفلاح المنفي على قسمين:

1-	الفلاح المطلق وهو دخول الجنة والنجاة من النار وهذا في حال الشرك 
الأكبر بأن اعتقد أن تلك الحلقة من الصفر أو الخيط ينفع استقلالًا، فينتفي عنه 

الفلاح المطلق، فلا يدخل الجنة، ويخلد في النار عياذا بالله.

2-	مطلــق الفلاح أو نــوع من الفلاح )بعض الفــاح( وذلك إذا كان لبس 
الحلقة ونحوها على وجه يكون به شــركا أصغر، بأن اعتقد أنها ســبب والله عز 
زوجل لم يجعلها ســبباً لا قدراً ولا شــرعاً. فهذا ينتفي عنه مطلق الفلاح، أي 
بعضــه، وهو أنه متوعد بدخــول النار، وإن كان قد حصل له بعض الفلاح وهو 

السلامة من الخلود فيها.

وفي هــذا الحديث رد علــى المغرورين الذين يفتخــرون بكونهم من ذرية 
الصالحيــن أو مــن أصحابهــم ويظنــون أنهم يشــفعون لهم عنــد الله وإن فعلوا 
المعاصــي, وذلك لأن النبــي صلى الله عليه وسلم أخبر أن الصحابي  لو مات وهي عليه 

ما أفلح أبداً.

وجه الدلالة من الحديث للترجمة: 

أن هــذا الرجل قد لبــس هذه الحلقة لدفــع البلاء الواقع بــه وهو المرض 
فأخــر النبي صلى الله عليه وسلم أنه لو مات وهــي عليه لم يفلح أبداً، وقد تقدم أن نفي الفلاح 

قد يكون بسبب الشرك الأكبر، أو بسبب الشرك الأصغر. 

)ولــه عن عقبة بن عامر  مرفوعاً: )من تعلــق تميمة فلا أتم الله له، 
ومن تعلق ودعة فلا ودع الله له((

قوله: )من تعلق( أي علق التميمة متعلقاً بها قلبه.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 53 برنامج دليل )4( 

التميمة: شيء يعلق على الأولاد من خرز وغيره يتقون به العين.

قوله: )فلا أتم الله له( يحتمل أن تكون دعاءً ويحتمل أن تكون خبراً. 

وعلى كلا الاحتمالين فيه دليل على تحريم تعليق التميمة.

قوله: )ومن تعلق ودْعَة( الوَدْع شــيء يخرج من البحر شبه الصدف يتقون 
به العين.

  قوله:)فلا ودَع الله له( أي لا جعله في دعة وسكون.

)وفي رواية: )من تعلق تميمة فقد أشرك((

وإنمــا كان شــركا من جهــة تعلق القلب على غيــر الله في جلب نفع أو دفع 
ضر، فكان شركا من هذه الحيثية. 

وجه الدلالة: ظاهر، ففيه التصريح بأن تعليق التمائم من الشرك.

)ولابن أبي حاتم عن حذيفة أنه رأى رجلاً في يده خيط من الحمى فقطعه، 
وتلا قوله: )وما يؤمن أكثرهم بالله إلا وهم مشركون(.

)رأى رجلاً في يده خيط من الحمى( أي لبسه عن الحمى؛ لأجل أن يدفعها 
عنه.

)فقطعــه وتــا قولــه: )وَمَــا يُؤۡمـِـنُ أَكۡثَرُهُــم بِٱللَّهِ إلَِّاَّ وَهُــم مُّشۡرِكُونَ(( 
واستدلاله بهذه الآية يدل على أن هذا العمل شرك.

ومعنى الآية: أن الله أخبر عن المشركين أنهم يجمعون بين الإيمان بالله أي 
بوجــوده وأنــه الخالق الرازق المحيي المميت ثم مع ذلك يشــركون في عبادته 

فسرها بذلك ابن عباس  وغيره.



54ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

والمــراد أن الإنســان قد يجتمع في حقه إيمان وشــرك ولكن ليس الشــرك 
الأكبر لأن الشرك الأكبر لا يجتمع مع الإيمان ولكن المراد الشرك الأصغر.



8-)باب ما جاء في الرقي والتمائم(

مناسبة الباب لما قبله: 

أنــه مكمــل للباب الــذي قبله وهو بابٌ من الشــرك لبــس الحلقة والخيط 
ونحوهما لرفع البلاء أو دفعه. ثم ذكر هنا أنواعاً أخرى تُتخذ أسباباً لحصول 
المطلوب لم يجعلها الله سبباً لا شرعاً ولا قدراً، إلا أنه في الباب السابق صرح 

أن ذلك من الشرك لورود ذلك منصوصاً عليه في الأدلة.

أما هنا فلم يصرح بأن الرقى والتمائم شرك لأن الأمر فيه تفصيل:

فمــن الرقــى ما هو جائز ومن التمائم ما فيه خلاف في جوازه لهذا لم يجزم 
بأنها شرك.

الرقــى: جمع رقيــة وهي القراءة فيقال: رقى عليه مــن القراءة ويقال: رَقيِ 
عليه من الصعود.

التمائم جمع تميمة وسميت بذلك لأنهم يرون أنه يتم بها دفع العين.

فالمراد بقوله: )باب ما جاء في الرقى والتمائم( أي من النهي عما لا يجوز 
من ذلك.

والتمائم الشــركية قد تكون شــركاً أكبر وقد تكون شــركاً أصغر حســب 
اعتقاد المرء، وقد تقدم ذلك في الباب الماضي.

)في الصحيح عن أبي بشــير الأنصاري  أنه كان مع رســول الله صلى الله عليه وسلم 
في بعض أسفاره، فأرسل رسولاً أن لا يبقين في رقبة بعير قلادة من وتر أو قلادة 

إلا قطعت( 



56ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

)في الصحيح( أي في الصحيحين.
)قلادة من وتر(.

الوَتَــر: وتــر القــوس، وكان أهل الجاهليــة إذا اخلولق الوتــر أبدلوه بغيره 
وقلــدوا بالقديم الــدواب اعتقاداً منهم أنه يدفع عن الدابــة العين، وهذا اعتقاد 

فاسد لأنه تعلقٌ بما ليس بسبب فنهاهم النبي صلى الله عليه وسلم عنها.

)قلادة من وتر أو قلادة إلا قطعت( هذا شــك مــن الراوي هل قال: قلادة 
مــن وتر أو قال: قــادة ولم يقيدها بالوتر وهذا من دقتهــم وورعهم في الرواية 

.C

قال الشــيخ سليمان  في التيسير: والأوُلى أصح لاتفاق الشيخين 
عليها وللرخصة في القلائد إلا الأوتار وكما روى أبو داود والنسائي من حديث 
أبي وهب الجيشــاني مرفوعاً: »اربطوا الخيل وقلدوهــا ولا تقلدوها الأوتار« 

ولأحمد عن جابر مرفوعاً مثله وإسناده جيد.ا.ه.

وعلى كل حال فيه دليل على تحريم هذا التعليق ســواء كان من وتر أو من 
غيره ما دام المقصود من التعليق فاسداً وهو دفع العين.

فمــن علق خيطاً أو وتراً أو ســيراً أو خرزاً أو غيرها مع الاعتقاد الشــركي 
فيها فإنها محرمة وقد تكون شركاً أكبر أو أصغر حسب اعتقاد واضعها.

وكذلــك إذا كان المعلَّق مما يختص به أهل الاعتقادات الباطلة، فإنه ينهى 
عنــه ولو لم يعتقد فيه واضعه اعتقادهم، كمن يضع رأس دب أو مســبحة على 
شكل معين أو أرنب أو حذوة فرس أو رأس ذئب أو غزال إما يضعها في السيارة 
أو البيت فهذه ينهى عنها وإن قال لا أقصد الشــرك الأصغر فهي محرمة لأجل 

مشابهته من يشرك الشرك الأصغر. 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 57 برنامج دليل )4( 

أمــا إذا كانــت هذه القلائد من غير الوتر وإنما تســتعمل للقيادة كالزمام أو 
كان التعليــق لمقصد شــرعي مثــل قلائد الهــدي فهذا لا بأس بــه وذلك لعدم 

الاعتقاد الفاسد.

وقولــه:)في رقبــة بعير( ذكر البعير هنا لأن المنتشــر عندهم في ذلك الوقت 
فيكون كالتمثيل ويشمل الحكم غيره.

وكذلــك لا يلزم أن تكون في الرقبــة فلو وضعها في أي موضع من الحيوان 
كاليد أو الرجل فلها حكم الرقبة لأن العلة هي هذه القلادة وليس مكان وضعها 

فالمكان لا يؤثر.

وجه الدلالة من الحديث للترجمة:

أن النبــي صلى الله عليه وسلم أمــر بقطع القلائد مــن الوتر التي تُعلَّق علــى الإبل وهي من 
التمائــم لأن أهــل الجاهليــة كانوا يعتقــدون أنها تدفــع العين فهــذا دليل على 

تحريمها وأنها من الشرك لحديث: )من تعلق تميمة فقد أشرك(.

)وعن ابن مســعود  قال: ســمعت رســول الله صلى الله عليه وسلم يقول: )إن الرقى 
والتمائم والتولة شرك( رواه أحمد وأبو داود(

قولــه:)إن الرقــى( قــال المصنــف  في معناها: هي التي تســمى 
العزائم وخص منه الدليل ما خلا من الشرك فقد رخص فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم من 

العين والحمة.

وتسمى الرقية عزيمة في عرف الناس.

وقولــه:)إن الرقى( هــذا عام أريد به الخاص وهي الرقى التي فيها شــرك، 
كالتي يستعان فيها بغير الله تعالى.



58ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

أمــا ما خلا من الشــرك كالتي تكون بأســماء الله وصفاتــه وآياته والأذكار 
المشروعة فهي جائزة أو مستحبة.

شروط الرقية المشروعة:

أجمع العلماء على جواز الرقى عند اجتماع ثلاثة شروط:

1-	أن تكون بكلام الله أو بأسمائه أو صفاته ولا يجوز أن تكون بما يخالف 
الشرع كما لو تضمنت شركاً.

2-	أن تكون باللسان العربي وبما يعرف معناه.

3-	أن يعتقــد أن الرقية لا تؤثر بذاتها بل بتقدير الله تعالى فإن اعتقد تأثيرها 
بذاتها فهو شرك.

قولــه: )والتمائــم( قال المصنــف  في بيان معناها: »شــيء يعلق 
على الأولاد من العين«.

فهي عبارة عن أشــياء تعلق بأعناق الصبيان وكــذا الكبار أو الدواب لدفع 
العين أو غيرها من الشرور وهذا المعلَّق قد يكون خرزات أو عظام أو جلد أو 

غيره.

قولــه: )والتولــة( قال المصنف  في معناها: )هو شــيء يصنعونه 
يزعمون أنه يحبب المرأة إلى زوجها والرجل إلى امرأته( وهو نوع من السحر.

)وعــن عبد الله بن عكيم مرفوعاً: )من تعلق شــيئاً وكل إليه(. رواه أحمد 
والترمذي(

التعلق يكون بالقلب وينشأ عنه القول والفعل، وهو التفات القلب عن الله 
إلى شيء يعتقد أنه ينفع أو يدفع عنه.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 59 برنامج دليل )4( 

أقسام التعلق بغير الله تعالى:

1-	مــا ينافي التوحيد مــن أصله وهو أن يتعلق بشــيء لا يمكن أن يكون له 
تأثير ويعتمد عليه اعتماداً كاملاً معرضاً عن الله مثل تعلق عباد القبور بمن فيها 

عند حلول المصائب.

2-	مــا ينافي كمال التوحيد وهو أن يعتمد على ســبب شــرعي صحيح مع 
الإعراض عن المســبب وهو الله عز وجل وعــدم صرف قلبه إليه فهذا نوع من 

الشرك ولا نقول إنه شرك أكبر لأن هذا السبب قد جعله الله سبباً.

3-	أن يتعلق بالســبب تعلقاً مجرداً لكونه ســبباً فقط مع اعتماده الأصلي 
علــى الله وأن الله لو شــاء لأبطل أثره ولو شــاء لأبقاه فهذا لا ينــافي التوحيد لا 

كمالًا ولا أصلاً.

وقوله: )شيئاً( نكرة في سياق الشرط فتعم جميع الأشياء.

وقوله: )وكل إليه( أي أسند إليه وفوض.

ومعنى الحديث أن من علَّق قلبه بأي شــيء من دون الله تعالى كالحجر أو 
الشجر أو الحلقة أو الخيط أو التميمة أو الولي أو الملَك أو غيره بحيث يعتمد 
عليــه ويعلق رجاءه به في حصــول مطلوبه وزوال خوفه فإن الله تعالى يكله إلى 

ذلك الغير، ومن وُكل إلى غير الله خذله وضل وهلك.

ب إليه كل  ومن علَّق قلبه بالله تعالى وأنزل به حوائجه والتجأ إليه كفاه وقرَّ
 ﴾ ٓۥ ِ فَهُوَ حَسۡبُهُ ۡ عََلَىَ ٱللَّهَّ ر له كل عسير كما قال سبحانه: ﴿وَمَن يَتَوَكَّلَّ بعيد ويسَّ

أي كافيه.



60ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

)التمائــم: شــيء يعلق على الأولاد من العين، لكن إذا كـــان المعلـــق من 
القــرآن، فرخص فيــه بعض الســلف، وبعضهم لــم يرخص فيــه، ويجعله من 

) المنهي عنه، منهم ابن مسعود

اختلــف العلماء من الصحابة  فمن بعدهم في جواز تعليق التمائم 
التي من القرآن وأسماء الله وصفاته.

 . فقالت طائفة: يجوز ذلك وهو قول عبد الله بن عمرو بن العاص
وهــو ظاهــر ما روي عن عائشــة  وقــال به الإمــام أحمد  في 

رواية.

وحملوا الحديث الوارد على التمائم التي فيها شــرك، أما التي فيها القرآن 
وأسماء الله وصفاته فكالرقية بذلك.

وقالــت طائفــة أخرى: لا يجــوز ذلك، وبه قــال ابن مســعود وابن عباس 
 وهــو ظاهــر قــول حذيفة وعقبــة بن عامــر وابن عكيــم  وبه 
قــال أحمــد في روايــة اختارهــا كثير مــن أصحابه، ورجــح هذا القول الشــيخ 

عبد الرحمن بن حسن  في الفتح لوجوه ثلاثة:

1-	عموم النهي عن تعليق التمائم، يشمل التمائم التي فيها القرآن. 

2-	ســد الذريعة فإنه يفضي إلى تعليق مــا ليس كذلك. فإنه إذا علق وأُنكر 
عليــه قال هذا من القرآن أو مــن الدعوات الطيبة فيفتح البــاب وتُلْبس التمائم 

كلُّها لأن التميمة قد لا يُعلم ما بداخلها.

3-	أنه إذا عُلق فلابد أن يمتهنه المعلِّق بحمله معه إلى مكان قضاء الحاجة 
ونحو ذلك وربما كان المعلَّق عليه طفل فيبول فتصل الرطوبة إلى المعلَّق.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 61 برنامج دليل )4( 

)والرقى: هي التي تســمى العزائم، وخص منه الدليل ما خلا من الشــرك، 
فقــد رخــص فيه رســول الله صلى الله عليه وسلم مــن العين والحمــة، والتولة: شــيء يصنعونه 

يزعمون أنه يحبب المرأة إلى زوجها، والرجل إلى امرأته(

تقدم الكلام عليه.

)وروى أحمــد عــن رويفع قال: قال لي رســول الله صلى الله عليه وسلم: )يــا رويفع! لعل 
الحيــاة تطــول بك، فأخبر النــاس أن من عقد لحيته، أو تقلد وتراً، أو اســتنجى 

برجيع دابة أو عظم، فإن محمداً بريء منه((.

قولــه: )لعل الحياة ســتطول بــك( فيه علَم مــن أعلام النبوة فــإن رويفعاً 
 طالت حياته حتى توفي سنة 56 ه، وقيل 53 ه.

قوله: )فأخبر الناس أن من عقد لحيته(

 المراد بعقد اللحية فيه أقوال، منها: أنهم يعقدونها خوفاً من العين لأنها إذا 
كانت حسنة ثم عقدت صارت قبيحة.

قوله: )أو تقلد وتراً( أي جعله قلادة في عنقه أو عنق دابته.

وقد تقدم أن ذلك من الشــرك الأصغر لما كانوا يعتقدون فيه من أنه ســبب 
لدفع الضر عنهم.

قوله: )أو استنجى برجيع دابة أو عظم( 

الاستنجاء هو إزالة أثر الخارج من السبيلين.

ورجيع الدابة روثها، والعظم معروف.

وإنما يتبرأ النبي صلى الله عليه وسلم ممن استنجى برجيع الدابة أو العظم لأن الروث علف 
بهائم الجن والعظم طعامهم يجدونه أوفر ما يكون لحماً، كما ورد في الحديث.



62ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

قوله: )فإن محمداً برئ منه( كل ذنب قرن بالبراءة من فاعله فهو من كبائر 
الذنوب.

وجه الدلالة من الحديث للترجمة: 

من قوله: )أو تقلد وتراً  ...  فإن محمداً برئ منه( فقد برئ النبي صلى الله عليه وسلم ممن 
تقلد وتراً يعتقد فيه اعتقاداً فاسدا، وهذا يدل على أنه من الكبائر.

)وعن ســعيد بن جبير ، قال: )من قطع تميمة من إنسان كان كعدل 
رقبة( رواه وكيع(

قــال في فتح المجيد: هــذا عند أهل العلم له حكــم الرفع لأن مثل ذلك لا 
يقال بالرأي، ويكون هذا مرسلاً لأن سعيداً تابعي.

وجه المشــابهة بين قطع التميمة وعتق الرقبة أنه إذا قطع تميمة من إنســان 
فكأنــه أعتقــه من الشــرك ففكه من النــار، ولكن يقطعها بالتي هي أحســن لأن 
العنف يؤدى إلى المشــاحنة والشــقاق إلا إن كان له ولاية كولي الأمر أو نائبه 

ونحوه ممن له سلطة فله أن يقطعها مباشرة.

)وله عن إبراهيم قال: كانوا يكرهون التمائم كلها، من القرآن وغير القرآن(

إبراهيم هو ابن يزيد النخعي الكوفي ثقة من كبار الفقهاء مات سنة 96هـ.

قولــه: )كانــوا( يريد بذلك أصحــاب عبد الله بن مســعود  كعلقمة 
.C والأسود وأبى وائل والحارث بن سويد، وهم سادات التابعين

قولــه: )يكرهــون( في زمانهــم كانوا يطلقــون الكراهة علــى المحرم وهذا 
القــول الصحيح لأن ما كان من غيــر القرآن فقد تقدم النهي عنه بلا ريب، وأما 

إذا كان المعلَّق من القرآن فيتعين النهي عنه على الصحيح لما سبق بيانه.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 63 برنامج دليل )4( 

وممــا يــدل علــى أن الكراهــة تطلــق على المحــرم قولــه تعالى لمــا ذكر 
المحرمــات في ســورة الإســراء: ﴿كُُلُّ ذَلٰكَِ كََانَ سَيّئُِهُۥ عِندَ رَبّكَِ مَكۡرُوهٗا﴾

]الإسراء:38[



9-)باب من تبرك بشجرة أو حجر ونحوهما(

قوله:)من تبرك( من: اسم شرط والجواب محذوف تقديره: فقد أشرك بالله.

ومعنى قوله )تبرك( أي طلب البركة.

والبركة هي الخير الكثير الدائم. 

ويكون معنى التبرك: طلب الخير الكثير وطلب ثباته ولزومه.

والتبرك بالشيء هو طلب البركة بواسطته.

قوله:)بشــجرة أو حجر أو نحوهما( مما يشــبههما كبقعة وغار وعين وقبر 
وأثر ونحو ذلك مما يُعتقد فيه البركة.

)وقول الله تعالى: )أفرأيتم الَّلات والعزى( الآيات(

قولــه: )أَفَرَءَيتُمُ( هذا اســتفهام المراد به الاســتخفاف والاســتهجان بهذه 
الأصنام. 

والمعنى: أخبروني ما شأنها وما حالها.

تَ( قرأ الجمهور بتخفيف التاء وعليه فيكون المعنى أنها مشــتقة من  )ٱللَّٰاَّٰ
الإله فهم سموا اللات من اسم الله تعالى الإله.

واللاتَّ بالتشــديد قرأ بها ابن عباس  وغيره فتكون اســم فاعل من 
اللَّتّ. 

والــات صخــرة بيضاء منقوشــة عليهــا بيت بالطائف لها أســتار وســدنة 
وحوله فناء معظم عند ثقيف وهم أهل الطائف.

قال ابن عباس: كان رجلاً يلت السويق للحاج فلما مات عكفوا على قبره.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 65 برنامج دليل )4( 

ولا منافاة بين القولين فإنهم عبدوا الصخرة والقبر تألهاً وتعظيماً.

وقيــل إنــه كان يلت الســويق عند صخــرة فلما مــات عبــدت ثقيف تلك 
الصخرة إعظاماً لصاحب السويق.

والعزى: شــجرة عليها بناء وأستار بمكان يقال له نخله بين مكة والطائف 
كانت قريش تعظمها.

ومناة: كانت بالمشلَّل عند قُديد بين مكة والمدينة وكانت خزاعة والأوس 
والخزرج يعظمونها ويهلون منها للحج وهي مشتقة من اسم الله تعالى المنان. 

وقيل لكثرة ما يمنى أي يراق عندها من الدماء للتبرك بها.

ومعنى الآية أفريتم هذه الآلهة هل هي تنفع أو تضر حتى تكون شــريكة لله 
تعالى.

﴾ ]النجم:20 أي المتأخرة الذميمة الحقيرة. خۡرَىٰٓ
ُ
وقوله: ﴿وَمَنَوٰةَ ٱلثَّالِِثةََ ٱلۡۡأ

كَرُ وَلَهُ ٱلۡأُنثَىٰ﴾]النجم:21[ هذا استفهام إنكاري على المشركين  قوله: ﴿أَلَكُمُ ٱلذَّ

الذين يجعلون لله تعالى البنات ولهم البنين.

﴾ ]النجم:22[ أي جائرة لأن هذه القسمة  قوله : ﴿تلِۡكَ إذِٗا قسِۡــمَةٞ ضِيَزىٰٓ
لو كانت بين مخلوقين لكانت جائرة فكيف إذا كانت بين الخالق والمخلوق.

وجه الدلالة من الآيات للترجمة:

أن الــات ومنــاة كل منهمــا صخرة والعزى شــجرة وقد كان المشــركون 
يعتقــدون في هــذه الآلهة حصول البركــة منها ولهذا كانــوا يعظمونها ويدعونها 

ويؤملون بركتها وشفاعتها.



66ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

فمن تبرك بشــيء من ذلك أو بالقبور بفعل أو اعتقاد فقد شــابه المشركين 
في تبركهم بآلهتهم.

والتــرك الممنوع قد يكون شــركا أكــر، وقد يكون شــركا أصغر، فيكون 
شــركا أكــر إذا اعتقد فاعلُ ذلك حصــولَ البركة من المخلــوق المتبرَّك به، لا 
من الله عز وجل، أو أنه يقربه إلى الله سبحانه، ويشفعُ له عنده، كفعل المشركين 
الأوليــن مــع آلهتهم، ويكون التبرك شــركا أصغر إذا اعتقــد أن حصول البركة 
من الله تعالى، وأن ما يَتبرك به من شجر أو حجر أو نحوه سببٌ لحصول الخير 

له، مع أن الله عز وجل لم يجعله سببا لا شرعا ولا قدرا))).

وإذا وُجد دليل شرعي على التبرك بشيء، صار التبرك به مشروعا، كالتبرك 
بماء زمزم، فقد قام الدليل الشــرعي على مشروعية التبرك به، لقول النبي صلى الله عليه وسلم: 

»إنَِّهَا مُبَارَكَةٌ، إنَِّهَا طَعَامُ طُعْمٍ« رواه مسلم 2473.

)عــن أبــي واقد الليثــي، قال: خرجنا مع رســول الله صلى الله عليه وسلم إلــى حنين ونحن 
حدثاء عهد بكفر، وللمشــركين سدرة يعكفون عندها وينوطون بها أسلحتهم، 
يقال لها: ذات أنواط، فمررنا بســدرة فقلنا: يا رســول الله أجعل لنا ذات أنواط 
كما لهم ذات أنواط فقال رســول الله صلى الله عليه وسلم: )الله أكبر! إنها الســنن، قلتم ـ والذي 
نفســي بيده ـ كما قالت بنو إســرائيل لموسى: )اجعل لنا إلهاً كما لهم آلهة قال 

إنكم قوم تجهلون( )لتركبن سنن من كان قبلكم(. رواه الترمذي وصححه(

قوله: )خرجنا مع النبي صلى الله عليه وسلم إلى حنين ونحن حدثاء عهد بكفر . . .(

ذكــر ذلك  للاعتذار لما بدر منهم وأنهم لو لم يكونوا حديثي عهد 
بكفر لما سألوا هذا السؤال.

))) انظر: فتاوى اللجنة الدائمة )المجموعة الثانية( 352/1، ومجموع فتاوى ابن عثيمين 231/2.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 67 برنامج دليل )4( 

قوله: )وللمشركين سدرة يعكفون عندها(
العكوف هو الإقامة على الشــيء في المكان، وكان عكوف المشركين عند 

تلك السدرة تبركاً بها.

قولــه: )وينوطون بها أســلحتهم( أي يعلقون أســلحتهم عليهــا للبركة أي 
رجاء نقل البركة من الشجرة إلى السلاح حتى يكون أمضى وحتى يكون خيره 

لحامله أكثر.

فهؤلاء المشركون عبدوا هذه الشــجرة وذلك بتعظيمها والعكوف عندها 
وطلب البركة منها.

قوله: )فقلنا يا رســول الله اجعل لنا ذاتَ أنواط( أي اجعل لنا ســدرة نعلق 
أســلحتنا عليها تبركاً بها، ظنوا أن هذا محبــوب عند الله وقصدوا التبرك، وإلا 

فهم أجل قدراً من أن يقصدوا مخالفة النبي صلى الله عليه وسلم.

)فقــال النبي صلى الله عليه وسلم: الله أكبر( كبر تعظيماً واســتعظاماً لهذا الطلب وتنزيهاً 
لله تعالى عن الشرك.

ثم قال: )إنها السنن( بضم السين أي الطرق التي يسلكها العباد.
)قلتم والذي نفســي بيده كما قالت بنو إســرائيل لموســى »اجعل لنا إلهاً 
كما لهم آلهة«( شــبَّه مقالتهم هذه بمقالة بني إســرائيل، بجامع أن كلاً طلب أن 

يُجعل له ما يألهه ويعبده من دون الله وإن اختلف اللفظان فالمعنى واحد.

ففيه الخوف من الشرك وأن الإنسان قد يستحسن شيئاً يظنه يقربه إلى الله 
وهو يبعده من رحمته ويقربه من سخطه.

قوله: )لتركبن سُــنن من كان قبلكم( بضم الســين أي لتتبعن طُرق من كان 
قبلكم من اليهود والنصارى ومناهجهم وأفعالهم.



68ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

ويجوز فتح السين أي طريقهم.

ويشهد لهذا الخبر الواقع في كثير من البقاع والله المستعان.



10-)باب ما جاء في الذبح لغير الله(

الذبح: أي ذبح البهائم. والمراد هنا إراقة الدم تقرباً.

قوله: )لغير الله( أي قاصداً بذبحه غير الله تعالى.

وقوله: )لغير الله( يشمل الأنبياء والملائكة والأولياء والجن وغيرهم فكل 
من ذبح لغير الله تقرباً وتعظيماً فإنه داخل في هذه الكلمة.

 فمعنى الباب: باب ما جاء في الذبح لغير الله. أي من الوعيد وأنه شرك.

والذبــح لغيــر الله تعالى شــرك أكبر مخرج مــن الملة لأنه صــرف للعبادة 
المستحقة لله وحده إلى غيره.

الذبح فيه أمران مهمان: 

1- الذبح باسم الله أو الذبح بالإهلال باسم ما غير الله تعالى.

2- الذبح متقرباً لمن يريد أن يتقرب إليه.  

أما التسمية فما ذُكر عليه اسم الله تعالى فهو جائز أما ما أهل لغير الله به فحرام.

والتســمية على الذبيحة من جهة المعنى اســتعانة فإذا سمى الله تعالى فإنه 
اســتعان في هــذا الذبح بالله عز وجــل وأما القصد فهذه جهــة عبودية قد يقصد 

التقرب لله تعالى أو لغيره كما أنه قد يستعين بالله تعالى في الذبح أو بغيره.

 فصارت الأحوال أربع:

1-	أن يذبح باسم الله متقرباً إلى الله تعالى وهذا هو التوحيد.

2-	أن يذبح باسم الله متقرباً لغير الله تعالى وهذا شرك في العبادة.

3-	أن يذبح باســم غير الله متقرباً لغير الله تعالى وهذا شــرك في الاستعانة 
والعبادة.



70ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

4-	أن يذبح باسم غير الله متقرباً لله تعالى وهذا شرك في الاستعانة.

وما سبق يتعلق بمن ذبح تقرباً سواء لله أو لغيره أما من ذبح لا على سبيل 
التقرب وإنما لأجل الإكرام فهذا ليس شــركاً وإنما هو من الأمور العادية التي 

الأصل فيها الإباحة ما لم يتصل بها ما يجعلها محرمة.

)وقول الله تعالى: )قل إن صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله رب العالمين 
* لا شر يك له( الآية(

النسك في اللغة العبادة وفي الشرع: ذبح القربان.

قولــه:) وَمَحۡيَايَ وَمَمَاتـِـي( أي حياتي وموتي فالتصرف في تدبير أمري حياً 
وميتاً لله تعالى.

واللام في قوله )لله( الراجعة إلى الصلاة والنسك هي لام الاستحقاق يعني 
صلاتي ونسكي مستحقة لله تعالى.

واللام الراجعة إلى المحيى والممات هي لام الملك يعني محياي ومماتي 
لله ملكاً وتدبيراً.

قوله: )لا شريك له( أي في استحقاق العبادة ولا شريك له في ملكه وتدبيره.

وجه الدلالة من الآية للترجمة:

أن الآية قد دلت على أن الصلاة والنسك الذي هو الذبح مستحق لله تعالى 
وحــده فدل ذلك علــى أن من تعبد بالذبــح لغيره فقد جعل مع الله شــريكاً في 
العبادة. وهو ظاهر في قوله:)لا شــريك له( فقد نفى أن يكون لله شريك في هذه 

العبادات.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 71 برنامج دليل )4( 

)وقوله: )فصل لربك وانحر((
المعنى: أي وانحر لربك.

وجه الدلالة من الآية:
أن الله تعالــى أمــر بالنحــر وكل مــا أمر الله به فهــو محبوب إليــه، وما كان 
محبوبــا إلــى الله تعالى فهو عبــادة، لأن تعريف العبادة هي اســم جامع لكل ما 

يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال الظاهرة والباطنة.    
وإذا كان النحر عبادة فصرفه لغير الله شرك أكبر.

)عن علي  قال: حدثني رســول الله صلى الله عليه وسلم بأربع كلمات: )لعن الله من 
ذبــح لغيــر الله، لعن الله من لعن ووالديه. لعــن الله من آوى محدثاً، لعن الله من 

غير منار الأرض( رواه مسلم(

الشاهد منه قوله صلى الله عليه وسلم: )لعن الله من ذبح لغير الله(

اللعــن من الله: الطــرد والإبعاد من رحمته. ومن الخلق: الســب والدعاء، 
وعلــى هذا فيحتمل أن تكون جملة )لعن الله( جملة خبرية، ويحتمل أن تكون 

إنشائية بلفظ الخبر أي اللهم العن ....

قوله: )من ذبح لغير الله( يشــمل ذبح البعيــر أو البقرة أو الدجاجة وكل ما 
يذبح كما يشــمل كل من يُذبح له تقرباً كالنبي أو الولي أو الملك أو الصنم أو 

الجن ....

وجــه الدلالة منه: أن هذا الحديث يدل علــى أن الذبح لغير الله تعالى مما 
يبغضــه الله تعالى؛ لأن فاعله ملعــون، ومرتكب لكبيرة من كبائر الذنوب، وإذا 
كان جل وعلا يبغض الذبح لغيره، ففي مقابل ذلك أن التقرب بالذبح لله تعالى 

وحده محبوب له، وإذا كان محبوبا فهو عبادة.



72ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

وإذا كان عبادة فصرفها لله وحده توحيد، ولغيره شرك أكبر.

)وعن طارق بن شهاب، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: )دخل الجنة رجل في ذباب، 
ودخل النار رجل في ذباب( قالوا: وكيف ذلك يا رسول الله؟! قال: )مر رجلان 
علــى قوم لهم صنم لا يجوزه أحد حتى يقرب له شــيئاً، فقالوا لأحدهما قرب 
قــال: ليس عندي شــيء أقرب قالوا لــه: قرب ولو ذباباً، فقــرب ذباباً، فخلوا 
ســبيله، فدخل النار، وقالــوا للآخر: قرب، فقال: ما كنت لأقرب لأحد شــيئاً 

دون الله عز وجل، فضربوا عنقه فدخل الجنة( رواه أحمد(.

قوله: )دخل الجنة رجل في ذباب( أي من أجله.

وا ذلك وتعجبوا منه فبين النبي  قالوا: »وكيف ذلك يا رسول الله« كأنهم تقالُّ
صلى الله عليه وسلم لهــم ذلك فقال: »مر رجلان على قــوم لهم صنم« والصنم ما كان منحوتاً 
علــى صورة بخلاف الوثن فإنه عام لكل ما عبد من دون الله تعالى ســواء أكان 

على هيئة صورة أم لا.

ب له شــيئاً( أي لا يمر به ولا يتعداه أحد  قولــه: )لا يجاوزه أحد حتى يقرِّ
حتى يقرب له شيئاً وإن قل.

قوله: )فقالوا لأحدهما قرب قال ليس عندي شيء أقربه قالوا له قرب ولو 
ذباباً فقرب ذباباً فخلوا سبيله فدخل النار(

أي أنه ذبح الذباب متقرباً للصنم فدخل النار بسبب الشرك.

قولــه: )وقالوا للآخر: قرب. قال ما كنت لأقرب لأحد شــيئاً دون الله عز 
وجل فضربوا عنقه فدخل الجنة(. لأنه لم يشرك مع الله تعالى في العبادة.

وجه الدلالة من الحديث للترجمة: 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 73 برنامج دليل )4( 

أن من ذبح لغير الله متقرباً فهو في النار. وظاهر الحديث أنه يدخلها خالداً 
فيها.

وأيضاً فيه أن تقريب الذباب الذي لا قيمة له ســبب لدخول النار، فما هو 
أعظم وأغلى يكون سببا لدخول النار من باب أولى.

وهذا الحديث فيه إشكال: 
وهو أن هذا الرجل الذي قرب الذباب الظاهر أنه مكره فكيف دخل النار: 
وأجيب عنه: بأن قولهم له: )قرب( يعني اذبح تقرباً، وهم هنا لم يكرهوهم 
علــى الفعل، فليس في الحديث أنهم أكرهوهم علــى الفعل لأن ظاهر قوله )لا 
يجــوزه أحد( أي أنهم لا يأذنون لأحد بمجاوزة هذا الطريق حتى يقرب، وهذا 
ليــس إكراهاً، إذ يمكن أن يقول ســأرجع ولا يجوز ذلك الموضع، ويتخلص 

من ذلك.

 وبعــض العلماء اســتظهر من قتلهم لأحد الرجليــن لأنه لم يقرب أنهم قد 
أكرهوهم على التقريب.

والجواب عنه على القول بأنه مكره أن هذا الحديث فيمن كان قبلنا، ورفعُ 
الإكــراه أو جواز قــول كلمة الكفر أو عمل الكفر مــع اطمئنان القلب بالإيمان 

هذا خاص بهذه الأمة.

وقال الشــيخ ابن عثيميــن : »وظاهر القصــة أن الرجل ذبح بنية 
التقرب لأن الأصل أن الفعل المبني على طلب يكون موافقاً لهذا الطلب«.

وقال الشيخ الفوزان حفظه الله تعالى: »قال ليس عندي شيء أقربه« اعتذر 
بالعدم ولم يقل: إن الذبح لغير الله لا يجوز أو هذا منكر -  والعياذ بالله - وهذا 

يدل على أنه لو كان عنده شيء لقربه«.



11-)باب لا يذبح لله بمكان يذبح فيه لغير الله(

)لا يذبح لله( لا: ناهية، وقيل: نافية، وهو نفي بمعنى النهي، وهو أبلغ.

)بمــكان( يشــمل الذبــح في المكان الذي يذبــح فيه لغير الله تعالى نفســه، أو 
المكان المجاور له؛ لأن الجميع فيه اشتراك مع الذين يذبحون لغير الله جل وعلا.

وهذا الباب مناســب إيراده بعد الباب الذي قبله وهو باب ما جاء في الذبح 
لغيــر الله أي أنه شــرك أكبر لأن نفس الفعــل لغير الله. وهذا الباب أراد به ســد 
الذريعة المفضية إلى الشرك بالذبح لغير الله. وذلك أن الذبح لله تعالى في مكان 
يذبح فيه لغير الله فيه مشــابهة للمشركين في ظاهر الحال وموافقة لهم في تعظيم 
هــذا المكان وقد قال صلى الله عليه وسلم: »من تشــبه بقوم فهو منهم«. كما أن فيه وســيلة إلى 
وجود الشرك وتعظيم ذلك المكان. والشريعة قد جاءت بسد الذرائع الموصلة 

إلى الشرك. 

)وقول الله تعالى: )لا تَـقُم فيه أبداً( الآية(

لِ يوَۡمٍ  وَّ
َ
سَ عََلَىَ ٱلتَّقۡوَىٰ مِنۡ أ سِّ

ُ
َّمَسۡجِدٌ أ بدَٗاۚ ل

َ
قال الله تعالى: ﴿لََا تَقُمۡ فيِهِ أ

ن تَقُومَ فيِهِ﴾]التوبة:108[(
َ
حَقُّ أ

َ
أ

بدَٗاۚ( لا: ناهية.
َ
)لََا تَقُمۡ فيِهِ أ

والمراد النهي عن الصلاة في مســجد الضــرار حيث بناه المنافقون لغرض 
سيء.

ارٗا وَكُفۡــرٗا وَتَفۡريِقَاۢ بَيۡۡنَ  َذُواْ مَسۡــجِدٗا ضِِرَ ِينَ ٱتَّخَّ قــال الله تعالــى: ﴿وَٱلَّذَّ
َ وَرسَُولََهُۥ﴾]التوبة:107[ ٱلمُۡؤۡمِنيَِن وَإِرۡصَادٗا لمَِّنۡ حَارَبَ ٱللَّهَّ



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 75 برنامج دليل )4( 

فغرض المنافقين من بناء هذا المسجد:
- مضارة مسجد قباء ولهذا يسمى مسجد الضرار.

ر فيه الكفر من قبل المنافقين. - الكفر بالله تعالى لأنه يُقرَّ
- التفريق بين المؤمنين لأنه إذا وجد مســجد آخر بجوار المسجد تفرقت 

الجماعة نصفين والشرع له نظر في اجتماع المؤمنين.
- الإرصاد لمن حارب الله ورسوله صلى الله عليه وسلم.

وكان الذين بنوه جاؤوا إلى النبي صلى الله عليه وسلم قبل خروجه إلى غزوة تبوك فسألوه 
أن يصلــي فيــه وأنهم إنما بنوه للضعفاء وأهل العلة في الليلة الشــاتية فقال: »إنا 
على ســفر ولكن إذا رجعنا إن شــاء الله« فلما قفل راجعاً إلى المدينة ولم يبق 
بينــه وبينها إلا يوم أو بعضه نزل الوحي بخبر المســجد فبعــث إليه فهدمه قبل 

قدومه إلى المدينة.
وجه الدلالة من الآية:

أن مســجد الضرار لما أقيــم لمعصية الله تعالى نهى الله تعالى رســوله صلى الله عليه وسلم 
والمؤمنيــن أن يقومــوا فيه مع أن صلاته صلى الله عليه وسلم وصلاة المســلمين فيه خالصة لله 

تعالى؛ لما في ذلك  من مشاركة ومشابهة لأهل المعاصي.

)عــن ثابــت بن الضحــاك ، قــال: نذر رجــل أن ينحر إبــاً ببوانة، 
فســأله النبي صلى الله عليه وسلم فقــال: )هل كان فيها وثن مــن أوثان الجاهليــة يعبد(؟ قالوا: 
لا. قــال: )فهــل كان فيها عيد من أعيادهــم(؟ قالوا: لا. فقال رســول الله صلى الله عليه وسلم: 
)أوف بنــذرك، فإنــه لا وفاء لنذر في معصية الله، ولا فيما لا يملك ابن آدم( رواه 

أبو داود، وإسناده على شرطهما(

ثابت بن الضحاك بن خليفة الأشهلي صحابي مشهور مات سنة 64 هـ



76ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

قولــه: )نذر( النذر في الاصطلاح: هو إلزام المكلف نفســه شــيئاً تعظيماً 
للمنذور له.

قوله: )ببوانه( موضع في أسفل مكة دون يلملم.

قوله:)هــل كان فيهــا وثن من أوثان الجاهلية يعبــد( الوثن: كل ما عبد من 
دون الله سواء نحت أو لم ينحت.

والصنم ما كان على هيئة صورة. فالوثن على هذا أعم.

قوله: )فهل كان فيها عيد من أعيادهم؟(

العيــد اســم لما يعود ويتكــرر أو يعاد إليه فهو قد يكــون زمانياً وقد يكون 
مكانيــا فالعيــد الزمــاني عيد الفطــر والأضحى وعيد الأســبوع الــذي هو يوم 

الجمعة.

والعيد المكاني كقوله تعالى: »لا تتخذوا قبري عيداً« 

فالنبي صلى الله عليه وسلم اســتفصل من الســائل لأن المقام يقتضي ذلــك، لمَِ خص هذا 
الرجل بوانه بأن ينحر فيها الإبل لأن الغالب أن التخصيص يكون لغرض.

فســأل النبي صلى الله عليه وسلم عن الشــرك بقوله: )هل كان فيها وثن من أوثان الجاهلية 
يعبد؟(

كما سأل عن وسائله بقوله: )هل كان فيها عيد من أعيادهم؟(

فــدل على أنه لــو كان فيها وثن يعبد لمنع من وفاء النــذر فيه ولو كان فيها 
عيد من أعيادهم لمنع منه أيضاً.

وقولــه: )أوف بنذرك( هــو أمر إيجــاب في الوفاء بالنذر فيمــا يتعلق بنحر 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 77 برنامج دليل )4( 

الإبل وبالنســبة للمكان أمر إباحة لأنه لا يتعين أي مكان في الأرض إلا ما تميز 
بفضل.

قوله: )فإنه لا وفاء لنذر في معصية الله(

هــذا يــدل على أن هذا نذر المعصية لا يجــوز الوفاء به، وهو محل إجماع 
العلماء.

قولــه: )ولا فيمــا لا يملك ابن آدم( ســواء كان لا يملكه شــرعاً كقوله: لله 
علي أن أتصدق بمال فلان. أو ما لا يملكه قدراً كقوله لله علي أن أطير بيديّ.



12-)باب من الشرك النذر لغير الله(

النذر لغير الله شرك أكبر بالله جل وعلا.

لأن النذر عبادة للمنذور له، لما فيه من التعظيم له، وإذا كان عبادة فصرفها 
لغير الله شرك أكبر.

فإذا نذر لمخلوق تقربا إليه ليشــفع له عند الله، ويكشــف ضره ونحو ذلك 
فقد أشرك مع الله تعالى في عبادته.  

والنــذر لغير الله تعالى مثل قول: لفلان عليّ نــذر. أو لهذا القبر عليّ نذر. 
يريد بذلك التقرب إليه.

والفــرق بين النذر لغير الله ونذر المعصيــة أن النذر لغير الله ليس لله أصلاً 
ونذر المعصية لله ولكنه على معصية كقوله نذر لله عليّ أن أشرب الخمر.

)وقول الله تعالى: )يوفون بالنذر((

برَۡارَ 
َ
هذه الآية جاءت في ســياق الثناء على الأبرار في قولــه تعالى: ﴿إنَِّ ٱلۡۡأ

سٖ كََانَ مِزَاجُهَا كََافوُرًا﴾ ]الإنسان:5[
ۡ
بُونَ مِن كَأ يشَۡۡرَ

وجــه الدلالة: أن الله تعالى مــدح الموفين بالنــذر والله تعالى لا يمدح إلا 
علــى ما هــو محبوب إليــه، وإذا كان الوفاء بالنــذر محبوبا إلــى الله تعالى فهو 
عبــادة، لأن العبادة اســم جامع لكل ما يحبه الله ويرضــاه . . .، فمن فعل ذلك 

لغير الله متقرباً إليه فقد أشرك.

ويــدل لهذا أيضــا قولــه تعالــى: ﴿وَلۡۡيوُفوُاْ نذُُورهَُمۡ﴾]الحــج:29[ فهذا أمر 
بالوفاء بالنذر، فيدل على أنه عبادة لأن العبادة ما أُمر به شرعاً.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 79 برنامج دليل )4( 

)وقوله: )وما أنفقتم من نفقة أو نذرتم من نذر فإن الله يعلمه((

ۗۥ  َ يَعۡلَمُهُ وۡ نذََرۡتمُ مِّن نَّذۡرٖ فَإنَِّ ٱللَّهَّ
َ
فَقَةٍ أ نفَقۡتُم مِّن نَّ

َ
قال الله تعالى: ﴿وَمَآ أ

نصَارٍ﴾]البقرة:270[ 
َ
لٰمِِيَن مِنۡ أ وَمَا للِظَّ

يخــر تعالى بأن ما أنفقناه من نفقة أو نذرناه من نذر فإنه جل وعلا يعلمه، 
وتعليــق الشــيء بعلــم الله تعالى يدل علــى أنه محــل جزائه وثوابــه، وإذا كان 
محــلَّ جزائه وثوابه فهو محبوب إليه، فيكون عبادة، لدخوله في تعريف العبادة 

المتقدم، وحينئذ يكون صرف النذر لغير الله تعالى شرك أكبر. 

)وفي )الصحيح( عن عائشــة ، أن رســول الله صلى الله عليه وسلم قال: )من نذر أن 
يطيع الله فليطعه، ومن نذر أن يعصي الله فلا يعصه((

الصحيح: أي صحيح البخاري.

وجه الدلالة: أن النبي صلى الله عليه وسلم أوجب الوفاء بالنذر الذي هو نذر طاعة وإيجاب 
ذلك يدل على أنه عبادة محبوبة؛ لأن الواجب من أنواع العبادات، وأن ما كان 

وسيلة إلى الواجب فإنه عبادة لأن الوسيلة للوفاء بالنذر هو النذر. 

وإذا نذر لغير الله فإن هذا النذر لا ينعقد ولا تجب فيه كفارة بل هو شــرك 
يجب التوبة منه.

سؤال: هو أنه قد جاء في بعض الأحاديث النهي عن النذر والمنهي عنه غير 
محبــوب إلى الله وما ليس محبوباً إلــى الله فإنه لا يكون عبادة وإذا كان كذلك 

فكيف يكون صرفه لغير الله شركا؟

ومن الأحاديث الواردة في ذلك:



80ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

مــا في الصحيحين عن ابن عمر  قال: )أولــم يُنهوا عن النذر؟( إن 
م شيئاً ولا يؤخر وإنما يستخرج به من البخيل« النبي صلى الله عليه وسلم قال: »إن النذر لا يُقدِّ

وفي الصحيحيــن عن ابــن عمر  أنه قال: »نهى رســول اللهصلى الله عليه وسلم  عن 
النذر وقال إنه لا يرد شيئاً ولكنه يُستخرج من البخيل«.

وروى مسلم عن أبي هريرة  أن رسول الله صلى الله عليه وسلم: "قال لا تنذروا فإن 
النذر لا يغني من القدر شيئاً".

فظهــر بهذه الأحاديــث أن النهي عن النذر إنما هــو في النذر المقيد، كقول 
القائــل إن شــفى الله مريضي فللــه علي أن أتصــدق بألف ريــال. ونحو ذلك، 
فالنــذر المنهي عنــه ما كان يعتقد الناذر فيه أنه ســبب لحصــول مطلوبه ولهذا 

قال: "لا يقدم ولا يؤخر".

فالمنهي عنه هو النذر المقيد أما النذر المطلق كأن يقول لله علي أن أصوم 
ثلاثة أيام. فهو باق على أصل المشروعية، وهو عبادة محبوبة إلى الله تعالى.

أمــا النذر المقيد فكأن فيه اشــراطاً على الله، كأنــه يقول: إن أعطيتني كذا 
صمــت لــك أو تصدقت، ففيه مقابلة الفعل بالفعــل، وهذا هو الذي وُصف في 

الحديث بأنه يستخرج به من البخيل. 

ومــع القــول بأن النذر المقيد منهي عنه فإن هذا لا يدل على عدم شــرعيته 
مطلقاً فالمنهي عنه هو التقييد لا أصل النذر.

فالنذر سواء أكان مطلقا أم مقيدا فهو عباده لا يجوز صرفها لغير الله تعالى، 
والنهي في النذر المقيد راجع إلى التقييد لا إلى أصل النذر

يوضح هذا أن الدعاء مشــروع وعبادة في الأصل لكنه إذا اتصف بالاعتداء 
صار منهياً عنه من هذا الوجه ولا يقال إنه منهي عنه مطلقاً.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 81 برنامج دليل )4( 

والنــذر لغير الله تعالى يعد من الشــرك الاعتقــادي، لأن الناذر لم ينذر هذا 
النــذر لغير الله إلا لاعتقاده في المنذور له أنه يضر وينفع، ومن ذلك قول بعض 
الناذرين لغير الله تعالى: وقعنا في شــدة فنذرنا لفلان فانكشــفت شدتنا، ويقول 
بعضهم: هاجت علينا الأمواج فناديت الشــيخ فلان ونذرت له الشــيء الفلاني 
فسلمت سفينتنا، وتراهم إذا هُم لم يَفوا بالنذر وحصلت لهم بعض المصائب 
قيــل للناذر أوف بنذرك وإلا يفعل بك الشــيخ كذا وكذا، فيســارع بالوفاء، كل 

ذلك خوفاً من المنذور له وطلباً لرضاه، نعوذ بالله من الشرك.



13-)باب من الشرك الاستعاذة بغير الله(

قوله: )من الشرك( من هنا تبعيضية. والشرك المراد به الشرك الأكبر.

الاســتعاذة: الالتجــاء والاعتصــام والتحرز، وحقيقتها: الهرب من شــيء 
تخافه إلى من يعصمك منه. ولهذا يسمى المستعاذ به: معاذاً أو ملجأً.

فالعائذ بالله قد هرب مما يخافه إلى ربه، واعتصم به، واستجار به، والتجأ 
إليه.

 والاســتعاذة تعظيم للمستعاذ به لأن المستعيذ يشــعر بالخوف فيلجأ إلى 
المســتعاذ بــه حتى ينصــره ويحفظه، ويحصل لــه ذل وخوف، وهــذا التعظيم 

عبادة، لا تصلح إلا لله تعالى.

وفي الاســتعاذة طلــب دفع الضرر الذي لا يقدر عليــه إلا الله، وطلب ما لا 
يقدر عليه إلا الله من غيره شرك.

ا ينَزغََنَّكَ مِنَ   والاســتعاذة قد أمــر الله بها عباده كما في قوله تعالــى: ﴿وَإِمَّ
ِۚ إنَِّهُۥ سَمِيعٌ عَليِمٌ﴾]الأعراف:200[ يۡطَنِٰ نزَۡغٞ فَٱسۡتَعِذۡ بٱِللَّهَّ ٱلشَّ

عُوذُ برَِبِّ ٱلۡفَلَقِ﴾]الفَلَق:1[
َ
وقال تعالى: ﴿قُلۡ أ

عُوذُ برَِبِّ ٱلنَّاسِ﴾]الناس:1[
َ
وقوله تعالى : ﴿قُلۡ أ

وإذا كانــت مأمــوراً بها فهي محبوبة إلــى الله تعالى فتكون عبــادة فصرفها 
لغير الله من الشرك الأكبر.

والاســتعاذة ومثلهــا الاســتغاثة فيها طلــب، والطلــب من أنــواع الدعاء، 
فالاســتعاذة طلــب العياذ وهو الدعاء المشــتمل على ذلك، فــكل ما فيه طلب 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 83 برنامج دليل )4( 

فهــو دعاء وإذا كان دعاءً فإنه عبــادة والعبادة لا يجوز صرفها إلا إلى الله تعالى 
بالإجماع.

الفرق بين العياذ واللياذ: 	-

ن من الشر. فالعياذ يكون مما يُخاف.  العياذ: هو طلب ما يؤمِّ

واللياذ هو طلب الخير. فيكون فيما يؤمل.

* الاستعاذة الجائزة:

هي الاستعاذة بالمخلوق الحي الحاضر فيما يقدر عليه. 

يــدل لذلك ما رواه مســلم عــن جابر بن عبــد الله  أن امرأة من بني 
مخــزوم ســرقت فأُتي بها إلــى النبي صلى الله عليه وسلم فعاذت بأم ســلمة زوج النبي صلى الله عليه وسلم فقال 

عليه الصلاة والسلام: »لو سرقت فاطمة لقطعت يدها« 

وما رواه البخاري ومســلم عن أبي هريرة  أن رســول الله صلى الله عليه وسلم قال: 
»ستكون فتن القاعد فيها خير من القائم والقائم فيها خير من الماشي والماشي 

خير من الساعي ومن تشرف لها تتشرفه ومن وجد ملجأً أو معاذاً فليعذ به«.

* الفرق بين الدعاء والاستعاذة:

الاستعاذة هي نوع من الدعاء إلا أن الاستعاذة تكون لكشف الضر الحاضر 
كما في صحيح مســلم لقول النبي صلى الله عليه وسلم: »أعوذ بعزة الله وقدرته من شــر ما أجد 

وأحاذر« أو منع شر يتوقع وقوعه كقولك: أعوذ بالله من عذاب جهنم«.

أما الدعاء فهو أعم فيشمل طلب حصول المنفعة أو دفع مضرة.

* يجوز في الاستعاذة الجائزة أن يقول: »أعوذ بالله ثم بك«



84ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

أمــا إذا قال أعوذ بالله وبك ولو فيما يقدر عليه كان مشــركاً شــركاً أصغر 
لأن الــواو تفيــد أن ما بعدها مســاوٍ لما قبلها، عكس ثم فإنهــا تفيد الترتيب مع 
التعقيــب، وإن كان فيما لا يقدر عليه إلا الله كان مشــركاً شــركاً أكبر ولو قال 

أعوذ بالله ثم بك.

)وقــول الله تعالى: )وأنــه كان رجال من الإنس يعــوذون برجال من الجن 
فزادوهم رهقاً((

معنــى الآيــة: أن الجــن كانوا يــرون لهم فضــاً على الإنس؛ لأنهــم كانوا 
يعوذون بهم. وذلك أن العرب في جاهليتها كانوا إذا نزلوا مكاناً موحشاً قالوا 
نعوذ بعظيم هذا المكان من الجان. وذلك خوفاً أن يصيبوهم بسوء فلما رأت 

الجن ذلك من الإنس زادوهم رهقاً، أي خوفاً وذعراً.

وجه الدلالة: 

أن الله حكــى عــن مؤمني الجن أنهم لما تبين لهم دينَ الرســولصلى الله عليه وسلم  فآمنوا 
به ذكروا أشــياء من الشــرك كانوا يعتقدونها في الجاهلية، من جملتها الاستعاذة 
بغير الله؛ لأن هذه الآية جاءت في سياق ذكر إشراك بعض الجن، قال الله تعالى: 

)يهدي إلى الرشد فآمنا به، ولن نشرك بربنا أحدا(.

ففي هذه الآية أن الاســتعاذة بالجن مع كونها شــركا لا تفيد المستعيذ، بل 
تزيده رهقاً، فعوقب بنقيض قصده.

ومعنــى »فزادوهم رهقــا« أي زاد الجــنُ الإنسَ خوفا، وقيــل: زاد الإنسُ 
الجنَ رهقاً أي: استكباراً وعتواً.

قال في فتح المجيد: وقد أجمع العلماء على أنه لا تجوز الاستعاذة بغير الله.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 85 برنامج دليل )4( 

)وعن خولة بنت حكيم  قالت: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: )من 
نزل منزلاً فقال: أعوذ بكلمات الله التامات من شر ما خلق، لم يضره شيء حتى 

يرحل من منزله ذلك( رواه مسلم(

خولة بنت حكيم السلمية يقال لها أم شريك.

قوله: »من نزل منزلًا« يشمل من نزله على سبيل الإقامة الدائمة أو الطارئة 
لأن كلمة »منزلًا« نكرة في سياق الشرط فتفيد العموم.

قولــه: )أعــوذ بكلمــات الله التامــات( أي أعــوذ بكلامه ســبحانه، الكوني 
والشرعي. 

وقولة : »التامات« أي صدقاً في الأخبار وعدلًا في الأحكام.

)مــن شــر ما خلــق( الله جل وعــا خالق الخير والشــر إلا أن الشــر الذي 
خلقه الله تعالى خلقه لحكمة، فعاد بهذه الحكمة خيراً، ولهذا فلا ينســب الشر 
إلى الله تعالى كما في قوله علية الصلاة والسلام »والشر ليس إليك« فالشر ليس 

في فعل الله تعالى، وإنما هو في مفعولاته.

وقد يستعيذ الإنسان بكلمات الله تعالى ثم يحصل له الشر وذلك بسبب أنه 
إنما استعاذ بلسانه فقط دون أن يتفكر بقلبه في معنى استعاذته ولهذا لم تنفعه.

وقولــه: »أعــوذ بكلمــات الله« كلمــات الله تعالــى صفــة من صفاتــه، غير 
مخلوقة، ولهذا فإن أهل الســنة اســتدلوا بهذا الحديث علــى أن كلام الله صفة 
مــن صفاتــه غير مخلــوق لأن العلماء قد أجمعــوا على عدم جواز الاســتعاذة 
بالمخلوق، والحديث دل على جواز الاســتعاذة بكلمات الله تعالى، فدل على 

أن كلامه سبحانه غير مخلوق.



86ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

وجه الدلالة من الحديث للباب:

أن النبي صلى الله عليه وسلم بين فضل الاستعاذة بكلمات الله تعالى فدل على أن الاستعاذة 
محبوبة إلى الله تعالى مرغب فيها فتكون عبادة لا يجوز صرفها إلا لله تعالى.

فائــدة: قال النــووي في الأذكار: وروينــاه في كتاب ابن الســني وقال فيه:« 
أعوذ بكلمات الله التامات من شر ما خلق ثلاثاً لم يضره شيء«))).

))) وصححه الحافظ كما ذكره ابن علان في الفتوحات )3/ 95(.



14-)باب من الشرك أن يستغيث بغير الله أو يدعو غيره(

الاستغاثة هي طلب الغوث وهو إزالة الشدة.

والاســتغاثة بغير الله تعالى من الشــرك الأكبر وهذا يقيــد بما لا يقدر عليه 
إلا الله تعالى.

فلو اســتغاث بميت ليدافع عنه أو بغائب أو بحي حاضر لينزل المطر فهذا 
كله من الشرك.

أمــا لو اســتغاث بحي حاضر فيما يقــدر عليه فهو جائز، قــال الله تعالى في 
ِي مِنۡ عَدُوّهِۦِ  ِي مِن شِيعَتهِۦِ عََلَىَ ٱلَّذَّ قصة موســى عليه السلام: ﴿فَٱسۡتَغَثَٰهُ ٱلَّذَّ

فَوَكَزَهُۥ مُوسََىٰ فَقَضََىٰ عَلَيۡهِ﴾]القصص:15[
لكــن ينبغــي إذا طلبت من أحد الغوث فيما يقدر عليــه أن تعتقد أنه مجرد 
ســبب وأنه لا تأثير له بذاته في إزالة الشــدة لأنك ربما تعتمد عليه وتنسى خالق 

السبب وهذا قادح في كمال التوحيد.

قوله: )أو يدعو غيره( الدعاء على قسمين:

دعاء عبادة ودعاء مسألة، كما تقدم.

والفرق بين الاستغاثة والدعاء:

 أن الاســتغاثة لا تكون إلا من المكروب، والدعاء أعم من الاستغاثة لأنه 
يكــون من المكــروب وغيره، فعطْفُ الدعاء على الاســتغاثة مــن عطف العام 

على الخاص. فكل استغاثة دعاء وليس كل دعاء استغاثه.

وقد ذكر الشــيخ سليمان  في التيسير حال عباد القبور أنه إذا كان 
للإنســان منهم حاجة في شفاء مريض أو غير ذلك نادى صاحب القبر يا سيدي 



88ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

فــان جئتــك قاصداً من مــكان بعيد لا تخيبنــي، فيفزعون إلــى صاحب القبر 
وبيكون عنده، فإن جرى قدر الله عز وجل بحصول شيء مما يريدون استبشروا 
وفرحوا ونســبوا ذلك إلــى صاحب القبر، وإن لم يقع مــا يريدون اعتذروا عن 
صاحــب القبر بأنه إما غائب في مكان آخر، أو ســاخط لبعــض أعمالهم، أو أن 
اعتقادهــم في الولــي ضعيف، أو أنهــم لم يعطوه نذوره ونحو هــذه الخرافات، 

نسأل الله تعالى العافية.

)وقولــه تعالــى: )ولا تدع مــن دون الله ما لا ينفعــك ولا يضرك فإن فعلت 
فإنك إذاً من الظالمين * وإن يمسسك الله بضر فلا كاشف له إلا هو( الآية(

في هاتين الآيتين أن الله جل وعلا هو المنفرد بالنفع والضر دون ما ســواه، 
فيلزم من ذلك أن يكون هو المدعو وحده والمعبود وحده.

وجه الدلالة من الآية:

ظاهــره مــن قولــه:)ولا تدع( يشــمل دعاء العبادة والمســألة فنهــى الله أن 
يتوجه لغيره سواء على سبيل الاستقلال أو معه جل وعلا بالدعاء وهذا يدخل 
فيــه الاســتغاثة لأنها نوع من الدعــاء، وبيَّن جل وعلا أن من دعــا غيره فهو من 

الظالمين أي المشركين.

وفي الآية الأخرى أنه لا يكشف الضر إلا الله ولا يجلب الخير إلا الله تعالى 
فدل على أن غيره لا يملك ذلك فيكون سؤاله شركاً أكبر.

)وقوله: )فابتغوا عند الله الرزق واعبدوه( الآية(

ِ لََا يَمۡلكُِونَ لَكُمۡ رزِقۡٗا  ِينَ تَعۡبُدُونَ مِــن دُونِ ٱللَّهَّ قــال تعالــى: ﴿إنَِّ ٱلَّذَّ
ٓۥۖ إلََِيۡهِ ترُجَۡعُونَ﴾]العنكبوت:17[ ِ ٱلرِّزۡقَ وَٱعۡبُدُوهُ وَٱشۡكُرُواْ لََهُ فَٱبۡتَغُواْ عِندَ ٱللَّهَّ



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 89 برنامج دليل )4( 

فهــم يعبدون هذه الأوثــان وهي لا تملك لهم رزقاً أبــداً ولهذا أمرهم أن 
يطلبوا الرزق من الله وحده.

وتقديم الظرف )عند الله( يفيد الاختصاص. 

قوله:)واعبــدوه( مــن عطف العام على الخاص فــإن ابتغاء الرزق عند الله 
من العبادة التي أمر بها.

ذكــر المؤلــف  هذه الآية التــي فيها توحيد الله عــز وجل بطلب 
الرزق لأن معظم حال المستغيثين إنما هي في طلب الرزق.

والرزق اسم عام يشمل كل ما يصلح أن يُرزق أي يمنح ويعطي فيدخل في 
ذلك الصحة والعافية والمال والطعام والبيت وغير ذلك مما يحتاجه المرء.

وجه الدلالة:

دلت الآية أن طلب الرزق مختص بالله جل وعلا وذلك من تقديم ما حقه 
التأخير أي فلا تبتغوا الرزق عند غيره ولا تستغيثوا بغيره في طلب رزق بل ذلك 

كله لله جل وعلا.

ِ لََا يَمۡلكُِونَ لَكُمۡ رزِقۡٗا﴾ ِينَ تَعۡبُــدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهَّ ومــن قوله: ﴿إنَِّ ٱلَّذَّ
]العنكبوت:17[

إذا كانــت هــذه المعبــودات لا تملك الــرزق فكيف يســتغاث بها وتدعى 
لجلب الرزق؟

)وقولــه: )ومن أضل ممن يدعــوا من دون الله من لا يســتجيب له إلى يوم 
القيامة( الآيتان(



90ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

ٓۥ إلََِىٰ يوَۡمِ  ِ مَن لَّاَّ يسَۡتَجِيبُ لََهُ ن يدَۡعُواْ مِن دُونِ ٱللَّهَّ ضَلُّ مِمَّ
َ
قوله: ﴿وَمَنۡ أ

ٱلۡقِيَمَٰةِ وَهُمۡ عَن دُعََائٓهِِمۡ غَفِٰلوُنَ﴾]الأحقاف:5[(
(: من: اسم استفهام والمراد بالاستفهام هنا النفي أي لا  قوله: )وَمَنۡ أَضَلُّ

أحد أضل.

وإذا كان الاســتفهام مراداً به النفي كان أبلغ من النفي المجرد لأنه يتضمن 
معنى التحدي.

ن يَدعُو( يشمل دعاء العبادة والمسألة. قوله: )ممَِّ
قوله: )منِ دُونِ( يشمل مع الله أو غير الله استقلالًا. 

قولــه: )مَــن لَّاَّ يَستَۡجِيبُ لَهُۥٓ إلَِىٰ يَومِۡ ٱلقۡيَِٰمَــةِ( أي لا أضل ممن يدعو من 
دون الله أمواتــا، والدليل علــى أنه أراد الأموات ولم يرد الأصنام والأشــجار 
والأحجــار أنــه قال: )مَن لَّاَّ يَستَۡجِيبُ لَهُۥٓ إلَِىٰ يَــومِۡ ٱلقۡيَِٰمَةِ( وهذه في الأموات 
لأنــه جعل غاية الاســتجابة إلى يــوم القيامة، والميت إذا كان يوم القيامة نشــر 

وأصبح حياً يسمع وربما أجاب طلب من طلبه وقد يكون قادراً.

فِلُونَ( أي المدعوون وهم المعبودون عن دعاء  قوله: )وَهُمۡ عَن دُعَآئهِِمۡ غَٰ
الداعين أي العابدين غافلون.

عۡدَاءٓٗ وَكََانـُـواْ بعِِبَادَتهِِمۡ كَفِٰرِينَ﴾
َ
قولــه: ﴿وَإِذَا حُشِِرَ ٱلنَّاسُ كََانوُاْ لهَُمۡ أ

]الأحقاف:6[

أي كان العابــدون للمعبودين أعداء ويشــمل كذلــك أن يكون المعبودون 
أعداءً للعابدين.

وهذا من بلاغة القرآن.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 91 برنامج دليل )4( 

وجــه الدلالة مــن الآية للباب: أن مــن يدعو غير الله تعالــى موصوف بأنه 
أضل الناس، كما أن من يُدعَى مع الله تعالى لا يجيب من دعاه إلى يوم القيامة، 
وهو غافل عن دعائه، ويكون عدوا لمن دعاه ويكفر بعبادته يوم يُحشر الناس، 

وإذا كان الأمر كذلك فكيف يدعو المرء غير الله تعالى؟

كمــا دلت الآية على أن دعاء غير الله تعالى عباده؛ لقوله: )وكانوا بعبادتهم 
كافريــن( فدل على أن الدعاء عبادة، والعبادة لا تصرف إلا لله وحده، وصرفها 

لغيره شرك أكبر.

)وقوله: )أمن يجيب ا لمضطر إذا دعاه ويكشف السوء((

هــذه الآية فيها: أن دعاء المضطر إنما هو لله - جل وعلا - وحده، فقوله: 
ــن يُُجِيبُ ٱلمُۡضۡطَرَّ إذَِا دَعََاهُ﴾ ]النمل: 62[ هذا في دعاء المســألة، وكشــف  مَّ

َ
﴿أ

وءَٓ﴾ ]النمل: 62[ تارة يكون بالاستغاثة، وتارة  الســوء في قوله. ﴿وَيَكۡشِفُ ٱلسُّ
بغير ذلك؛ ولهذا فإن هذه الآية تدل إفراد الله تعالى بالدعاء والاستغاثة. 

ِ﴾، وهذا الاســتفهام إنــكاري، ينكر عليهم  عَ ٱللَّهَّ ءِلَهٰٞ مَّ
َ
ثــم قال بعدها: ﴿أ

أن يتخــذوا إلهــا مع الله، وينكر عليهم أن يدعوا غير الله، أو يتوجهوا في كشــف 
السوء لغير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله.

)وروي الطبراني بإســناده أنــه كان في زمن النبي صلى الله عليه وسلم منافق يؤذي المؤمنين، 
فقال بعضهم: قوموا بنا نستغيث برسول الله صلى الله عليه وسلم من هذا المنافق. فقال النبي صلى الله عليه وسلم: 

)إنه لا يستغاث بي، وإنما يستغاث بالله عز وجل(.

قوله: )إنه لا يســتغاث بي وإنما يســتغاث بالله عز وجل( فهذا نفي منه صلى الله عليه وسلم 
أنه لا يســتغاث به حماية لجناب التوحيد وســداً لذرائع الشرك وتحذيراً للأمة 

من وسائله.



92ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

وإذا كان هذا في الاســتغاثة بســيد الخلق عليه الصلاة والســام فمن دونه 
بطريق الأولى.

قــال بعــض أهل العلــم: أراد بــه النبي صلى الله عليه وسلم أن يُطلــب منه مــا لا يقدر عليه 
إلا الله، لأن النبي صلى الله عليه وسلم كان يعامل المنافقين معاملة المســلمين، بناء على ظاهر 
حالهم، ولا يمكنه أن يغيثهم من هذا المنافق، لأن المنافقين يســتترون، وعلى 

هذا فلا يستغاث من شر هذا المنافق إلا بالله تعالى. 

وقال بعضهم: إن الصحابة  اســتغاثوا بالنبي صلى الله عليه وسلم في أمر يقدر عليه 
إلا أنه عليه الصلاة والسلام قال ذلك تواضعاً وأدباً مع ربه جل وعلا. وحقيقة 

الاستغاثة على وجه الكمال إنما تكون بالله جل وعلا. 

والحديث قال عنه شــيخ الإســام: وهو صالح للاعتضاد ودل على معناه 
الكتاب والسنة.))).

))) ذكره شيخ الإسلام ابن تيمية  في الاستغاثة ص 118 وقال: إذا ذكر حكم بدليل معلوم ذُكر 
ما يوافقه من الآثار والمراسيل وأقوال العلماء وغير ذلك من الاعتضاد والمعاونة لا لأن الواحد من 

ذلك يعتمد عليه في حكم شرعي. 



15-)باب قول الله تعالى: )أيشركون مالا يخلق شيئاً 

وهم يخلقون * ولا يستطيعون لهم نصراً( الآية(

أراد المؤلــف  مــن إيراد هــذا الباب بيان الأدلــة والبراهين على 
بطلان عبادة ما سوى الله تعالى.

ســواء أكان المعبــود من دون الله ملَكاً أم نبيــا أم صالحاً أم صنماً أم غير 
ذلــك فهذه كلها لا تنفــع من عبدها ولا تضره ولا تخلق شــيئاً فدل ذلك على 

عدم استحقاقها للعبادة.

قوله: )أَيُشرِكُونَ( الاستفهام للإنكار والتوبيخ أي أيشركون معه في العبادة.

قوله: )مَا لََا يَخلُقُ شَــيئاً( »شــيئاً« نكرة في ســياق النفي فتعم، فهذا الذي 
يُشرك به مع الله تعالى لا يخلق أي شيء.

قوله: )وَهُم يُخلَقُونَ( يعنــي المعبودات موصوفة بأنها مخلوقة وهذا يدل 
على عجزها ونقصها والرب لا يمكن أن يكون مخلوقاً.

ا﴾ أي لا تســتطيع الآلهة التي تُعبد من  قوله: ﴿وَلََا يسَۡــتَطِيعُونَ لهَُمۡ نصَۡۡرٗ
دون الله تعالى أن تنصر من يعبدُها إذا احتاج إلى النصرة.

 )وَلََآ أَنفُسَــهُم يَنصُــرُونَ( أي هــذه الآلهــة عاجزة أيضاً عن نصر نفســها، 
فكيف تنصر غيرها؟

وهذه الأوصاف في الآية هي أوصاف لكل مخلوق حتى الملائكة والأنبياء 
والصالحيــن، وإذا كانــت هــذه أوصافها فلا تســتحق أن تكون آلهــة تعبد من 

دون الله عز وجل.



94ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

)وقوله: )والذين تدعون من دونه ما يملكون من قطمير( الآية(

ِينَ تدَۡعُونَ مِن دُونـِـهۦِ مَا يَمۡلكُِونَ مِن قطِۡمِيٍر 13  قــال الله تعالــى: ﴿وَٱلَّذَّ
إنِ تدَۡعُوهُمۡ لََا يسَۡمَعُواْ دُعََاءَٓكُمۡ وَلوَۡ سَمِعُواْ مَا ٱسۡتَجَابوُاْ لَكُمۡۖ وَيَوۡمَ ٱلۡقِيَمَٰةِ 

ككُِمۡۚ وَلََا ينُبَّئُِكَ مِثۡلُ خَبيِرٖ 14﴾]فاطر:14-13 [ يكَۡفُرُونَ بشِِِرۡ
ذِينَ تَدعُونَ( يشمل دعاء العبادة ودعاء المسألة. قوله: )وَالَّ

قوله: )منِ دُونهِِ( يشمل معه ويشمل من دونه استقلالًا.

قوله: )مَا يَملكُِونَ منِ قطِمِيرٍ( أي لا يملكون شيئا. 

والقطمير: وهو اللفافة الرقيقة التي على النواة.

﴿إنِ تدَۡعُوهُمۡ لََا يسَۡــمَعُواْ دُعََاءَٓكُمۡ وَلوَۡ سَمِعُواْ مَا ٱسۡتَجَابوُاْ لَكُمۡۖ وَيَوۡمَ 
ككُِمۡۚ ﴾ فدل على أن دعوة غير الله شرك. ٱلۡقِيَمَٰةِ يكَۡفُرُونَ بشِِِرۡ

فهــؤلاء المعبودون إن كانوا يبعثون ويحشــرون فكفرهم بشــركهم ظاهر 
كمن يعبد المسيح والأنبياء ونحوهم.

وإن كانوا أحجاراً وأشــجاراً ونحوها فيحتمل أن يشملها ظاهر الآية وهو 
أن الله تعالى يأتي بها يوم القيامة فتكفر بشرك من أشرك بها.

قولــه: ﴿وَلََا ينُبَّئُِكَ مِثۡلُ خَبيِرٖ ﴾ وهو الله جل وعــا والخبير هو العالم 
ببواطن الأمور.

فــإذا كان أولئــك المعبــودون مــن دون الله تعالى لا يملكون هذا الشــيء 
الحقيــر الذي لا يحتاجه الناس فكيف يطلبون منهم أشــياء لا يملكونها فينبغي 

إذاً أن يتوجه بالدعاء لمن يملك ذلك وهو الله جل وعلا.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 95 برنامج دليل )4( 

)وفي الصحيــح عن أنس قال: شُــجَّ النبي صلى الله عليه وسلم يوم أحد وكســرت رباعيته، 
وا نبيهم(؟ فنزلت: )ليس لك من الأمر شيء(( فقال: )كيف يفلح قوم شَجُّ

قوله: )وفي الصحيح( هو عند البخاري معلقاً وعند مسلم موصولًا.

والشجة: هي الجرح في الرأس والوجه خاصة.

والرباعية: هي السن التي بين الثنية والناب.

فقــال: )كيف يفلح قوم شــجوا نبيهم( الاســتفهام للاســتبعاد أي بعيد أن 
يفلح قوم شجوا نبيهم.

هُمۡ  بَهُمۡ فَإنَِّ وۡ يُعَذِّ
َ
وۡ يَتُــوبَ عَلَيۡهِمۡ أ

َ
ءٌ أ مۡرِ شََيۡ

َ
فنزلــت: ﴿لَيۡسَ لكََ مِنَ ٱلۡۡأ

ظَلٰمُِــونَ﴾ ]آل عمران:128[ أي ليس لك يا محمد صلى الله عليه وسلم من شــأن الخلق شــيء 
و«شيء« نكرة في سياق النفي فتعم. 

وقال بعض العلماء: أي ليس لك من الحكم بشيء في عبادي إلا ما أمرتك 
به فيهم.

وفي هــذا الحديث الدلالة علــى أن الأنبياء تصيبهم الابتلاءات والأســقام 
لتعلم الأمة أنهم بشــر تصيبهم محن الدنيا ويطرأ على أجســامهم ما يطرأ على 
أجســام البشــر، ويتيقنوا أنهم مخلوقون ولا يفتنوا بما يجــري على أيديهم من 

المعجزات فيجرهم ذلك إلى الغلو فيهم وعبادتهم.

ءٌ( على أن النبي صلى الله عليه وسلم رغم منزلته  مۡرِ شََيۡ
َ
ودل قوله تعالى: )لَيۡسَ لكََ مِنَ ٱلۡۡأ

العاليــة ليــس له من أمر الخلق شــيء فغيــره من المخلوقين من بــاب أولى ألا 
يكــون لــه من الأمر شــيء كالأصنــام والأوثــان والملائكة والأنبيــاء وغيرهم 

فالأمر كله لله وحده كما أنه الخالق وحده.



96ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

)وفيه عن ابن عمر  أنه ســمع رســول الله صلى الله عليه وسلم يقول إذا رفع رأســه 
مــن الركوع في الركعــة الأخيرة من الفجــر: )اللهم العن فلانــا وفلاناً( بعدما 
يقول: )ســمع الله لمن حمده، ربنا ولك الحمــــد( فأنزل الله تعالى: )ليس لك 
من الأمر شــيء( الآية وفي رواية: يدعو على صفوان بن أمية، وسهيلِ بن عمرو 

والحارث بن هشام، فنزلت )ليس لك من الأمر شيء((

وفيه: أي في صحيح البخاري.

)أنه سمع النبي صلى الله عليه وسلم يقول إذا رفع رأسه ... (

هذا يسمى قنوت النوازل.

)اللهم العن فلاناً وفلاناً( اللعن: الطرد والإبعاد عن رحمة الله.

وفي روايــة للبخــاري: يدعــو علــى صفــوان بــن أمية وســهيل بــن عمرو 
والحارث بن هشام.

وقد أسلم هؤلاء الثلاثة فيما بعد وحسن إسلامهم.

ففــي هذا الحديــث الدلالة على أن هــؤلاء الكفار مــع إظهارهم لكفرهم 
وغزوهم نبيهم وشجهم له وكسر رباعيته وقتل المؤمنين والتمثيل بقتلاهم إلا 
أن النبــي صلى الله عليه وسلم لم يقدر على دفعهم عن نفســه ولا عــن صحابته كما قال تعالى: 

ا وَلََا رشََدٗا﴾ ]الجن:21[  مۡلكُِ لَكُمۡ ضََرّٗ
َ
﴿قُلۡ إنِِّّيِ لََآ أ

بــل لجأ إلى ربه جل وعلا ودعا عليهــم في الصلاة المكتوبة جهراً، وخلفه 
ســادات الأولياء يؤمنون علــى دعائه، ومع ذلك كله ما اســتجاب الله له فيهم، 
وآمنوا، فلو كان عنده من النفع والضر شــيء لكان يفعل بهم ما يستحقون على 

هذه الأفعال العظيمة.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 97 برنامج دليل )4( 

وإذا كان هذا في حقه صلى الله عليه وسلم فكيف بغيره؟

)وفيه عن أبي هريرة  قال: قام رسول الله صلى الله عليه وسلم حين أنزل عليه: )وأنذر 
عشيرتك الأقربين( قال: )يا معشر قريش ـ أو كلمة نحوها ـ اشتروا أنفسكم، لا 
أغني عنكم من الله شيئاً، يا عباس بن عبد المطلب لا أغني عنك من الله شيئاً، 
يا صفية عمة رســول الله صلى الله عليه وسلم لا أغني عنك من الله شــيئاً، ويا فاطمة بنت محمد 

سليني من مالي ما شئت لا أغني عنك من الله شيئاً(

وفيه: أي صحيح البخاري

قوله: )اشــروا أنفسكم( أي: أنقذوها، لأن المشتري نفسه كأنه أنقذها من 
هلاك، والمعنى اشــروا أنفسكم بتوحيد الله والإخلاص في العبادة له وحده لا 

شريك له وطاعته واجتناب ما نهى عنه.

قوله: )لا أغني عنكم من الله شيئاً( هذا هو الشاهد من الحديث.

أي لا أنفعكــم بدفع شــيء عنكــم دون الله ولا أمنعكم من شــيء أراده الله 
لكم.

و)شيئاً( نكرة في سياق النفي فتعم كل شيء.

ثم قال: ) يا عباس ... يا صفية ... يا فاطمة ...(

فــدل الحديث علــى أن النبي صلى الله عليه وسلم لا يغني عن أقاربه شــيئاً فغير أقاربه من 
باب أولى ألا يغني عنهم شيئاً.

ودل على أن القرب من النبي صلى الله عليه وسلم لا يغني شيئاً.  



16-)باب قول الله تعالى: )حتى إذا فُزّع عن قلوبهم 

قالوا ماذا قال ربكم قالوا الحق وهو العلي الكبير(

أراد المصنف  بهذه الترجمة بيانَ حال الملائكة عليهم الســام، 
الذين هم أقوى وأعظم من عُبد من دون الله، فإذا كان هذا حالهم مع الله تعالى 
وهيبتُهــم منه وخشــيتُهم لــه فكيف يُدعون مــن دون الله تعالــى؟ وإذا كانوا لا 
يُدعــون مع الله تعالى فغيرهم ممن لا يقدر على شــيء من الأموات والأصنام 

أولى أن لا يُدعى ولا يُعبد.

ففيه الرد على جميع فرق المشركين.

ٰٓ إذَِا فُزّعَِ عَن قُلوُبهِِمۡ﴾ ]سبأ:23[ أي زال الفزع عنها، والمراد  قوله: ﴿حَتَّىَّ
الملائكة.

وذلــك أن الملائكة إذا ســمعت الوحي إلى جبريل عليه الســام ســمعت 
كجر سلســلة الحديد على الصفوان فتفزع عند ذلك تعظيماً وهيبة كما ســيأتي 

في الحديث.

قوله: )قالوا مَاذَا قَالَ رَبُّكُم( أي قال بعضهم لبعض.

قولــه: )قَالُــواْ الحق( أي قالوا قال الله الحق أو قــال القول الحق فهو صفة 
لمصدر محذوف عامله.

( علو القدر وعلو القهر وعلو الذات فله العلو الكامل  قوله: )وَهُوَ ٱلعَۡليُِّ
من جميع الوجوه.

وقوله )الكَبيِرُ( أي الذي لا أكبر منه ولا أعظم تبارك وتعالى.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 99 برنامج دليل )4( 

وجه الدلالة من الآية:

أن الملائكة وهم أعظم من عُبد من دون الله يفزعون ويخافون ويخشــون 
ربهم ويهابونه فكيف يكونون آلهة تُعبد وتُدعى.

وإذا كان هذا في حق الملائكة فغيرهم ممن هو دونهم في العظمة من باب أولى.

)وفي الصحيح عن أبي هريرة  عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: )إذا قضى الله الأمر 
في السماء ضربت الملائكة بأجنحتها خضعاناً لقوله، كأنه سلسلة على صفوان 
ع عن قلوبهم قالوا: ماذا قال ربكم؟ قالوا: الحق وهو  ينفذهم ذلك. حتى إذا فُزِّ
العلي الكبير فيسمعها مسترق السمع ـ ومسترق السمع هكذا بعضه فوق بعض 
ـ وصفه ســفيان بكفه فحرفها وبدد بين أصابعه ـ فيســمع الكلمة فيلقيها إلى من 
تحته، ثم يلقيها الآخر إلى من تحته، حتى يلقيها عن لســان الســاحر أو الكاهن 
فربما أدركه الشــهاب قبل أن يلقيها، وربما ألقاها قبل أن يدركه، فيكذب معها 
مائة كذبة فيقال: أليس قد قال لنا يوم كذا وكذا: كذا وكذا فيصدق بتلك الكلمة 

التي سمعت من السماء((

قوله: في »الصحيح« أي صحيح البخاري.

قوله: )إذا قضى الله الأمر في الســماء( إذا تكلم الله بالأمر أي الشــأن الذي 
قضاه في السماء، فيوحي إلى جبريل عليه السلام بما أراده جل وعلا كما صرح 

به الحديث الآتي. 

وقوله )في السماء( دليل على علو الله تعالى على ما يليق بجلاله وعظمته.

قوله: )ضربــت الملائكة بأجنحتهــا خضعاناً لقوله( ومعنــى )خُضْعاناً( 
بفتحتين من الخضوع، وفي رواية بضم أوله وســكون ثانيه، وهو مصدر بمعنى 

خاضعين.



100ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

قوله: )كأنه سلسلة على صفوان( أي كأن الصوت المسموع في وقعه على 
قلوبهم سلسلة على صفوان وهو الحجر الأملس الصلب والسلسلة عليه يكون 
لها صوت عظيم. وليس المراد تشبيه صوت الله تعالى بهذا لأن الله تعالى )ليس 
كمثله شــيء( بل المراد تشــبيه ما يحصل لهم من الفزع عندما يسمعون كلامه 

بفزع من يسمع صوت السلسلة على صفوان.

قولــه: )ينفُذُهــم ذلك( المعنــى أن هذا القول ينفذ إلــى الملائكة ويمضي 
فيهم حتى يفزعوا منه.

قوله: )حتى إذا فزع عن قلوبهم . . .( تقدم معناه. 

وبهذا يتبين أن هذا الحديث هو تفسير للآية وهو من تفسير القرآن بالسنة.

قوله: )فيســمعها مسترق السمع( أي يســمع الكلمة التي قضاها الله تعالى 
في السماء.

قوله: )هكذا بعضه فوق بعض وصفه سفيان بكفه( سفيان هو ابن عيينة أي 
أن الشياطين يتراكبون واحداً فوق الآخر.

قوله: )فيســمع الكلمــة فيلقيها إلى مــن تحته( أي يســمع الكلمة من كان 
أعلى المسترقين ثم يخبر بها من تحته ثم يخبر بها الآخر من تحته ... ولا يصل 
مَاءَٓ سَقۡفٗا  هؤلاء المســرقون إلا إلى الســماء الدنيا لقوله تعالى: ﴿وجََعَلۡنَا ٱلسَّ

ۡفُوظٗاۖ وَهُمۡ عَنۡ ءَايَتٰهَِا مُعۡرضُِونَ﴾]الأنبياء:32[ مَّحَّ
قوله: )حتى يلقيها على لسان الساحر أو الكاهن( وحينئذٍ يقع الرجم.

قوله: )فربما أدركه الشهاب قبل أن يلقيها( الشهاب هو النجم الذي يرمى به.

أي ربما أدرك الشهابُ المسترقَ قبل أن يلقي  الكلمة.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 101 برنامج دليل )4( 

قوله: )فيكذب معها مائة كذبة( يعني الكاهن أو الساحر أو يكذب الشيطان 
مع الكلمة التي استرقها مائة كذبة ويخبر بالجميع وليه من الإنس.

ق بتلك   قولــه: )فيقــال أليس قد قــال لنا يوم كــذا وكذا كذا وكــذا؟ فيصدَّ
الكلمــة التــي ســمعت مــن الســماء( فيحصــل الافتتان مــن الإنس بالســاحر 
والكاهن ويفتتن الســاحر والكاهن بوليهما من الشياطين ويقبلون ما جاؤوا به 
ق في  من الصدق والكذب لأنه قد أخبره مرة بخبر صدق فوقع كما أخبر فيصدَّ

كل ما يقوله من صدق أو كذب.

ن هؤلاء الجــن من الوصول إلى الســماء فتنة للناس  والله جــل وعــا يمكِّ
وابتلاءً لهم لحكمة أرادها جل وعلا.

)وعــن النواس بن ســمعان  قال: قال رســول الله صلى الله عليه وسلم: )إذا أراد الله 
تعالى أن يوحي بالأمـــر تكلـــم بالوحي أخذت السمـــاوات منه رجفة ـ أو قال 
رعدة ـ شــديدة خوفاً من الله عز وجل. فإذا ســمع ذلك أهل السماوات صعقوا 
وخــروا ســجداً. فيكون أول من يرفع رأســه جبريل، فيكلمــه الله من وحيه بما 
أراد، ثــم يمر جبريل على الملائكة، كلما مر بســماء ســأله ملائكتها: ماذا قال 
ربنــا يا جبريل؟ فيقول جبريل: قال الحق وهو العلي الكبير فيقولون كلهم مثل 

ما قال جبريل. فينتهي جبريل بالوحي إلى حيث أمره الله عز وجل((

)إذا أراد الله أن يوحي بالأمر( أي بالشأن.

)تكلــم بالوحي( فــدل ذلك على أن الله تعالى يتكلم إذا أراد أي متى شــاء 
ففيه رد على الأشاعرة الذين يقولون إنه يتكلم بكلام أزلي.

)أخذت الســماء منه رجفة، أو قال رعدة شــديدة، خوفاً من الله عز وجل( 



102ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

فــدل على أن الســماوات تخــاف من الله تعالــى بما جعل فيها من الإحســاس 
بمعرفة من خلقها.

)صعقوا وخروا لله ســجداً( الصعق هو الغشــي ومعه الســجود وقيل إنهم 
يصعقون فإذا أفاقوا سجدوا.

)فيكون أول من يرفع رأسه جبريل( ففيه فضيلة جبريل عليه السلام.

)فينتهــي جبريــل بالوحي إلى حيــث أمره الله عــز وجل( أي إلــى الأنبياء 
والرسل عليهم الصلاة والسلام.

وجه الدلالة:

أن الملائكة على عظم خلقها تخاف الله تعالى وتخشــاه أشد الخشية فدل 
على أنها لا تســتحق العبــادة من دون الله تعالى وإذا كان هــذا في حق الملائكة 

فغيرها ممن هو دونها من باب أولى.



17-)باب الشفاعـة(

سبب إيراد هذا الباب في كتاب التوحيد:

لما كان المشــركون في قديم الزمان وحديثه إنما وقعوا في الشــرك لتعلقهم 
ِ مَا لََا يضَُُرُّهُمۡ وَلََا ينَفَعُهُمۡ  بالشــفاعة كما قال تعالى: ﴿وَيَعۡبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهَّ
مَوَٰتِٰ  َ بمَِا لََا يَعۡلَمُ فِِي ٱلسَّ تنُبَّؤُِنَ ٱللَّهَّ

َ
ِۚ قُلۡ أ ؤُلََاءِٓ شُفَعَٰٓؤُناَ عِندَ ٱللَّهَّ وَيَقُولوُنَ هَٰٓ

ا يشُۡۡرِكُونَ﴾  ]يونــس:18[  أراد المصنف  رۡضِۚ سُــبۡحَنَٰهُۥ وَتعََلََٰىٰ عَمَّ
َ
وَلََا فِِي ٱلۡۡأ

 في هذا الباب إقامة الحجة على أن ذلك هو عين الشرك، وأن الشفاعة 
التي يظنها من دعا غير الله ليشــفع له كما يشــفع الوزير عنــد الملك منتفية دنيا 
وأخرى، وإنما الله تعالى هو الذي يأذن للشــافع ابتداءً، لا يشــفع الشافع ابتداءً 

كما يظنه المشركون. 

والذيــن يدْعــون النبي صلى الله عليه وسلم أو يدعــون الأولياء يقولون: إن هــؤلاء الأنبياء 
والأوليــاء مقربــون عنــد الله عز وجل، فهم يشــفعون عند الله تعالــى؛ لأن لهم 

جاهاً عنده ولهذا يقبل شفاعتهم.

وهؤلاء المشركون يظنون أنهم باتخاذ الشفعاء معظمون لله تعالى ولكنهم 
في الحقيقة منتقصون له لأنه ســبحانه عليم بكل شيء وله الحكم التام المطلق 
والقدرة التامة فلا يحتاج إلى شــفعاء، والملوك في الدنيا يحتاجون إلى شــفعاء 
إمــا لقصــور علمهم أو لنقص قدرتهم فيســاعدهم الشــفعاء في ذلك أو لقصور 
ســلطانهم فيتجرأ عليهم الشفعاء فيشفعون بدون اســتئذان ولكن الله عز وجل 
كامل العلم والقدرة والســلطان فلا يحتاج لأحد أن يشفع عنده ولهذا لا تكون 

الشفاعة عنده إلا بإذنه لكمال سلطانه.



104ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

)وقول الله تعالى: )وأنذر به الذين يخافون أن يحشــروا إلى ربهم ليس لهم 
من دونه ولي ولا شفيع((

الإنذار هو الإعلام المتضمن للتخويف والتحذير. )به( أي بالقرآن.

وٓاْ إلََِىٰ رَبّهِِمۡ﴾ أي الذين يخافون مما يقع لهم من  ن يُُحۡشََرُ
َ
ِينَ يََخَافوُنَ أ ﴿ٱلَّذَّ

سوء العذاب في ذلك الحشر، وهم المؤمنون.

﴾ أي ناصر ينصرهم. ٞ ﴿لَيۡسَ لهَُم مِّن دُونهِۦِ وَلِِيّ
﴿وَلََا شَفيِعٞ﴾ أي شافع يشفع لهم.

﴿لَعَلَّهُمۡ يَتَّقُونَ﴾ أي فيعملون في هذه الدنيا عملاً ينجيهم الله به من عذاب 
يوم القيامة.

ففي هذه الآية نفى الله الشــفاعة من دونــه أي من دون إذنه، ومفهومها أنها 
ثابتة بإذنه وهذا هو المقصود. الشــفاعة من دونــه منفية، وبإذنه جائزة وممكنة 

أما عند ملوك الدنيا ومعظمي الدنيا فجائزة بإذنهم وبغير إذنهم.

)وقوله: )قل لله الشفاعة جميعاً((

فَعَٰةُ( قدم الخبر للحصر والمعنى: لله وحده الشفاعةُ كلها. ِ الشَّ َّ قوله: )لِّّلَّهِ

ــفَعَٰةُ جََميِعا( أي هو مالك الشــفاعة  ِ الشَّ َّ وجــه الدلالــة من الآية: )قلُ لِّّلَّهِ
جميعاً فلا تطلب إلا منه وبطل أن تطلب من غيره ممن لا يملكها.

)وقوله: )من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه((

)من( اســم استفهام، والاســتفهام بمعنى النفي، أي لا يشفع عنده أحد إلا 
بإذنه.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 105 برنامج دليل )4( 

ففــي هــذه الآية بيان أن الشــفاعة إنما تقــع في الدار الآخرة بإذنــه كما قال 
ذنَِ لََهُ ٱلرَّحۡمَنُٰ وَرضَِِيَ لََهُۥ قَوۡلٗٗا﴾

َ
ــفَعَٰةُ إلَِّاَّ مَــنۡ أ تعالى: ﴿يوَۡمَئذِٖ لَّاَّ تنَفَعُ ٱلشَّ

]طه:109[ 

فاشتملت هذه الآية على شــرطي الشفاعة، وهما الإذن للشافع أن يشفع، 
والرضى عن المشفوع له.

)وقوله: )وكم من ملك في السموات لا تغني شفاعتهم شيئاً إلا من بعد أن 
يأذن الله لمن يشاء ويرضى((

)كَم( خبرية ومعناها التكثير.

)لََا تُغۡنِِي( أي لا تغني بجلب النفع ودفع الضر. 

فإذا كانت الملائكة المقربون عند ربهم ســبحانه وتعالى لا تغني شفاعتهم 
إلا بعد إذن الله ورضاه ممن هو أهل للشفاعة فكيف تشفع الأصنام لمن عبدها؟

وإذا كانت الملائكة لا يشــفعون إلا بــإذن الله عز وجل فكيف يُعبدون من 
دون الله تعالى؟

)وقولــه: )قــل ادعوا الذيــن زعمتم مــن دون الله لا يملكــون مثقال ذرة في 
السموات ولا في الأرض( الآيتين(

)قُــلِ ادعوا الذين زعمتــم من دون الله لا يملكون مثقال ذرة( الذرة واحدة 
الذر وهي صغار النمل ويضرب بها المثل في القلة.

وكذلك ما دون الذرة لا يملكونه. والمقصود بذكر الذرة المبالغة وإذا كان 
المقصود بالشيء المبالغة فلا مفهوم له.



106ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

)وما لهــم فيهما مِن شِِرۡك( هذه مــن الزائدة لفظــا لكنهــا للتوكيد فتفيد 
المبالغة في النفي وأنه ليس هناك شرك لا قليل ولا كثير. وكذلك قوله: )وما له 

ن ظَهِير(. منهم مِّ

ففــي هذه الآية: قد قطع الله الأســباب التي يتعلق بها المشــركون جميعاً، 
فالمشــرك إنما يتخذ معبوده لما يحصل له من النفع، والنفع لا يكون إلا ممن 

يكون منه خصلة من هذه الأربع: 

إمــا مالــك لما يريده عابده منــه، فإن لم يكن مالكاً كان شــريكاً للمالك، 
فإن لم يكن شــريكاً له كان معيناً له وظهيراً، فإن لم يكن معيناً ولا ظهيراً كان 

شفيعاً عنده.

فنفــى ســبحانه المراتب الأربع نفيــا مرتباً متنقلاً من الأعلــى إلى الأدنى 
فنفى الملك والشركة والمظاهرة والشفاعة التي يطلبها المشرك وأثبت شفاعة 

لا نصيب فيها لمشرك وهي الشفاعة بإذنه.

)قال أبو العباس: نفى الله عما ســواه كلَّ ما يتعلق به المشــركون، فنفى أن 
يكون لغيره ملك أو قسط منه، أو يكون عوناً لله، ولم يبق إلا الشفاعة، فبين أنها 
لا تنفــع إلا لمن أذن له الرب، كما قال تعالى: )ولا يشــفعون إلا لمن ارتضى( 
فهذه الشــفاعة التي يظنها المشــركون، هي منتفية يوم القيامة كما نفاها القرآن، 
وأخبر النبي صلى الله عليه وسلم أنه يأتي فيســجد لربه ويحمده، لا يبدأ بالشفاعة أولاً، ثم يقال 

له: ارفع رأسك، وقل يسمع، وسل تُعط، واشفع تُشفع.

وقال له أبو هريرة: من أسعد الناس بشفاعتك يا رسول الله؟ قال: )من قال 
لا إلــه إلا الله خالصــا من قلبه( فتلك الشــفاعة لأهل الإخــاص بإذن الله، ولا 

تكون لمن أشرك بالله.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 107 برنامج دليل )4( 

وحقيقته: أن الله ســبحانه هو الذي يتفضل على أهل الإخلاص فيغفر لهم 
بواســطة دعاء من أذن له أن يشــفع، ليكرمه وينال المقام المحمود. فالشــفاعة 
التي نفاها القرآن ما كان فيها شــرك، ولهذا أثبت الشفاعة بإذنه في مواضع، وقد 

بيَّن النبي صلى الله عليه وسلم أنها لا تكون إلا لأهل التوحيد والإخلاص. انتهى كلامه(

قال أبو العباس: أورد المصنف كلام شيخ الإسلام وهو كالشرح لهذا الباب.

وقولــه في حديــث أبــي هريــرة : )خالصاً مــن قلبه( خــرج بذلك 
المنافق.

قوله: )وحقيقته( أي حقيقة الشفاعة والفائدة منها.

وإكرامه سبحانه للشافع من وجهين: 

1- إكرام الشافع بقبول شفاعته.

2- ظهور جاهه وشرفه عند الله تعالى.

)المقام المحمود( أي الذي يُحمد عليه، ومن ذلك قبول الله تعالى لشفاعة 
رسوله عليه الصلاة والسلام يوم القيامة.



18-)باب قول الله تعالى: )إنك لا تهدي من أحببت( الآية(

أراد المصنــف  بهذا الباب الرد على عباد القبور الذين يعتقدون 
في الأنبياء والصالحين أنهم ينفعون ويضرون فيسألونهم مغفرة الذنوب وتفريج 

الكروب وهداية القلوب وغير ذلك من المطالب.

فإذا عرف الإنســان معنى هذه الآية ومَن نزلت فيه تبين بطلان ما هم عليه 
من الشرك لأن رسول الله صلى الله عليه وسلم هو أفضلُ الخلق وأقربهم من الله وأعظمُهم جاهاً 
عنــده ومــع ذلك حرص واجتهد على هداية عمه أبي طالب في حياة أبي طالب 
وعنــد موتــه فلم يقدر على هدايته، ثم اســتغفر له بعد موته فلــم يغفر له، حتى 
نهــاه الله عــن ذلك ففي هذا البيان وأوضح البرهان علــى أنه صلى الله عليه وسلم لا يملك ضراً 
ولا نفعــا ولا عطاءً ولا منعاً، وأن الأمر كله بيد الله فهو الذي يهدي من يشــاء 
ويضل من يشاء ويعطي من يشاء ويمنع من يشاء، ولو كان عنده صلى الله عليه وسلم من هداية 
القلوب ومغفرة الذنوب وتفريج الكروب شــيء لكان أحقُّ الناس به وأولاهم 

من قام معه أتم القيام ونصره.

حۡبَبۡتَ ..(
َ
قال المصنف : )باب قول الله تعالى: إنَِّكَ لََا تَهۡدِي مَنۡ أ

سبب نزولها موت أبي طالب كما سيأتي في حديث الباب.

حۡبَبۡتَ( أي ليس ذلك إليك وإنما عليك البلاغ والله 
َ
)إنَِّكَ لََا تَهۡدِي مَنۡ أ

يهدي من يشاء وله الحكمة البالغة.

)لََا تَهۡدِي( المنفي هنا هداية التوفيــق والقبول وخلق القدرة على الطاعة 
فإن أمر ذلك لله وحده وهو القادر عليه.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 109 برنامج دليل )4( 

والقســم الثاني من الهداية هداية الدلالة والبيان والإرشــاد وهي المذكورة 
في قوله تعالى: 

سۡــتَقيِمٖ﴾ ]الشــورى:52[ فهــو عليه الصلاة  ﴿وَإِنَّكَ لََتَهۡدِيٓ إلََِىٰ صِرَطٰٖ مُّ
والسلام المبين عن الله الدال على شرعه.

َ يَهۡدِي مَن يشََــاءُٓۚ( أي مــن اقتضت حكمتــه أن يهديه فإنه  )وَلَكِٰنَّ ٱللَّهَّ
يهتدي ومن اقتضت حكمته أن يضله أضله.

وجه الدلالة:
إضافــة لما ســبق في أول الباب يقــال إذا كان النبي صلى الله عليه وسلم لم يســتطع أن ينفع 
قرابتــه وأنه ليــس بيده هداية التوفيق فإنه أن ينتفي ذلــك وما دونه عن غيره من 

باب أولى فبطل كل تعلق للمشركين من هذه الأمة بغير الله عز وجل.

)وفي الصحيــح عــن ابن المســيَّب عن أبيه قــال: )لما حضــرت أبا طالب 
الوفــاة جاءه رســول الله صلى الله عليه وسلم وعنــده عبد الله بن أبــي أمية وأبو جهــل، فقال له: 
)يــا عــم، قل: لا إلــه إلا الله، كلمة أحاج لك بها عند الله( فقــالا له: أترغب عن 
ملــة عبد المطلب؟ فأعاد عليه النبي صلى الله عليه وسلم، فأعادا فكان آخر ما قال: هو على ملة 
عبــد المطلب وأبــى أن يقول: لا إلــه إلا الله. فقال النبي صلى الله عليه وسلم: )لأســتغفرن لك 
مــا لم أنه عنك( فأنــزل الله عز وجل: )ما كان للنبي والذين آمنوا أن يســتغفروا 
للمشركين( الآية. وأنزل الله في أبي طالب: )إنك لا تهدي من أحببت ولكن الله 

يهدي من يشاء((.

قوله: وفي الصحيح: أي في الصحيحين.

عن ابن المســيَّب هو سعيد بن المسيب القرشــي المخزومي أحد الفقهاء 
الكبار السبعة من التابعين.



110ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

. عن أبيه( المسيب صحابي بقي إلى خلافة عثمان(

وجده حَزْن صحابي استشهد باليمامة.

)لمــا حضرت أبا طالب الوفاة( أي علاماتهــا ومقدماتها وإلا لو كان انتهى 
إلى المعاينة لم ينفعه الإيمان لو آمن ويدل على ذلك ما وقع من المراجعة بينه 

وبينهم. 

)جاءه رســول الله صلى الله عليه وسلم وعنده عبد الله بن أبي أمية وأبو جهل( وكان الثلاثة 
إذ ذاك على الكفر فقتل أبو جهل على كفره وأسلم الآخران.

قولــه: )يــا عم قل لا إلــه إلا الله( أمره أن يقولها لعلم أبــي طالب بما دلت 
عليه من نفي الشرك بالله وإخلاص العبادة له وحده.

وقوله: )كلمــة أحاج لك بها عند الله( فيه دليل على أن الأعمال بالخواتيم 
وأنه لو قالها معتقداً ما دلت عليه لنفعته.

)فقــالا: أترغب عــن ملة عبد المطلــب( ذكراه بما يهيج نعرتــه، وهي ملة 
عبد المطلب حتى لا يخرج عن ملة آبائه.

وفيه أن أبا جهل ومن معه أعرف بمعنى لا إله إلا الله من كثير من المتأخرين.

)فأعاد عليه النبي صلى الله عليه وسلم فأعادا( هذا فيه الصبر على الدعوة إلى الله تعالى.

)فــكان آخر ما قــال: هو على ملة عبد المطلب( فمات على الشــرك عياذا 
بالله.

وجه الدلالة منه كما تقدم في الآية.



19-)باب ما جاء أن سبب كفر بني آدم وتركِهم دينهم 

هو الغلو في الصالحين(

لمــا ذكر المؤلــف  بعض ما فعلــه عباد القبور مــع الأموات من 
الشــرك أراد أن يبيــن الســبب في ذلك ليُحــذر وهو الغلو مطلقاً، ولا ســيما في 
الصالحيــن، فإنه أصل الشــرك قديماً وحديثاً، لقرب الشــرك بالصالحين من 

النفوس، فإن الشيطان يظهره في قالب المحبة والتعظيم.

والغلو: هو مجاوزة الحد في مدح الشيء أو ذمه.

وضابطــه: تعــدي ما أمــر الله به، وهــو الطغيان الذي نهــى الله عنه في قوله: 
﴿كُُلوُاْ مِن طَيّبَِتِٰ مَا رَزقَۡنَكُٰمۡ وَلََا تَطۡغَوۡاْ فيِهِ فَيَحِلَّ عَلَيۡكُمۡ غَضَبِِيۖ وَمَن 

يََحۡللِۡ عَلَيۡهِ غَضَبِِي فَقَدۡ هَوَىٰ﴾]طه:81[ 
قوله: )الصالحين( الصالح هو الذي قام بحق الله تعالى وحق العباد.

)وقول الله عز وجل: )يا أهل الكتاب لا تغلوا في دينكم ((

ينهــى الله تعالى اليهود والنصــارى في هذه الآية عن تعــدي ما حدده لهم، 
مِرۡتَ وَمَن تاَبَ 

ُ
ونحن كذلك قد نهينا عن الغلو كما قال تعالى: ﴿فَٱسۡتَقِمۡ كَمَآ أ

ْۚ إنَِّهُۥ بمَِا تَعۡمَلوُنَ بصَِيرٞ﴾]هود:112[  مَعَكَ وَلََا تَطۡغَوۡا
وكلا الطائفتين اليهود والنصارى قد غلو في دينهم فقد غلو في عيسى عليه 
الســام مدحاً وقدحــا فاليهود قد غلو في قدحه فقالوا إنــه ولد زنا والنصارى 

غلوا في مدحه فقالوا إنه ابن الله تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً. 

والغلو في الدين يتضمن مفاسد منها:



112ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

1-	أنه يؤدي إلى عبادة المغلو فيه إن كان مدحاً كما هو الواقع.

2-	أنه يؤدي إلى أن يُعجَب المغلو فيه بنفسه ويتعاظم إذا كان الغلو مدحاً.

وجــه الدلالة: أن قولــه تعالى: )لََا تَغلُۡواْ فيِ دِينكُِمۡ( يعم جميع أنواع الغلو 
في الدين ويدخل في ذلك الغلو في الصالحين.

كما أن النصارى لما غلو في مدح عيسى عليه السلام أدى بهم ذلك إلى أن 
اتخذوه إلهاً فكذلك من غلا في الصالحين من هذه الأمة أدى بهم الغلو إلى أن 

يعبدوهم من دون الله تعالى.

)وفي الصحيــح عن ابن عباس  في قــول الله تعالى: )وقالوا لا تذرُنَّ 
آلهتكم ولا تذرُنَّ وداً ولا ســواعاً ولا يغوث ويعوق ونســراً( قال: )هذه أسماء 
رجال صالحين من قوم نوح، فلما هلكوا أوحى الشيطان إلى قومهم أن انصبوا 
إلى مجالســهم التي كانوا يجلســون فيها أنصاباً وســموها بأسمائهم، ففعلوا، 

ولم تعبد، حتى إذا هلك أولئك ونسي العلم، عبدت((

وفي الصحيح: أي البخاري.

نوا أحداً من  ﴿وَقَالـُـواْ لََا تذََرُنَّ ءَالهَِتَكُمۡ﴾ أي لا تتركوا عبادتهــا ولا تمكِّ
إهانتها وهذا من التواصي بالباطل.

)وَلََا تَذَرُنَّ وَدّا وَلََا سُــوَاعا وَلََا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسرۡا( هذه الخمســة كأن 
لها مزية على غيرها من الآلهة لأن قوله: )ءَالهَِتَكُمۡ( يعم جميع الآلهة.

قوله: )هذه أسماء رجال صالحين من قوم نوح(

هــذه أصنــام في قوم نــوح كانوا رجــالًا صالحين فطال علــى قومهم الأمد 
فعبدوهم.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 113 برنامج دليل )4( 

قوله: )أوحى الشيطان( أي وسوس إليهم.

قولــه: )أنصابــا( جمــع نُصُب والمراد بهــا الأصنام المصــورة على صور 
أولئك الصالحين.

قوله: )حتى إذا هلك أولئك( أي الذين صوروا تلك الأصنام ليكون أشوق 
إليهم إلى العبادة وليتذكروا برؤيتها أفعال أصحابها.

قوله: )ونســي العلم( أي ذهــب العلم بذهاب العلمــاء وعم الجهل حتى 
صاروا لا يميزون بين التوحيد والشرك وزالت المعرفة بحال هذه الأصنام وما 

قصده مَنْ صَورها.

قوله: )عبدت من دون الله( 

 وهذا يفيد الحذر من الغلو ومن وسائل الشرك وإن كان القصد بها حسناً.

فإن الشيطان أدخل أولئك في الشرك من باب الغلو في الصالحين والإفراط 
في محبتهم.

)وقال ابن القيم: قال غير واحد من السلف: لما ماتوا عكفوا على قبورهم 
ثم صوروا تماثيلهم، ثم طال عليهم الأمد فعبدوهم(

كلامــه بمعنى مــا تقدم في البخاري إلا أنه ذكــر عكوفهم على قبورهم قبل 
تصويرهم تماثيلهم.

)وعــن عمــر أن رســول الله صلى الله عليه وسلم قــال: )لا تطــروني كما أطــرت النصارى 
ابن مريم، إنما أنا عبد، فقولوا: عبد الله ورسوله( أخرجاه(.

قوله: )لا تطروني( الإطراء مجاوزة الحد في المدح والكذب فيه، والمعنى 



114ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

لا تمدحــوني بالباطــل ولا تجاوزوا الحد في مدحي فتغلــوا في ذلك، كما غلت 
النصارى في عيســى عليه الســام فادَّعوا فيه الإلهية، وإنما أنا عبد كما وصفني 

ربي فقولوا عبد الله ورسوله.

فأبى المشــركون ذلك وارتكبوا ما نهاهــم عنه فغلوا فيه وضاهوا النصارى 
في غلوهم وشــركهم وظنوا أنهم إذا وصفوه بأنه عبد الله ورســوله وأنه لا يدعى 
ولا يستغاث به ولا ينذر له ولا يطاف بحجرته وأنه ليس له من الأمر شيء ولا 
يعلــم الغيب إلا ما علمه الله أن في ذلك هضماً لجنابه وغضاً من قدره فرفعوه 
فوق منزلته وادعوا فيه ما ادعت النصارى في عيسى أو قريباً منه فسألوه مغفرة 

الذنوب وتفريج الكروب.

فأظهر لهم الشــيطان هذا الشرك العظيم في قالب محبة النبي صلى الله عليه وسلم وتعظيمه 
وهذا شــأن الشيطان لابد وأن يمزج الحق بالباطل ليروج على العوام الذين لم 
يســتضيئوا بنور العلم وإنما يحصل تعظيــم النبي صلى الله عليه وسلم باتباع أمره واجتناب نهيه 

والدعوة إلى دينه ونصرته ومحبة أوليائه ومعاداة من خالفه.

)وقــال: قال رســول الله صلى الله عليه وسلم: )إياكــم والغلو، فإنما أهلك مــن كان قبلكم 
الغلو((

ولفــظ الحديــث عند الإمــام أحمد عن ابــن عباس  قــال: قال لي 
رســول الله صلى الله عليه وسلم غداة جمــعٍ: »هلم القط لــي« فلقطت له حصيــات هن حصى 
الخَذْف فلما وضعهن في يده قال: »نعَم بأمثال هؤلاء. وإياكم والغلو في الدين«.

وهــذا الحديــث لفــظ عام في جميــع أنواع الغلو ســواء في الاعتقــادات أو 
الأعمال.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 115 برنامج دليل )4( 

ويستفاد من هذا الحديث تحريم الغلو من وجهين:

1-	تحذيره صلى الله عليه وسلم والتحذير نهي وزيادة.

2-	 أنه بين أن الغلو ســبب لإهلاك الأمم كما هلك من قبلنا وما كان سبباً 
للهلاك كان محرماً.

)ولمســلم عن ابن مسعود أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: )هلك المتنطعون( قالها 
ثلاثاً(

المتنطعون: هم أهل الغلو. وفيه النهي عن التنطع؛ لأنه سبب للهلاك.



20-)باب ما جاء من التغليظ فيمن عبد الله عند قبر 

رجل صالح فكيف إذا عبده؟(

)التغليظ( أي التشديد )عَبَدَ الله(: أي وعبدَ الله وحده.

)فكيف إذا عبده( أي فكيف إذا عبَدَ القبر أو عبَدَ الرجل الصالح.

فعبــادة الله وحــده عند قبر الرجل الصالح وســيلة إلــى عبادته من دون الله 
تعالى ووسائل الشرك محرمة لأنه من أعظم الذنوب.

وصورة ما يفعله بعض الناس من العبادة لله تعالى عند القبور أن يأتي إلى قبر 
الرجــل الصالح فيتحرى ذلــك المكان ليعبد الله تعالى عنده دون ما ســواه رجاء 
بركــة البقعــة وهذا يروج على كثيرين من أن ما حــول قبور الصالحين مبارك وأن 
العبادة عندها ليست كالعبادة عند غيرها وأنها تتنزل عندها الرحمات ونحو ذلك.

)في )الصحيــح( عن عائشــة  أن أم ســلمة ذكرت لرســول الله صلى الله عليه وسلم 
كنيســة رأتها في أرض الحبشــة ومــا فيها من الصــور. فقال: )أولئــك إذا مات 
فيهم الرجل الصالح أو العبد الصالح بنوا على قبره مسجداً، وصوروا فيه تلك 
الصور أولئك شــرار الخلق عند الله( فهؤلاء جمعــوا بين الفتنتين، فتنة القبور، 

وفتنة التماثيل(

)في الصحيح( أي الصحيحين.

)أم سلمة( ، وكانت قد هاجرت مع أبي سلمة  إلى الحبشة 
ولما توفي زوجها تزوجها النبي صلى الله عليه وسلم ماتت سنة 62 هـ.

)من الصور( الظاهر أنها صور مجسمة وتماثيل منصوبة.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 117 برنامج دليل )4( 

)أولئك( بفتح الكاف وكسرها والمراد نصارى الحبشة أو من فعل فعلهم.

)إذا مــات فيهم الرجل الصالح أو العبد الصالح( هذا والله أعلم شــك من 
الراوي 

)بنوا على قبره مسجداً( أي موضعاً للعبادة وإن لم يسم مسجداً كالكنائس 
والمشاهد.

. وصوروا فيه تلك الصور( أي التي رأت أم سلمة(

)أولئك شرار الخلق عند الله( وهذا يدل على تحريم هذا الفعل.

وإنما كان مَن فَعَل ذلك موصوفا بشــرار الخلق لأنهم فعلوا ما هو وســيلة 
إلى الشرك الذي هو أعظم الذنوب.

)فهؤلاء جمعوا بين الفتنتين فتنة القبور وفتنة التماثيل( هذا من كلام شيخ 
الإسلام ابن تيمية  فإن الفتنة بالقبور كالفتنة بالتماثيل أو أشد.

وإنما سمي ذلك فتنة لأنها سبب لصد الناس عن دينهم وكل ما كان كذلك 
ِينَ فَتَنُواْ ٱلمُۡؤۡمِنيَِن وَٱلمُۡؤۡمِنَتِٰ ثُمَّ لمَۡ يَتُوبُواْ  فإنــه من الفتنة قال تعالى: ﴿إنَِّ ٱلَّذَّ
فَلَهُمۡ عَــذَابُ جَهَنَّمَ وَلهَُمۡ عَذَابُ ٱلۡۡحَريِقِ﴾]البروج:10[ أي فعلوا ما يصدونهم 

به عن دينهم.

)ولهمــا عنها قالت: )لما نُزل برســول الله صلى الله عليه وسلم طفق يطرح خميصة له على 
وجهــه، فــإذا اغتم بها كشــفها، فقــال ـ وهو كذلــك ـ : ))لعنة الله علــى اليهود 
والنصارى، اتخذوا قبور أنبيائهم مســاجد(( يحذر ما صنعوا، ولولا ذلك أبرز 

قبره، غير أنه خشي أن يتخذ مسجداً، أخرجاه(



118ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

)لما نُزل برسول الله صلى الله عليه وسلم ( أي نزل به ملك الموت والملائكة الكرام عليهم 
السلام.

أي أنه في حالة الاحتضار.

)طَفِق( معناه: جعل )يطرح خميصة( كساء له أعلام.

)فــإذا اغتــم بهــا كشــفها( أي عن وجهــه، والمعنــى إذا احتبس نَفَسُــه عن 
الخروج كشفها عن وجهه.

)فقــال وهو كذلك لعنة الله علــى اليهود والنصارى اتخــذوا قبور أنبيائهم 
مساجد(

فمن فعل فعل اليهود والنصارى من اتخاذ القبور مساجد فهو ملعون. 

ومعنى اتخاذ القبور مساجد:

الصلاة على القبور بمعنى السجود عليها. 	-

السجود إليها واستقبالها بالصلاة والدعاء. 	-

بناء المساجد عليها وقصد الصلاة فيها. 	-

)اتخذوا قبور أنبيائهم مســاجد( هذه الجملة تعليلية كأن قائلاً يقول: لماذا 
لعنهم النبي صلى الله عليه وسلم فالجواب أنهم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد.

وكل من اتخذ القبور مكاناً للعبادة فقد اتخذها مســجداً ســواء بنى عليها 
مســجداً أم لا وكذلك كل من بنــى على القبور بناءً يتعبد فيــه فقد اتخذ القبور 

مساجد وإن لم يسمِّ هذا البناء مسجداً.

. قوله: )يحذر ما صنعوا( الظاهر أن هذا من كلام عائشة



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 119 برنامج دليل )4( 

فالنبــي صلى الله عليه وسلم لعن اليهود والنصارى على ذلك تحذيراً لأمته من الوقوع فيما 
صنعوا وذلك سداً للذريعة الموصلة إلى الشرك.

ومع هذا فقد وقع الكثير من الناس فيما حذرهم منه بل اعتقدوا ذلك قربة 
من القربات وهو من أعظم المنكرات.

)ولولا ذلك( أي ما كان يُحذر من اتخاذ قبره صلى الله عليه وسلم مسجداً.

)لأبُْرِز قبره( من قبور أصحابه  في البقيع.

)غيــر أنــه خشــي أن يتخذ مســجداً( بالفتــح أي خشــي صلى الله عليه وسلم أن يُتخذ قبره 
مسجداً.

وبالضــم يحتمل أن يكون أصحابــه  خافوا أن يقع ذلك من بعض 
الأمة لما رأوا من التحذير منه والنهي عنه.

والعلــة الثانية في عــدم إبراز قبره قول أبي بكر  أنه ســمع النبي صلى الله عليه وسلم 
يقول:«إن الأنبياء يقبرون حيث يقبضون«.

وجه الدلالة من الحديث: 

أن النبي صلى الله عليه وسلم وهو في تلك الشدة والغم لم يغفل عن تحذير أمته من وسائل 
الشرك ولعن من اتخذ قبور أنبيائهم مساجد.

)ولمســلم عــن جندب بن عبد الله قال: ســمعت النبــي صلى الله عليه وسلم قبل أن يموت 
بخمس وهو يقول: )إني أبرأ إلى الله أن يكون لي منكم خليل، فإن الله قد اتخذني 
خليــاً، كما اتخــذ إبراهيم خليلاً، ولو كنت متخذاً مــن أمتي خليلاً، لاتخذت 
أبا بكر خليلاً، ألا وإن من كان قبلكم كانوا يتخذون قبور أنبيائهم مســاجد، ألا 

فلا تتخذوا القبور مساجد، فإني أنهاكم عن ذلك((



120ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

قوله: )إني أبرأ إلى الله( البراءة هي التخلي.

قوله: )أن يكون لي منكم خليل( الخليل هو المحبوب غاية الحب مشــتق 
من الخلة وهي تخلل المودة في القلب كما قال الشاعر:

مني الــروح  مسلك  تخللت  الخليــــل خليـــــــلاً قد  وبذا سمي 

وإنما كان ذلك لأن قلبه قد امتلأ من محبة الله وتعظيمه ومعرفته فلا يســع 
خُلة غيره.

قوله: )فإن الله قد اتخذني خليلاً .....( 

  قوله: )ولو كنــت ....( فيه دليل على أن الصديق أفضل الصحابة
وعنهم. وفيه الرد على الرافضة وعلى الجهمية.

والرافضــة هم أول من بنى على القبور مســاجد وبســببهم حدث الشــرك 
وعبادة القبور.

وهما شر أهل البدع.

قوله: )ألا وإن من كان قبلكم كانوا يتخذون قبور انبيائهم مســاجد( ...... 
إلخ

دلالته كالذي قبله.

)فقد نهى عنه في آخر حياته، ثم إنه لعن ـ وهو في السياق ـ من فعله، والصلاة 
عندها من ذلك، وإن لم يُبْنَ مسجد، وهو معنى قولها: خشي أن يتخذ مسجداً، 
فإن الصحابة لم يكونوا ليبنوا حول قبره مســجداً، وكل موضع قصدت الصلاة 
فيه فقد اتخذ مســجداً، بل كل موضع يصلى فيه يســمى مسجداً، كما قال صلى الله عليه وسلم: 

)جعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً(. 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 121 برنامج دليل )4( 

قولــه: )فقد نهى عنه في آخر حياته( هذا من كلام شــيخ الإســام بن تيمية 
.

. والمراد كما في حديث جندب

قولــه: )ثــم إنه لعن - وهو في الســياق- مــن فعله( كما في حديث عائشــة 
 

قوله: )والصلاة عندها من ذلك( أي من اتخاذها مساجد الملعون فاعله.

وقد قال عليه الصلاة والسلام: »الأرض كلها مسجد إلا المقبرة والحمام«.

والصحيــح أن علــة النهي هي مظنة اتخاذها أوثانــا ولئلا تتخذ ذريعة إلى 
نوع من الشــرك بالعكــوف عليها وتعلق القلوب بها رغبــة ورهبة ولما في ذلك 

من مشابهة الكفار بالصلاة عند القبور.

وقــد بلغ الغلو في قبــور الصالحين إلى أن يقول بعضهم: الكعبة في الصلاة 
قبلة العامة والصلاة إلى قبر الشيخ فلان مع استدبار الكعبة قبلة الخاصة. وهذا 

الكلام كفر بالإجماع.

حتــى إن بعــض القبــور يُجتمع عندهــا في يوم من الســنة ويُســافر إليها إما 
في شــهر الله المحــرم أو رجــب أو شــعبان أو ذي الحجة بحيــث تُقصد في يوم 
معيــن كما تقصد عرفة ومنى ومزدلفة في أيام معلومة، ومنهم من يقصد الدعاء 
والتعبد عندها كما يُقصد بيت الله الحرام لذلك، حتى إن بعضهم يسميه الحج، 
ويقــول نريد الحج إلى قبر فلان، بل بعضهم يكــون هذا الحج عنده أعظم من 

الحج إلى بيت الله الحرام ويسمونه الحج الأكبر.

حتى صنف بعضهم كالشيخ المفيد كتاباً في مناسك المشاهد.



122ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

ولبعض الشعراء الرافضة قوله:

فما لمكــــــه معنى مثل معناهــاهي الطفوف فطف سبعاً بمغناها

. والطفوف أرض كربلاء التي قتل فيها الحسين

ثــم قال المصنف : »والصلاة عندها مــن ذلك ... كما قال عليه 
الصلاة والسلام: جعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً » فسمى الأرض مسجداً 

تجوز الصلاة في كل بقعة منها إلا ما استثني.

كمــا إذا عرض لمــن أراد أن يصلي فأوقع الصــاة في ذلك الموضع الذي 
حانــت الصلاة عنده من غيــر أن يقصد ذلك الموضــع بخصوصه فصار بفعل 

الصلاة فيه مسجداً.

ودل هذا الحديث على أن من دفن شــخصاً في مســجد وجب عليه نبشــه 
وإخراجه من المســجد ومن بنى مســجداً على قبر وجب هدمه. قال ابن تيمية 
:«وهذه المســاجد المبنية على قبور الأنبيــاء والصالحين أو الملوك 
أو غيرهــم تتعين إزالتها بهــدم أو بغير هذا مما لا أعلم فيــه خلافاً بين العلماء 

المعروفين«.

)ولأحمد بسند جيد عن ابن مسعود  مرفوعاً: )إن من شرار الناس 
من تدركهم الســاعة وهم أحياء والذين يتخذون القبور مساجد( رواه أبو حاتم 

في صحيحه(.

قوله: )إن من شرار الخلق من تدركهم الساعة وهم أحياء( 

وهــذا يتعارض في الظاهر مــع حديث: »لا تزال طائفة من أمتي على الحق 
ظاهرين حتى يأتي أمر الله« متفق عليه وفي رواية لمسلم: »حتى تقوم الساعة «.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 123 برنامج دليل )4( 

والجمع بينهما أن المراد بالحديث الثاني أي إلى قرب قيام الســاعة وليس 
إلى قيامها بالفعل، لأنها لا تقوم إلا على شرار الخلق، فالله يرسل ريحاً تقبض 

روح كل مؤمن ولا يبقى إلا شرار الخلق وعليهم تقوم الساعة.

قوله: )والذين يتخذون القبور مساجد( أي ومن شرار الخلق من يتخذون 
.....



21-)باب ما جاء أن الغلو في قبور الصالحين يصيرها 

أوثاناً تعبد من دون الله(

أراد المصنف  بهذه الترجمة أموراً:

1-	التحذير من الغلو في قبور الصالحين.

2-	أن الغلو فيها يؤول إلى عبادتها.

3-	أنها إذا عبدت سميت أوثاناً ولو كانت قبور الصالحين.

4-	التنبيه على العلة في المنع من البناء عليها واتخاذها مساجد.

وزيارة القبور على ثلاثة أقسام:

1-	قسم مشروع: ومطلوب لأجل الدعاء للأموات والترحم عليهم وتذكر 
الموت لقوله عليه الصلاة والسلام: »زوروا القبور فإنها تذكركم الآخرة« رواه 

أحمد.

. وكان النبي صلى الله عليه وسلم يزورها وكذلك أصحابه

2-	قسم بدعي: وهو زيارة القبور للقراءة عندها أو الصلاة عندها أو للذبح 
لله عــز وجل، أي يعتقــد الزائر أن عبادة الله تعالى عند القبــور لها فضيلة، فهذا 

بدعة ومن وسائل الشرك.

3-	قســم شــركي: وهو زيارة القبور لدعاء أهلها والاستغاثة بهم أو الذبح 
لهم أو النذر لهم ونحو ذلك من الشركيات.

)روى مالــك في )الموطأ(: أن رســول الله صلى الله عليه وسلم قــال: )اللهم لا تجعل قبري 
وثناً يعبد، اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد((



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 125 برنامج دليل )4( 

دل هــذا الحديث على أن قبر النبي صلى الله عليه وسلم لو عبــد لكان وثناً فما الظن بغيره 
من القبور التي عبدت من دون الله.

وإنما ســأل النبــي صلى الله عليه وسلم ذلك لأن من كان قبلنا كانــوا يتخذون قبور أنبيائهم 
مســاجد وعبدوا صالحيهم فســأل النبي صلى الله عليه وسلم ربه ألا يجعــل قبره وثناً يعبد لأن 

دعوته كلها التوحيد ومحاربة الشرك.

ودل الحديث على أن الوثن هو ما يباشــر العابد من القبور والتوابيت التي 
عليها.

وإن وجــد من يعبد الرســول صلى الله عليه وسلم بعيداً عن قبره فهذا قــد اتخذه وثناً لكن 
القبر نفسه لم يجعل وثناً.

وفي مغــازي ابن اســحاق من طريق أبــي العالية قال: لما فتحنا تُســر))))( 
وجدنا في بيت مال الهرمزان سريراً عليه رجل ميت عند رأسه مصحف فأخذنا 
المصحف فحملناه إلى عمر فدعا له كعباً فنســخه بالعربية فأنا أول رجل قرأه 

من العرب قرأته مثل ما أقرأ القرآن . . .

قال: فمــا صنعتم بالرجل؟ قال: حفرنا له بالنهار ثلاثة عشــر قبراً متفرقاً، 
فلما كان بالليل دفناه وسوينا القبور كلها؛ لنعميه على الناس لا ينبشونه . . .

قلــت: من كنتم تظنون الرجل؟ قال: رجــل يقال له دانيال، فقلت: منذ كم 
وجدتموه مات؟ قال: منذ ثلاثمائة سنة، قلت: ما كان تغير منه شيء؟ قال: لا، 

إلا شعيرات من قفاه، إن لحوم الأنبياء لا تبليها الأرض.

. مدينة بالمشرق فتحت في خلافة عمر (((



126ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

قال ابن كثير في البداية وهذا إســناد صحيح إلى أبي العالية، ولكن إن كان 
تاريخ وفاته محفوظاً من ثلاثمائة سنة فليس نبياً، بل هو رجل صالح))).

قال ابــن القيم : ففي هذه القصة ما فعلــه المهاجرون والأنصار 
مــن تعمية قبره لئــا يُفتتن به ولم يــرزوه للدعاء عنده والتبرك بــه ولو ظفر به 

المتأخرون لجالدوا عليه بالسيوف ولعبدوه من دون الله تعالى. ا.هـ.

قوله: )اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد(.

فيــه الترهيــب من اتخــاذ قبور الأنبياء مســاجد، وأنــه من كبائــر الذنوب، 
ووسائل الشرك.

)ولابن جرير بســنده عن ســفيان عن منصور عن مجاهد: ) أفرءيتم اللات 
والعــزى  ( قال: كان يلت لهم الســويق فمات فعكفــوا على قبره، وكذلك قال 

أبو الجوزاء عن ابن عباس: كان يلت السويق للحاج(

مناســبته للترجمة: أنهم غلو فيــه لصلاحه حتى عبدوه وصار قبره وثناً من 
أوثان المشركين.

)وعــن ابــن عبــاس  قــال: لعــن رســول الله صلى الله عليه وسلم زائــرات القبور، 
والمتخذين عليها المساجد والسرج. رواه أهل السنن(.

قولــه: »والســرج«: جمع ســراج، توقد عليها الســرج ليلا ونهــارا تعظيما 
وغلوا فيها.

))) لأنــه ليس بين نبينا وعيســى عليهما الصلاة والســام نبــي؛ لما روى البخــاري في صحيحه عن أبي 
هريرة  قال: ســمعت رســول الله صلى الله عليه وسلم يقول: »أنا أولى الناس بابن مريم والأنبياء أولاد علات 

ليس بيني وبينه نبي«.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 127 برنامج دليل )4( 

وهذا الحديث يدل على تحريم زيارة النســاء للقبور، بل على أنه من كبائر 
الذنوب; لأن اللعن لا يكون إلا على كبيرة، ويدل على تحريم اتخاذ المساجد 

والسرج عليها، وهو كبيرة من كبائر الذنوب للعن فاعله.

وجــه الدلالة منه: أن اتخاذ المســاجد عليها وإســراجها غلو فيها، فيؤدي 
بعد ذلك إلى عبادتها.



22-)باب ما جاء في حماية المصطفى صلى الله عليه وسلم جناب 

التوحيد وسده كل طريق يوصل إلى الشرك(

جنــاب التوحيد: أي جانــب التوحيد، والمراد حمايــة جانب التوحيد من 
الشرك وأسبابه.

وسده كل طريق يوصل إلى الشرك: ولو من بعيد، فقطع الذرائع الموصلة إليه.

قال الشيخ سليمان بن عبد الله  في التيسير: )واعلم أن في الأبواب 
المتقدمة شــيئًا من حمايته صلى الله عليه وسلم لجناب التوحيــد، ولكن أراد المصنف هنا بيان 
حمايتــه الخاصــة. ولقد بالــغ صلى الله عليه وسلم وحذر وأنذر، وأبدأ وأعــاد، وخص وعم في 
حماية الحنيفية الســمحة التي بعثه الله بها، فهي حنيفية في التوحيد، ســمحة في 

العمل(.

)وقــول الله تعالــى: )لقد جاءكم رســول من أنفســكم عزيز عليــه ما عنتم 
حريص عليكم( الآية(

نفُسِكُمۡ عَزيِزٌ عَلَيۡهِ مَا عَنتُِّمۡ 
َ
قول الله تعالى: ﴿لَقَدۡ جَاءَٓكُمۡ رسَُولٞ مِّنۡ أ

حَريِصٌ عَلَيۡكُم بٱِلمُۡؤۡمِنيَِن رءَُوفٞ رَّحِيمٞ﴾]التوبة:128[
الجملــة مؤكــدة بثلاثــة مؤكدات: )القَسَــم - الــام - وقد( وهــي مؤكدة 
لجميع مدخولها بأنه رســول وأنه من أنفســهم وأنه عزيز عليه ما يشــق عليهم 

وأنه بالمؤمنين رؤوف رحيم.

 َ مِّيِّّۧنِۧ
ُ
ِي بَعَثَ فِِي ٱلۡۡأ والخطاب للعرب في قول الجمهور قال تعالى: ﴿هُوَ ٱلَّذَّ

رسَُــولٗٗا مِّنۡهُمۡ يَتۡلوُاْ عَلَيۡهِمۡ ءَايَتٰهِۦِ وَيُزَكّيِهِمۡ وَيُعَلّمُِهُمُ ٱلۡكِتَبَٰ وَٱلۡۡحكِۡمَةَ وَإِن 
بيِٖن﴾]الجمعة:2[ كََانوُاْ مِن قَبۡلُ لَفِِي ضَلَلٰٖ مُّ



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 129 برنامج دليل )4( 

فعلــى هذا يكــون معنى قولــه تعالى: )من أنفســكم( أي من جنســكم أي 
العرب أي ترجعون أنتم وإياه إلى نفس واحدة.  

وإنما خوطب العرب بذلك دون غيرهم مع كونه قد بُعث إلى الناس كافة 
لأن منَّة الله به عليهم أعظم من غيرهم لكونه منهم وهذا تشريف لهم.

هِ مَــا عَنتُِّمۡ( أي يصعــب عليه ما يشــق عليكم، والعنت  قولــه: )عَزِيــزٌ عَلَيۡ
بمعنى المشقة.

قوله: )حَريِصٌ عَلَيۡكُم( أي باذل غاية الجهد في مصلحتكم.
قوله: )بٱِلمُۡؤۡمِنيَِن رءَُوف رَّحِيم( ]التوبة:128[ الرأفة أشد الرحمة وأرقها.

وقوله بالمؤمنين أي لا بغيرهم كما يفيده تقديم الجار والمجرور. 
وجــه الدلالة: أن هذه الآية تضمنت وصف النبي صلى الله عليه وسلم بهذه الأوصاف التي 
ــغ البلاغ المبين، وأعظم مــا يبلِّغه هو التوحيد،  تقتضــي النصح لأمته، وأن يُبلِّ
وحماية جنابه، والتحذير من الشــرك، وسد الطرق الموصلة إليه، وأعظم ذلك 
الفتنــة بالقبور، فإن الغلو فيها هو الذي جــر الناس في قديم الزمان وحديثه إلى 
الشــرك، ولــذا حذر النبــي صلى الله عليه وسلم من الغلــو في القبور حتى في قــره صلى الله عليه وسلم الذي هو 

أشرف القبور، فنهى عن اتخاذه عيدًا، ودعا الله أن لا يجعله وثناً يعبد.

)عن أبي هريرة  قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: )لا تجعلوا بيوتكم قبوراً، 
ولا تجعلــوا قبري عيــداً، وصلوا عليّ، فإن صلاتكــم تبلغني حيث كنتم( رواه 

أبو داود بإسناد حسن، ورواته ثقات(

)لا تجعلــوا بيوتكــم قبــوراً ...( أي لا تعطلوهــا من الصــاة فيها فتكون 
كالقبــور، ويــدل له حديث ابن عمر  عن النبــي صلى الله عليه وسلم، قال: »اجعلوا من 
صلاتكم في بيوتكم، ولا تتخذوها قبورا« رواه البخاري 432، ومسلم 777. 



130ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

وهذا يدل على أن المتقرر عندهم أن المقابر لا يصلى فيها.

وفي صحيح مســلم عن أبــي هريرة : »لا تجعلــوا بيوتكم مقابر إن 
الشيطان ينفر من البيت الذي تقرأ فيه سورة البقرة«.

وكل هذا إبعاد للأمة عن الشرك.

وقيــل المراد بقوله: »لا تجعلوا بيوتكم قبوراً« أي لا تدفنوا فيها. وهذا هو 
ظاهــر اللفــظ، لكن أُورد عليه دفنه صلى الله عليه وسلم في بيتــه، وأجيب أن ذلك من خصائصه 

عليه الصلاة والسلام حيث دفن في بيته لسببين:

1-	ما جاء في الحديث أن الأنبياء عليهم السلام يدفنون حيث يقبضون.

2-	ما ذكرته عائشة  من أنه خُشي أن يتخذ مسجداً.

وكلا المعنيين صحيح فلا يجوز أن يُدفن الإنسان في بيته بل يدفن في مقابر 
المســلمين لأن هذه هي العادة المتبعة منذ عهد النبي صلى الله عليه وسلم إلى اليوم ولأن دفنه 

في بيته قد يكون وسيلة إلى الشرك فربما يعظم هذا المكان.

وجــه الدلالة من الحديث: أنــه نهى عن ترك الصلاة في البيوت لئلا تشــبَّه 
بالمقابر فدل على أن المقابر ليست محلاً للصلاة، لأن الصلاة فيها ذريعة إلى 

الشرك، وهذا من حمايته صلى الله عليه وسلم جناب التوحيد، وسده طرق الشرك.

ويســتثنى من ذلك الصلاة على الميت في المقبرة، ســواء أصلي عليه قبل 
دفنه، أم صلي على قبره إلى شهر من دفنه.

والحديــث يدل علــى أن الأفضل للمرء أن يجعل من صلاته في بيته وذلك 
جميع النوافل لقوله صلى الله عليه وسلم: »أفضل صلاة المرء في بيته إلا المكتوبة«. متفق عليه. 

إلا ما ورد في الشرع أن يفعل في المسجد من النوافل.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 131 برنامج دليل )4( 

قوله: »ولا تجعلوا قبري عيداً«.

العيد اسم لما يعتاد فعله أو التردد عليه.

أي لا تترددوا على قبري وتعتادوا ذلك ســواء قيد ذلك بالســنة أو الشــهر 
أو الأســبوع وإنما يزار قبره عليه الصلاة والســام لسبب كما لو قدم من السفر 

فذهب إلى قبره فزاره أو زاره ليتذكر الآخرة كغيره من القبور.

قال في التيســير: »وذلك يدل على المنع في جميع القبور لأن قبر النبي صلى الله عليه وسلم 
أفضــل قبر على وجه الأرض وقد نهى عــن اتخاذه عيداً فقبر غيره أولى بالنهي 

كائناً من كان«.

قوله: )وصلوا علي فإن صلاتكم ...( 

َ وَمَلَٰٓئكَِتَهُۥ يصَُلُّونَ  صلــوا: هذا أمر وقد أمر الله بذلك في قولــه: ﴿إنَِّ ٱللَّهَّ
ِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيۡهِ وسََلّمُِواْ تسَۡليِمًا﴾]الأحزاب:56[ هَا ٱلَّذَّ يُّ

َ
أ ۚ يَٰٓ ِ عََلَىَ ٱلنَّبِِيّ

ومعنى الصلاة من الله تعالى على رسوله صلى الله عليه وسلم ثناؤه عليه في الملأ الأعلى.

قوله: )فإن صلاتكم تبلغني حيث كنتم(

هِ مَلََائكَِةً سَيَّاحِينَ  عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بن مسعود  قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم: »إنَِّ للَِّ
لََامَ« رواه النسائي 1282، وصححه الألباني. تيِ السَّ فيِ الْْأرَْضِ يُبَلِّغُونيِ منِْ أُمَّ

وقال ابن القيم : وهذا إسناد صحيح))).

مُ عَلَيَّ  وعَــنْ أَبـِـي هُرَيْرَةَ  أَنَّ رَسُــولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم قَالَ: »مَا منِْ أَحَدٍ يُسَــلِّ
ــاَمَ« رواه أبو داود 2041، وحســنه  إلَِّاَّ رَدَّ الُلَّه عَلَــيَّ رُوحِي حَتَّى أَرُدَّ عَلَيْهِ السَّ

الألباني.

))) جلاء الأفهام ص  60.



132ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

قال شــيخ الإســام إســناد جيد.))) وصححه النــووي في الأذكار ورياض 
الصالحين.

وقــال النبي صلى الله عليه وسلم: )إنَّ من أفضل أيامكم يــوم الجمعة ...، فأكثروا عليَّ من 
.((() الصّلاة فيه؛ فإنَّ صلاتكم معروضة عليَّ

)وعــن علي بن الحســين: أنــه رأى رجلاً يجيء إلى فرجــة كانت عند قبر 
النبــي صلى الله عليه وسلم، فيدخــل فيها فيدعو، فنهــاه، وقال: ألا أحدثكم حديثاً ســمعته من 
أبــي عن جــدي عن رســول الله صلى الله عليه وسلم قال: )لا تتخــذوا قبري عيــداً، ولا بيوتكم 

قبوراً، وصلوا عليّ فإن تسليمكم يبلغني أين كنتم( رواه في المختارة(

قولــه: )وعن علي ابن الحســين( بن علي بن أبــي طالب  الملقب 
بزين العابدين.

)أنــه رأى رجلاً يجــيء إلى فرجة ))) كانت عند قــر النبي صلى الله عليه وسلم فيدخل فيها 
فيدعو(

هــذا الرجل لــم يتكرر منه المجيء إلــى هذه الفرجة إلا لاعتقــاده أن فيها 
فضلاً وكونه يظن أن الدعاء عند القبر له مزية فتح باب ووسيلة إلى الشرك.

)فنهاه( أي طلب منه الكف عن ذلك.

)ســمعته من أبي عن جدي عن رســول الله صلى الله عليه وسلم( أبوه الحســين وجده علي 
.

))) الفتاوى )213/1(.
))) أخرجــه أبــو داود )1047(، والنســائي )1374(، وابــن ماجــه )1085(، والحاكــم )278/1(، 

وصحّحه على شرط البخاري، ووافقه الذّهبي. وصحّحه الألباني )صحيح ابن ماجه 896(.
))) الفرجة هي الكوة في الجدار والخوخة ونحوهما.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 133 برنامج دليل )4( 

)لا تتخذوا قبري عيداً( تقدم الكلام عليه.

)ولا بيوتكم قبوراً( كذلك.

)وصلوا علي فإن تسليمكم يبلغني أين كنتم(

أي صلــوا علي في أي مكان كنتم، فإن تســليمكم يصلني مهما بعدتم. ولا 
حاجة إلى المجيء إلى القبر للسلام والصلاة علي عنده.



23-باب ما جاء أن بعض هذه الأمة يعبد الأوثان

)بعــض هــذه الأمة( أي لا كلهــا لأن في هذه الأمة طائفــة لا تزال منصورة 
على الحق حتى قيام الساعة.

)الأوثــان( جمع وثن والوثن يطلق على كل ما قصد بنوع من أنواع العبادة 
من دون الله من القبور والمشاهد والأصنام وغيرها.

مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد:

قال الشيخ ســليمان  في التيسير: »أراد المصنف  بهذه 
الترجمــة الــرد على عباد القبور الذين يفعلون الشــرك ويقولــون: إنه لا يقع في 
هذه الأمة المحمدية وهم يقولون: لا إله إلا الله محمد رسول الله، فبين في هذا 
الباب من كلام الله وكلام رسول الله صلى الله عليه وسلم ما يدل على تنوع الشرك في هذه الأمة 
ورجــوع كثير منها إلى عبادة الأوثــان وإن كانت طائفة منها لا تزال على الحق 

لا يضرهم من خالفهم حتى يأتي أمر الله تبارك وتعالى«.

واحتج هؤلاء القبوريون على أن الشرك لا يقع في هذه الأمة بما رواه مسلم 
أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: »إن الشــيطان أيس مــن أن يعبده المصلون في جزيرة العرب 

ولكن في التحريش بينهم«.

والجواب عنه من وجهين:

أن الشيطان أيس بنفسه ولم يؤيِّسه الله تعالى فلا يدل ذلك على عدم وقوع 
الشــرك لأن الشــيطان لا يعلم الغيــب والنبي صلى الله عليه وسلم قد أخبر بوقــوع المخالفة في 

ذلك كما في قوله عليه الصلاة والسلام: »لتركبن سنن من كان قبلكم ....«



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 135 برنامج دليل )4( 

ولكــن الشــيطان لمــا رأى عــز الإســام وظهــور التوحيد علــى الكفر في 
جزيرة العرب أيــس أن يعبده المصلون في هذه الجزيرة وإلا فهو حريص على 

إغواء بني آدم.

2- أن قوله صلى الله عليه وسلم: »أيس أن يعبده المصلون« إشــارة إلى أنه أيس من عبادة 
المصلين له والمراد بهم من أقام الصلاة على حقيقتها فإنها تنهاه عن الفحشــاء 
والمنكر وأعظم المنكر الذي ســينكره المصلي هو الشــرك بالله جل وعلا فإن 

الشيطان ييئس أن يعبده من أقام الصلاة على حقيقتها.

)وقــول الله تعالــى: )ألــم تر إلــى الذين أوتــوا نصيباً من الكتــاب يؤمنون 
بالجبت والطاغوت(( 

وتوُاْ نصَِيبٗا مِّــنَ ٱلۡكِتَبِٰ يؤُۡمِنُونَ 
ُ
ِيــنَ أ لمَۡ ترََ إلََِى ٱلَّذَّ

َ
قــال الله تعالــى: ﴿أ

ِينَ ءَامَنُواْ  هۡدَىٰ مِنَ ٱلَّذَّ
َ
ؤُلََاءِٓ أ ِينَ كَفَرُواْ هَٰٓ غُٰوتِ وَيَقُولـُـونَ للَِّذَّ بۡتِ وَٱلطَّ بٱِلۡۡجِ

سَبيِلًًا﴾]النساء:51[ 
الاستفهام في هذه الآية للتقرير والتعجب.

)أُوتُواْ نَصِيبًا( أُعطو حظاً.

نَ الْكتَِابِ( أي المنزل والمراد به التوراة والإنجيل. )مِّ

قوله: )يُؤْمنِوُنَ باِلْجِبْتِ وَالطَّاغُوتِ( أي يصدقون بهما.

وعن عمر بن الخطاب : الجبت: الســحر، والطاغوت: الشيطان. 
علقه البخاري في صحيحه. وقال الحافظ في الفتح: إسناده قوي.

وقيل: الجبت: الكاهن، وقيل الجبت: الشرك وقيل الأصنام.



136ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

والطاغوت: مأخوذ من الطغيان وهو مجاوزة الحد ولهذا يعرف ابن القيم 
 الطاغوت: كل ما تجاوز به العبد حده من معبود أو متبوع أو مطاع.

وجه مناسبة الآية للباب: 

أن الإيمــان بالجبت والطاغــوت وقع من الذين أوتوا الكتــاب من اليهود 
والنصــارى والنبي صلى الله عليه وسلم أخــر أن ما وقع في الأمم قبلنا ســيقع في هذه الأمة كما 
قال في حديث أبي ســعيد : »لتتبعن ســنن من كان قبلكم ...« فدل ذلك 

على أن من هذه الأمة من سيقع في الشرك.  

)وقولــه تعالــى: )قل هل أُنبئُكُم بشــرٍ مــن ذلك مثوبة عنــد الله من لعنه الله 
وغضب عليه وجعل منهم القردة والخنازير وعبد الطاغوت((

)قُلۡ( الخطــاب للنبي صلى الله عليه وسلم )هَلۡ أُنَبِّئُكُم( أي أخبركم، والاســتفهام للتقرير 
والتشويق أي سأقرر عليكم هذا الخبر.

لكَِ( المشار إليه ما يزعمه اليهود من أنهم على الحق وأن النبي  ن ذَٰ )بشَِرّ مِّ
صلى الله عليه وسلم وأصحابه  ليسوا على الحق.

)مَثُوبَةً( أي جزاءً، فالمعنى: بشر من ذلك جزاء عند الله.

عَنهَُ ٱلُلَّه( هذا جواب الاســتفهام في قوله تعالى: )قُلۡ هَلۡ أُنَبِّئُكُم بشَِــرّ  )مَن لَّ
لكَِ مَثُوبَةً عِندَ ٱللَّهِۚ( الجواب تقديره هو من لعنه الله. ن ذَٰ مِّ

ولعنه أي طرده وأبعده عن رحمته.

غُٰوتَۚ( والإشارة  )وغََضِبَ عَلَيۡه، وجََعَلَ مِنۡهُمُ ٱلۡقِرَدَةَ وَٱلۡۡخَنَازيِرَ وعََبَدَ ٱلطَّ
هنــا إلــى اليهود فهم قد لعنهــم الله تعالى، وجُعلوا قردة بقولــه تعالى: ﴿كُونوُاْ 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 137 برنامج دليل )4( 

ٰ غَضَبٖ﴾ يَن﴾]البقرة:65[ وغضب عليهم بقوله: ﴿فَبَاءُٓو بغَِضَبٍ عََلَىَ ِ قرَِدَةً خَسِٰٔ
]البقرة:90[ 

عَنهَُ ٱلُلَّه(  غُٰوتَۚ( عبد: فعل ماض معطوف علــى قوله: )لَّ قولــه: )وعََبَدَ ٱلطَّ
أي ومن عبد الطاغوت.

وجه الدلالة: أن عبادة الطاغوت وقعت في الأمم السابقة وما وقع فيها سيقع 
في هذه الأمة بخبر النبي صلى الله عليه وسلم فإننا نعلم أن من هذه الأمة من ســيعبد الطاغوت، 

وعبادة الطاغوت عامة يدخل فيها عبادة الأوثان والقبور.

)وقوله تعالى: )قال الذين غلبوا على أمرهم لنتخذن عليهم مسجدًا(

كان أصحاب الكهف في بلاد شرك فخرجوا منها فيسر الله لهم كهفاً فدخلوا 
فيه فناموا نومــة طويلة )﴿ثلََثَٰ مِائْةَٖ سِنيَِن وَٱزۡدَادُواْ تسِۡعٗا﴾]الكهف:25[( ولما 
خرجوا بعد ذلك بَعثوا أحدَهم ليشــري لهم طعاماً. فاطَّلع الناس على أمرهم 

فلما ماتوا اختلفوا في أمرهم.

مۡرهِمِۡ( اختلف في المراد بهم على أقوال:
َ
ٰٓ أ ِينَ غَلَبُواْ عََلَىَ )قَالَ ٱلَّذَّ

رجــح ابــن كثيــر  وغيره من أهــل العلم أنهــم الكــراء والأمراء 
وأصحــاب النفوذ فيهــم يعني الذين كانت لهم الغلبة في الأمر من ملوك وأمراء 

في ذلك الزمان.

وجه الدلالة: 

أن هــذا الأمر وهــو البناء على القبور مــا دام أنه حصل في تلــك الأمة فإنه 
سيحصل في هذه الأمة وقد حصل والله المستعان.



138ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

)عن أبي سعيد ، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: )لتتبعن سنن من كان قبلكم 
حذو القذّة بالقذّة، حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه( قالوا: يا رســول الله، 

اليهود والنصارى؟ قال: )فمن(؟ أخرجاه(

)عن أبي سعيد  أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: »لتتبعن سنن من كان قبلكم 
»...

)لتتبعــن(: الــام موطئة للقســم والنــون للتوكيــد فالكلام مؤكــد بثلاث 
مؤكدات القسم المقدر واللام والنون والتقدير: والله لتتبعن.

)سَنن - سُنن( فيها روايتان بالضم للسين وفتحها فبالضم جمع سُنَّة وهي 
الطريقة.

وأما بالفتح فهي مفرد بمعنى الطريق.

)لتتبعن ســنن من كان قبلكم( أي من هذه الأمة من ســيتبع ســنن من كان 
قبلنا، لا جميع الأمة. 

)حــذو القذة بالقــذة( أي حــال كونكم محاذيــن لهم حذو القــذة بالقذة. 
والقذة هي ريشــة الســهم والســهم له ريش لا بد أن تكون متساوية تماماً وإلا 

صار الرمي بها مختلاً.

)حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه( 

هــذه الجملــة تأكيد منــه صلى الله عليه وسلم للمتابعة لأنــه إذا تبعناهــم في الدخول لجحر 
الضب الصغير الذي لا يمكن أن يُدخل معه فغيره من باب أولى.

)قالوا: اليهود والنصارى قال: فمن؟(  هذا اســتفهام يُراد به التقرير أي مَن 
أعني غير هؤلاء؟



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 139 برنامج دليل )4( 

وجــه الدلالة مــن الحديــث ظاهرة حيــث إن مــن اليهود والنصــارى من 
عبد غير الله تعالى فسيكون من هذه الأمة من يتبعهم ويعبد غير الله تعالى.

)ولمســلم عــن ثوبــان  أن رســول الله صلى الله عليه وسلم قــال: )إن الله زوى لــي 
الأرض، فرأيت مشــارقها ومغاربها، وإن أمتي ســيبلغ ملكها ما زوي لي منها، 
وأعطيت الكنزين: الأحمر والأبيض، وإني سألت ربي لأمتي أن لا يهلكها بسنة 
بعامة، وأن لا يسلط عليهم عدواً من سوى أنفسهم فيستبيح بيضتهم، وإن ربي 
قــال: يــا محمد إذا قضيت قضــاءً فإنه لا يرد وإني أعطيتــك لأمتك ألا أهلكهم 
بســنة بعامة وألا أســلط عليهم عدواً من سوى أنفسهم فيســتبيح بيضتهم، ولو 
اجتمــع عليهم مــن بأقطارها حتى يكون بعضهم يهلك بعضاً ويســبي بعضهم 

بعضًا(، ورواه البرقاني في صحيحه(

)زوى لي الأرض( جمع وضم.

)فرأيت( أي رؤية عينية ويحتمل أن تكون منامية.

)مشــارقها ومغاربهــا( وهذا ليــس على الله بعزيز لأنه على كل شــيء قدير 
فمن قدرته أن يجمع مشارق الأرض ومغاربها لنبيه صلى الله عليه وسلم ليشاهد ما سيبلغ ملك 

أمته منها.

)وإن ملك أمتي( أي أمة الإجابة.

)وأعطيــت الكنزيــن الأحمر والأبيــض( أي الذهب والفضــة وهما كنوز 
كسرى وقيصر فالغالب على كنوز كسرى الفضة وعلى كنوز قيصر الذهب.

وقــال: أعطيــت. على الرغم من أن فتح بلاد الــروم وفارس كان بعد موته 
عليه الصلاة والســام لكن مــا أعطيت أمته فكأنما أُعطــاه حقيقة عليه الصلاة 

والسلام.



140ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

)وإني سألت ربي ألا يهلكها بسَنةَ عامة( أي بمهلكة عامة.

نة: الجدب والقحط. السَّ

)وألا يسلط عليهم عدواً من سوى أنفسهم فيستبيح بيضتهم( 

يعني عدواً من الكفار لقوله: )من ســوى أنفســهم( والبيضة ما يجعل على 
الرأس وقاية من السهام والمراد يظهر عليهم ويغلبهم.

)وإن ربي قال يا محمد إني إذا قضيت قضاءً فإنه لا يُردّ....(

المراد بالقضاء هنا القضاء الكوني. وفيه أن من الأشــياء التي ســألها النبي 
صلى الله عليه وسلم ربه لم يعطها.

)وإني أعطيتك لأمتك ألا أهلكهم بســنة عامة، وألا أسلط عليهم عدواً من 
ســوى أنفســهم فيســتبيح بيضتهم ولو اجتمع عليهم مــن بأقطارها حتى يكون 

بعضهم يهلك بعضاً ويسبي بعضهم بعضاً(

فهــذه الإجابة مقيــدة بهذا القيد فإذا وقع منهم فقد يســلط عليهم عدواً من 
الكفار يستبيح بيضتهم.

ففي هذا الحديث بشــارة أن هذه الأمة لن تهلك بســنة عامة وإن هلك قوم 
من جهة فلا بد أن يبقى آخرون في جهة أخرى.

)وزاد: )وإنما أخاف على أمتي الأئمة المضلين، وإذا وقع عليهم الســيف 
لم يرفع إلى يوم القيامة، ولا تقوم الساعة حتى يلحق حي من أمتي بالمشركين، 
ابون ثلاثون، كلهم  وحتى تعبد فئة من أمتي الأوثان، وإنه ســيكون في أمتــي كذَّ
يزعــم أنه نبي، وأنا خاتــم النبيين، لا نبي بعدي. ولا تــزال طائفة من أمتي على 

الحق منصورة لا يضرهم من خذلهم حتى يأتي أمر الله تبارك وتعالى(.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 141 برنامج دليل )4( 

)وإنما أخاف على أمتي الأئمة المضلين(

الإمام قد يكون في الخير وقد يكون في الشــر، والمراد بالحديث أئمة الشر 
كمثل أئمة المعتزلة والجهمية الذين يُضلون الناس باسم الشرع وكذلك الأئمة 

الذين يأخذون الناس بالقهر والسلطان.

فيشــمل الحديث العلماء المضلين والحكام الفاسدين الذين يدعون أنهم 
على شرع الله وهم من أشد الناس مخالفة له.

)وإذا وقع عليهم السيف لم يرفع إلى يوم القيامة(

وهذا من آيات الله تعالى وقد وقع كما قال عليه الصلاة والسلام، فما زال 
القتال في الأمة منذ قتل عثمان ، وصارت الأمة يقاتل بعضها بعضاً.

)ولا تقوم الساعة حتى يلحق حي من أمتي بالمشركين(

الحــي بمعنى القبيلــة وهل المــراد باللحوق البدني بمعنــى أن يذهب هذا 
الحي إلى المشــركين ويدخلــون فيهم أو اللحوق الحكمــي بمعنى أن يعملوا 

بعمل المشركين أو الأمران معاً؟

الظاهر الأخير.

)وحتى تعبد فئام من أمتي الأوثان( الفئام الجماعات، وهذا قد وقع.

ففــي الصحيحين عــن أبي هريرة  مرفوعاً: »لا تقوم الســاعة حتى 
تضطرب أليات نساء دوس على ذي الخلصة » وذو الخلصة طاغية دوس التي 

كانوا يعبدونها في الجاهلية.

وفي صحيح مســلم عن عائشــة  مرفوعاً: »لا يذهب الليل والنهار 
حتى تعبد اللات والعزى«.



142ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

)وإنه سيكون في أمتي كذابون ثلاثون( لأن النبي صلى الله عليه وسلم هو خاتم الأنبياء ظهر 
بعضهم وبعضهم يُنتظر.  

)كلهم يزعم أنه نبي وأنا خاتم النبيين لا نبي بعدي(

فإن قيل ما الجواب عما ثبت من نزول عيســى عليه الســام في آخر الزمان 
مع أنه نبي ويضع الجزية ولا يقبل إلا الإسلام فالجواب:

إن نبوتــه ســابقة لنبــوة محمــد صلى الله عليه وسلم وأمــا كونه يضــع الجزيــة ولا يقبل إلا 
الإسلام فليس تشريعاً جديداً ينسخ ما قبله بل تشريع من محمد صلى الله عليه وسلم لأنه أخبر 

به مقرراً له.

)ولا تزال طائفة من أمتي على الحق منصورة(

)لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم( خذلهم أي لم ينصرهم ويوافقهم 
علــى مــا ذهبوا إليــه وهذا دليــل على وجــود المخالف والخاذل لهــم لكنه لا 

يضرهم.

)حتى يأتي أمر الله( الكوني وهو قرب قيام الساعة عندما يأتي أمر الله تعالى 
بقبض أرواح كل مؤمن حتى لا يبقى إلا شرار الخلق فعليهم تقوم الساعة.



24- باب ما جاء في السحر

سبب إيراد هذا الباب في كتاب التوحيد:

لما كان السحر من أنواع الشرك إذ لا يكون السحر بدونه أدخله المصنف 
في كتاب التوحيد ليبين ذلك تحذيراً منه.

والسحر: لغة ما خفي ولطف سببه. 

وفي الاصطلاح: ينقسم إلى قسمين:

1- قــراءات وطلاســم وعزائــم وعقد يَتوصل بها الســاحر إلى اســتخدام 
الشــياطين فيما يريد، فيؤثــر في القلوب والأبدان، فيمــرض ويقتل ويفرق بين 
المرء وزوجه. كما قال سبحانه: ﴿فَيَتَعَلَّمُونَ مِنۡهُمَا مَا يُفَرّقِوُنَ بهِۦِ بَيۡۡنَ ٱلمَۡرۡءِ 

وَزَوجِۡهۦِ﴾]البقرة:102[
ثَٰـٰـتِ فِِي ٱلۡعُقَدِ﴾]الفَلَق:4[ يعني الســواحر  ِ ٱلنَّفَّ وقــال تعالــى: ﴿وَمِن شََرّ

اللاتي يعقدن في سحرهن وينفثن في عقدهن. 

2- أدوية وعقاقير وتدخين يتوصل بها الســاحر إلى غرضه إلا أنه لا يصل 
إلى حد الشرك واستخدام الشياطين.

وبعــض أهل العلم لا يســميه ســحراً أو يقول هو ســحر مجازي كتســمية 
القول البليغ سحراً كما في الحديث: »إن من البيان لسحراً« متفق عليه.

وهــذان القســمان كلاهمــا محــرم لأن القســم الأول شــرك بــالله تعالــى 
فإن الشــيطان لا يخدم الســاحر إلا بعد أن يعبده الســاحر ويتقــرب إليه بأنواع 
العبادات وكلما كان الســاحر أشــد كفراً كان ســحره أقوى وإعانة الشياطين له 



144ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

أكثر لأن غرض الشــياطين إضلال هذا الساحر وإخراجه من دينه وأذية الناس 
حۡر   يَطِٰيَن كَفَرُواْ يُعَلّمُِونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّ بالســحر قال جل وعــا: )وَلَكِٰنَّ ٱلشَّ

ٰ يَقُولََآ إنَِّمَا نََحۡنُ فتِۡنَة فَلََا تكَۡفُرۡۖ (  حَدٍ حَتَّىَّ
َ
..... وَمَا يُعَلّمَِانِ مِنۡ أ

أما القســم الثاني فإنه وإن لم يصل إلى درجة الشــرك إلا أنه محرم لما فيه 
من أذية الناس وكذلك فيه إفســاد لعقائد الناس لأن العامي إذا شــاهد ما يفعله 
الساحر من أمور غريبة لا يعرف سببها ربما اعتقد في الساحر شيئاً من صفات 

الربوبية فيهلك بذلك.   

والســحر الذي فيه اســتعانة بالشــياطين من نواقض الإسلام ومنه الصرف 
والعطــف لأنــه لا يمكــن لأحد أن يصــل إلى روح وقلــب من يــراد صرفه أو 
العطــف إليه إلا بالشــرك لأن الشــيطان هو الذي يؤثر علــى النفس ولن يخدم 

الشيطان الإنسي الساحر إلا بعد أن يشرك بالله جل وعلا.

)وقول الله تعالى: )ولقد علموا لمن اشتراه ماله في الآخرة من خلاق((

)وَلَقَدۡ عَلمُِواْ( الضمير يعود على متعلمي الســحر وهــذه الجملة مؤكدة 
بثلاثة مؤكدات القسم المقدر واللام وقد.

ىهُٰ( أي تعلمه. يعني الســحر والاشــراء فيه دفع شيء وأخذ   )لمََنِ ٱشۡــرََ
عوض والساحر اشترى السحر وبذل توحيده.

)مَا لََهُۥ فِِي ٱلۡأٓخِرَةِ مِــنۡ خَلَقٰ( أي من نصيب. ومقتضــاه أن عمله حابط 
باطل، لكن انتفاء النصيب إما أن يكون انتفاءً كلياً فيكون العمل كفراً، أو ينتفي 

كمال النصيب فيكون فسقاً.

وجــه الدلالة: أن الســاحر ليس له في الآخرة من نصيــب والمراد أن عمله 
يكون حابطاً لدلالة الآية على كفره فليس له في الآخرة من نصيب.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 145 برنامج دليل )4( 

)وقوله: ) يؤمنون بالجبت والطاغوت ((
هذه الآية تقدم الكلام عليها في الباب الســابق )ألم تر إلى الذين أتوا نصيبا 
من الكتاب يؤمنون بالجبت والطاغوت . . .( وقد عرفنا أن الجبت يشمل عدة 
أشياء ومن أبرزها السحر، وهذا هو تفسير عمر بن الخطاب  حيث قال 

الجبت: السحر، والطاغوت: الشيطان.

وجه الدلالة: أن عمر  فسر الجبت بالسحر وهذا التفسير منه تفسير 
بالمثال وكذلك تفسيره الطاغوت بالشيطان فهذا تفسير بالمثال.

)وقال جابر: الطواغيت: كهان كان ينزل عليهم الشيطان في كل حي واحد(
هذا أيضاً من التفسير بالمثال.

والكاهــن هو الذي يخبر عما في الضمير. وقيــل الذي يخبر عن المغيبات 
في المستقبل. 

وكان أهــل الجاهلية يتحاكمون إلى الكهان الذين يســتعينون بالشــياطين 
التي تسترق لهم السمع وكان في كل حي من أحياء العرب كاهن يرجعون إليه.

وجــه الدلالــة: أن الســاحر طاغوت مــن الطواغيت وإذا كان هذا الاســم 
)الطاغــوت( يطلق على الكاهن فالســاحر أولى بأن يطلــق عليه طاغوت لأنه 

أشر وأخبث.
مسألة: الفرق بين الكاهن والساحر:

الكاهن يســتعين بالشــياطين في معرفة الأمور ولا يؤثــر على الغير بمرض 
ونحوه من الأذى.

أما الساحر فإنه يستعين بالشياطين في تنفيذ ما يريد من القتل أو المرض أو 
الصرف والعطف ونحو ذلك.



146ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

وقد يجتمع في شخص واحد أنه ساحر وكاهن.
لكن يجتمع في الســاحر والكاهن أن كل واحد منهما يســتعين بالشــياطين 

عن طريق الشرك والكفر بالله جل وعلا. 

)وعن أبي هريرة  أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: )اجتنبوا السبع الموبقات( 
قالوا: يا رســول الله: وما هن؟ قال: )الشــرك بالله، والســحر، وقتل النفس التي 
حرم الله إلا بالحق، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم، والتولي يوم الزحف، وقذف 

المحصنات الغافلات المؤمنات((

قولــه: )اجتنبــوا( أبلغ من قوله اتركــوا لأن الاجتنــاب أن تكون في جانب 
وهي في جانب وهذا يستلزم البعد.

)الســبع الموبقــات( أي المهلكات لأنها تهلك فاعلهــا في الدنيا بما يترتب 
عليها من العقوبات وفي الآخرة بالعذاب.

وقوله: )السبع( هذا لا يقتضي الحصر فإن هناك موبقات أخرى وهذا مثل 
حديث: »ســبعة يظلهــم الله في ظله ...« مــع وجود غيرهــم وحديث »ثلاثة لا 

يكلمهم الله يوم القيامة« ونحو ذلك.
)قالوا يا رسول الله ما هن؟ قال الشرك بالله( وهو أعظم الموبقات.

)والسحر( وهذا هو الشاهد من هذا الحديث للباب فالسحر من الموبقات.
وعطف السحر على الشرك بالله تعالى ليس عطفاً بين متغايرين في الحقيقة 
وإنما هو من باب عطف خاص وعام، فالشرك بالله تعالى يكون بالسحر ويكون 

بغيره.

)وعن جندب مرفوعاً: )حد الساحر ضربه بالسيف( رواه الترمذي، وقال: 
الصحيح أنه موقوف(



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 147 برنامج دليل )4( 

جنــدب هو جندب الخير المعروف بقاتل الســاحر صحابي  وهذا 
. الأثر موقوف عليه كما ذكره الترمذي

)وفي صحيح البخاري عن بجالة بن عبدة قال: كتب عمر بن الخطاب: أن 
اقتلوا كل ساحر وساحرة. قال: فقتلنا ثلاث سواحر(

بجالــة: هو بفتح الموحــدة بعدها جيم ابن عبدة بفتحتيــن التيمي العنبري 
بصري ثقة.

هــذا الحديــث رواه البخــاري))) لكن ليس فيــه ذكر قتل الســحرة كما نبه 
عليه في التيســير وقال يحتمل أنه أراد أصله لا لفظه ثم قال: ورواه القطيعي في 
الجزء الثاني من فوائده بزيادة فقال حدثنا ... عن بجالة بن عبدة قال: كتب إلينا 
عمر بن الخطاب أن اعرضوا على من كان قبلكم من المجوس أن يدعوا نكاح 
أمهاتهم وبناتهم وأخواتهم ويأكلوا جميعاً كيما نلحقهم بأهل الكتاب ثم اقتلوا 

كل كاهن وساحر. قلت وإسناده حسن.

)وصح عن حفصة : أنها أمرت بقتل جارية لها ســحرتها، فقتلت، 
وكذلك صح عن جندب. قال أحمد: عن ثلاثة من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم(

أثر حفصة رواه مالك في الموطأ.

أمــا أثــر جندب فرواه البخاري في تاريخه عن أبــي عثمان النهدي قال كان 
عند الوليد رجل يلعب فذبح إنساناً وأبان رأسه فعجبنا فعاد رأسه فقال الناس 

ثَناَ سُــفْيَانُ، قَالَ: سَــمِعْتُ عَمْرًا، قَالَ: كُنتُْ  ثَناَ عَليُِّ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ، حَدَّ ))) رواه البخاري برقم )3156( حَدَّ
بَيْرِ  ثَهُمَا بَجَالَةُ، - سَنةََ سَبْعِينَ، عَامَ حَجَّ مُصْعَبُ بْنُ الزُّ جَالسًِا مَعَ جَابرِِ بْنِ زَيْدٍ، وَعَمْرِو بْنِ أَوْسٍ فَحَدَّ
بأَِهْــلِ الْبَصْــرَةِ عِنـْـدَ دَرَجِ زَمْزَمَ -، قَالَ: كُنتُْ كَاتبًِا لجَِــزْءِ بْنِ مُعَاوِيَةَ، عَمِّ الأحَْنـَـفِ، فَأَتَانَا كتَِابُ عُمَرَ 
قُوا بَيْنَ كُلِّ ذِي مَحْرَمٍ مـِـنَ المَجُوسِ، وَلَمْ يَكُنْ عُمَرُ أَخَذَ الجِزْيَةَ منَِ  بْــنِ الخَطَّابِ قَبْلَ مَوْتهِِ بسَِــنةٍَ، فَرِّ

حْمَنِ بْنُ عَوْفٍ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم أَخَذَهَا منِْ مَجُوسِ هَجَرَ » المَجُوسِ حَتَّى شَهِدَ عَبْدُ الرَّ



148ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

ســبحان الله يحيــي الموتــى ورآه رجل صالح مــن المهاجرين فنظــر إليه فلما 
كان من الغد اشــتمل على ســيفه فذهب يلعب لعبه ذلك فاخترط الرجل سيفه 
فضرب عنقه وقال: إن كان صادقاً فليحيي نفســه فأمر به الوليد فسجن. وذكر 

القصة بتمامها ولها طرق.

قال المصنف: )قال أحمد عن ثلاثة من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم(

أحمد هو الإمام أحمد بن محمد بن حنبل. وقوله: عن ثلاثة أي: صح قتل 
الســاحر عن ثلاثة أو جاء قتل الســاحر عن ثلاثة من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم يعني: 

عمر، وحفصة، وجندبًا.



25-باب بيان شيء من أنواع السحر

مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد:

لما ذكر المصنف ما جاء في السحر أراد هنا أن يبين شيئاً من أنواعه لكثرة 
وقوعهــا وخفائها على النــاس حتى اعتقد كثير من النــاس أن من صدرت عنه 
هــذه الأمور فهو من الأوليــاء وعدوها من كرامات الأوليــاء وآل الأمر إلى أن 
عُبــد أصحابهــا ورجي منهم النفع والضــر، بل اعتقد كثير مــن الناس في بعض 

هؤلاء أن لهم التصرف التام في الكون.

وليس كل مَن جرى على يده شيء من الخوارق للعادة يكون ولياً لله تعالى 
لأن العادة تنخرق بفعل الســاحر والمشعوذ وخبر المنجم والكاهن بشيء من 

الغيب مما يخبره به الشياطين المسترقون للسمع.

وتنخرق العادة بفعل الشياطين ببعض الناس ممن عندهم مخالفة للشريعة 
فيطيرون بهم في الهواء ويمشون بهم على الماء ويأتون بالطعام والشراب لهم.

وۡلِِيَاءَٓ 
َ
لََآ إنَِّ أ

َ
وقد فرق الله تعالى بين أوليائه وأعدائه في كتابه فقال تعالى: ﴿أ

ِينَ ءَامَنُــواْ وَكََانوُاْ يَتَّقُونَ 63﴾ ِ لََا خَــوۡفٌ عَلَيۡهِمۡ وَلََا هُمۡ يََحۡزَنوُنَ 62 ٱلَّذَّ ٱللَّهَّ
]يونس:62[

فذكر سبحانه أن أولياءه هم المؤمنون المتقون ولم يشترط أن يجري على 
أيديهم شيء من الخوارق للعادة فدل على أن الشخص قد يكون ولياً لله تعالى 

وإن لم يجر على يديه شيء من الخوارق إذا كان مؤمناً تقياً.

وأوليــاء الله هــم المتبعون للرســول صلى الله عليه وسلم باطناً وظاهراً ومــن كان بخلاف 
ذلك فليس بمؤمن فضلاً على أن يكون ولياً لله تعالى.



150ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

ولــو كانت الخــوارق دليلاً على وَلايــة الله تعالى للزم مــن ذلك أن يكون 
الســاحر والكاهن والمنجم ورهبان اليهود والنصارى وعباد الأصنام وغيرهم 
أولياء لله تعالى فإنهم يجري لهم كثير من الخوارق، ولكنها من قبل الشياطين.

ثم قال الشــيخ ســليمان بن عبــد الله D: »بل قد اتفــق أولياء الله 
على أن الرجل لو طار في الهواء ومشى على الماء لم يغتر به حتى ينظر متابعته 

لرسول الله صلى الله عليه وسلم وموافقته لأمره ونهيه«.

الفرق بين السحر والمعجزة والكرامة:

1- أن الســحر علــم مكتســب يحصــل بالتعليــم والصناعــة قــال تعالى: 
﴿فَيَتَعَلَّمُونَ مِنۡهُمَا مَا يُفَرّقِوُنَ بـِـهۦِ بَيۡۡنَ ٱلمَۡرۡءِ وَزَوجِۡهِۚۦ وَمَا هُم بضَِارّٓيِنَ بهِۦِ 

ِ﴾ ]البقرة:102[  حَدٍ إلَِّاَّ بإِذِۡنِ ٱللَّهَّ
َ
مِنۡ أ

أمــا الكرامــة فهــي هبة مــن الله لا تحتاج إلى شــيء مــن العمــل أو القول, 
والمعجزة كذلك تعطى للأنبياء والرسل عليهم السلام.

2-	أن المعجــزة والكرامــة لا تظهر على فاســق والســحر لا يظهر إلا من 
فاسق أو كافر.

3-	أن المعجــزة لا يمكــن إبطالها أما الســحر فيمكن إبطاله إمــا أن يبطله 
ســاحر مثلــه أو أعلم منه وإمــا أن يبطله أهــل التقى والإيمان بمــا أعطاهم الله 

تعالى من اليقين وبما يتلون من آيات الله القرآنية والأدعية والأذكار.

قوله: )باب بيان شيء من أنواع السحر(

قد سبق أن السحر ينقسم في كلام بعض أهل العلم إلى قسمين: كفر وفسق 
فأراد  في هذا الباب أن يبين شيئاً من أنواع السحر.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 151 برنامج دليل )4( 

وقد تقدم أن الســحر في اللغة يطلق على كل ما كان خفي الســبب دقيقاً في 
إدراكه.

)قــال أحمد: حدثنا محمد بــن جعفر، حدثنا عوف عن حيــان بن العلاء، 
حدثنــا قطن بــن قبيصة عن أبيه أنه ســمع النبــي صلى الله عليه وسلم قــال: )إن العيافة والطرق 
والطيــرة من الجبت( قــال عوف: العيافــة: زجر الطير، والطــرق: الخط يخط 
بــالأرض والجبــت، قــال: الحســن: رنة الشــيطان. إســناده جيد ولأبــي داود 

والنسائي وابن حبان في صحيحه، المسند منه( 

العيافة: زجر الطير والتفاؤل بأسمائها وأصواتها، وهو من عادة العرب.

فزجــر الطير عنــد العرب أن يزجرها للتشــاؤم أو التفاؤل فــإذا زجر الطير 
وذهب شمالًا تشاءم وإن ذهب يميناً تفاءل.

والطرق الخط يخط في الأرض. هكذا فسره عوف وهو تفسير صحيح.

- قــال أبو الســعادات: هو الضــرب بالحصى الذي يفعله النســاء. قال في 
التيسير: وأيَّاً ما كان فهو من الجبت.

والطيرة من الجبت: الطيرة هي التشاؤم بمرئي أو مسموع أو معلوم فيشمل 
التشاؤم بالمرئيات والمسموعات والمعلومات كالأزمنة والأمكنة.

والطيرة من الشرك كما سيأتي إن شاء الله تعالى مفصلاً.

قولــه: )من الجبت( من للتبعيــض أي العيافة والطــرق والطيرة من جملة 
الجبت وقيل من ابتدائية أي هذه الأمور ناشئة من الجبت.

والجبت هو كل ما كان فيه مخالفة لأمر الله جل وعلا وأمر رســوله صلى الله عليه وسلم في 
الاعتقاد فيكون الجبت السحر ويكون الكهانة ويكون غير ذلك.



152ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

قوله: قال الحسن: رنة الشيطان. يعني في معنى الجبت.

قــال الشــيخ ابــن عثيميــن : الظاهر أن رنــة الشــيطان أي وحي 
الشــيطان فهذه من وحي الشــيطان وإملائه ولا شــك أن الــذي يتلقى أمره من 

وحي الشيطان أنه أتى نوعاً من الكفر.

ووجه كون هذه الأمور الثلاثة من السحر أنها تستند إلى أمر خفي لا يصح 
الاعتماد عليه.

)وعــن ابن عباس  قال: قال رســول الله صلى الله عليه وسلم )من اقتبس شــعبة من 
النجوم، فقد اقتبس شعبة من السحر، زاد ما زاد( رواه أبو داود وإسناده صحيح(

اقتبس: تعلم.

شُعبة: طائفة.

من النجوم: أي من علم النجوم الذي يُستدل به على الحوادث الأرضية. 

»فقد اقتبس شعبة من السحر« لأن هذا من الاستدلال بالأمور الخفية التي 
لا حقيقة لها كما أن السحر لا حقيقة له ولا يقلب الأشياء لكنه يموه.

)زاد ما زاد( أي كلما تعلم شعبة من تعلم النجوم ازداد شعبة من السحر.

وسوف يأتي الكلام مفصلاً إن شاء الله تعالى على التنجيم في باب لاحق.

)وللنسائي من حديث أبي هريرة : )من عقد عقدة ثم نفث فيها فقد 
سحر، ومن سحر فقد أشرك، ومن تعلق شيئاً وكل إليه(.

)من عقد عقدة ثم نفث فيها فقد سحر( السحرة إذا أرادوا عمل السحر عقدوا 
الخيــوط ونفثــوا على كل عقدة حتى ينعقــد ما يريدونه من الســحر ولهذا أمر الله 

تعالى بالاستعاذة من شر النفاثات في العقد يعني السواحر اللاتي يفعلن ذلك.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 153 برنامج دليل )4( 

والنفث هو النفخ مع ريق خفيف، وهو دون التفل وهو مرتبة بينهما.

)ومن سحر فقد أشرك( نصٌ في أن الساحر مشرك إذ لا يأتي السحر إلا عن 
طريق الشرك. 

)ومــن تعلق شــيئاً وكل إليه( أي من تعلق قلبه شــيئاً بحيــث يتوكل عليه 
ويرجوه وكله الله إلى ذلك الشيء.

فمن تعلق قلبه بربه جل وعلا كفاه ووقاه وحفظه. ومن تعلق على الســحر 
والشياطين وكله الله إليهم فأهلكوه في الدنيا والآخرة.

)وعن ابن مسعود  أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: )ألا هل أنبئكم ما العَضْه؟ 
هي النميمة، القالة بين الناس( رواه مسلم( 

ألا أنبئكم: أي ألا أخبركم.

العَضْــه: على وزن الحَبْل بمعنى القطع وأما علــى رواية العِضَه على وزن 
عِدة فهي بمعنى التفريق. وعلى كلا الروايتين فإنها تتضمن قطعاً وتفريقاً.

)هي النميمة( وهي نقل الكلام بين الناس على وجه الإفساد بينهم.

وهي محرمة بالإجماع.

ــاءِٓۢ بنَِمِيمٖ 11﴾ شَّ ازٖ مَّ هِيٍن 10 هَمَّ فٖ مَّ قــال تعالــى:  ﴿وَلََا تطُِعۡ كُُلَّ حَلَّاَّ
]القلم:10،11[   الهماز أي كثير العيب للناس والطعن فيهم بالغيبة والاســتهزاء 

وغير ذلك.

وفي الحديث: )لا يدخل الجنة نمام( متفق عليه.

وقال الحسن: من نقل إليك حديثاً فأعلم أنه ينقل إلى غيرك حديثك.

وقال يحيى بن أبي كثير: يفسد النمام في ساعة ما يفسده الساحر في شهر.



154ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

من الســحر السعي بالنميمة والإفساد بين الناس لأنه يقصد الأذى بكلامه 
وعمله على وجه المكر والحيلة أشــبه السحر وهذا يعرف بالعادة والعرف أنه 

يعمل ويؤثر ما يعمله الساحر وأكثر فيعطى حكمه.

)ولهما عن ابن عمر ، ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: )إن من البيان لسحراً((

إن من البيان: أي البلاغة والفصاحة.

لســحراً: فالرجل يكون عليه الحق وهو ألحن بالحجج من صاحب الحق 
فيسحر القوم ببيانه فيذهب بالحق.

وهذا الحديث خرج مخرج الذم لبعض البيان لا كله وهو الذي فيه تصويب 
الباطل وتحسينه حتى يتوهم السامع أنه حق فسماه سحراً لأنه يستميل القلوب 

كالسحر.

وأما البيان في الحق فهو محمود، كالبيان في الدعوة إلى الله تعالى.



26- باب ما جاء في الكهان ونحوهم

مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد:

أن الكهانة اســتخدام للجن، واســتخدام الجن كفر وشرك أكبر بالله تعالى 
لأنــه لا يمكن أن يســتخدم الجن إلا بأن يتقرب إليهم بشــيء من العبادات إما 
بالذبح وإما بالاســتغاثة أو بالكفر بالله جل وعلا بإهانة المصحف أو بسب الله 

تعالى أو نحو ذلك.

فالكهانة فيها مضادة لأصل التوحيد والكاهن مشرك بالله جل وعلا.

قوله: الكهان: جمع كاهن، وهو الذي يأخذ عن مسترقي السمع. 

وذلك أن الجن تصل إلى الأمور الغيبية التي تصدق فيها عن طريق استراق 
السمع من السماء، ثم يخبرون الكاهن بذلك، فيكذب معها الكاهن مائة كذبه، 

كما تقدم معنا في باب قول الله تعالى: )حتى إذا فزع عن قلوبهم . .( 

وبهذا تعظم الفتنة بالكهان، وتعظم عبادة الإنس للجن.

والكاهن يطلق على العراف والذي يضرب الحصى والمنجم.

وقيل: الكاهن هو من يدعي معرفة الغيب.

وقيده بعضهم بالغيب المســتقبل فقال الكاهن هو من يدعي معرفة الغيب 
المستقبل ويتنبأ بما سيحصل. وهذا كله يكون باستخدام الجن.

قوله: )ونحوهم( أي من العرافين ...

وليس من الكهانة في شيء من يخبر عن أمور تدرك بالحساب كما لو أُخبر 
عن كســوف الشمس أو خسوف القمر لأن هذا يدرك بالحساب وكما لو أُخبر 



156ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

أن وقت غروب الشــمس في يــوم كذا من العام هو كذا وكــذا، ونحو ذلك مما 
يدرك بالحساب.

ومــن ذلك أيضاً الإخبار عن أحــوال الطقس المتوقعة فليس هذا من علم 
الغيب لأنه يُعرف بأمور حسية عند المختصين في هذا العلم، وإن كان لا يُجزم 

بذلك، بل يقال المتوقع أن يكون كذا بمشيئة الله تعالى.

)روى مســلم في صحيحــه، عن بعض أزواج النبــي صلى الله عليه وسلم عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: 
افاً فسأله عن شيء فصدقه، لم تقبل له صلاة أربعين يوماً«( »من أتى عرَّ

هــذا الحديث رواه مســلم كما ذكره المصنــف  وليس فيه عنده 
زيادة: )فصدقه بما يقول( وفيه »ليلة« بدل »يوماً«.

ويعتــذر للمصنــف  عن ذلك أنه لعلــه أراد أن أصل الحديث في 
مسلم أو أن النسخة التي نقل منها فيها هذه الزيادة والله أعلم.

)مَنْ( في الحديث شرطية تفيد العموم.

والعراف قيل هو الكاهن وهو الذي يخبر عن المستقبل.

وقيل هو اســم عام للكاهن والمنجم والرمال ونحوهم ممن يســتدل على 
معرفة الغيب بمقدمات يستعملها. 

قوله: )لم تقبل له صلاة أربعين يوماً(.

قال النووي  في شــرح مســلم))): »وأما عدم قبول صلاته فمعناه 
أنــه لا ثواب له فيها وإن كانت مجزئة في ســقوط الفــرض عنه ولا يحتاج معها 

))) شرح مسلم للنووي )326/14(.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 157 برنامج دليل )4( 

إلى إعادة .... ولابد من هذا التأويل في هذا الحديث فإن العلماء متفقون على 
أنه لا يلزم على من أتى العراف إعادة صلوات أربعين ليلة فوجب تأويله«.

فتقــع الصــاة مجزئــة لا يجب عليه قضاؤهــا ولكن لا ثواب لــه فيها لأن 
الذنــب والإثــم الذي حصله حيــن أتى العراف فســأله عن شــيء يقابل ثواب 

الصلاة أربعين يوماً فأسقط هذا هذا.

وهذا في حق من أتى العراف فسأله عن شيء رغبة في الاطلاع، ولم يصدقه.

)وعــن أبي هريرة ، عن النبي صلى الله عليه وسلم قــال: »من أتى كاهناً فصدقه بما 
يقول، فقد كفر بما أنزل على محمد صلى الله عليه وسلم« رواه أبو داود(

إذا أتى الكاهن أو العراف فســأله عن شيء فإذا أخبره صدقه بما يقول فهو 
كافر؛ لأنه صدقــه في علم الغيب، وهذا تكذيب للقرآن حيث قال تعالى: ﴿قلُ 
يَّانَ يُبۡعَثُونَ﴾

َ
ۚ وَمَا يشَۡعُرُونَ أ ُ رۡضِ ٱلۡغَيۡبَ إلَِّاَّ ٱللَّهَّ

َ
مَوَٰتِٰ وَٱلۡۡأ لَّاَّ يَعۡلَمُ مَن فِِي ٱلسَّ

.D النمل:65[ وبهذا قال الشيخ ابن باز والشيخ ابن عثيمين[

قوله: )فقد كفر بما أنزل على محمدصلى الله عليه وسلم( أي بالذي أنزل وهو القرآن.
سؤال العراف والكاهن ونحوهما على أقسام:

لقــول  حــرام  فهــذا  الاطــاع  في  رغبــة  مجــرداً  ســؤالًا  يســأله  أن   -1
النبــي صلى الله عليه وسلم: »من أتى عرافاً فســأله عن شــيء لــم تقبل له صــاة أربعين ليلة«.                                                             

فلما أثبت العقوبة على سؤاله دل على تحريمه إذ لا عقوبة إلا على محرم.
2- أن يسأله فيصدقه ويعتبر قوله فهذا كفر أكبر عند جمع من أهل العلم.

3- أن يسأله ليختبره هل هو صادق أم كاذب لا لأجل أن يأخذ بقوله فهذا 
لا بــأس به ولا يدخــل في الحديث وقد اختبر النبي صلى الله عليه وسلم ابــن صياد فقال: »ماذا 

خبأت لك؟ قال: الدخ فقال: اخسأ فلن تعدو قدرك« متفق عليه.



158ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

4-	أن يســأله ليظهــر عجزه وكذبه فيمتحنه في أمــور يتبين بها كذبه وعجزه 
وهذا مطلوب قد يكون واجباً.

)وللأربعة، والحاكم وقال: صحيح على شرطهما، عن أبي هريرة: من أتى 
عرافاً أو كاهناً فصدقه بما يقول، فقد كفر بما أنزل على محمد صلى الله عليه وسلم«(

وهذا كالذي قبله.

)ولأبي يعلى بسند جيد عن ابن مسعود موقوفاً(

هــذا الأثر رواه البــزار ولفظه موقوفاً على ابن مســعود : »من أتى 
عرافاً أو ساحراً أو كاهناً فسأله فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد 

صلى الله عليه وسلم«

قال الشــيخ ابن قاســم  في حاشــية كتاب التوحيد: »ومثل هذا له 
حكم الرفع«.

)وعــن عمران بن حصين  مرفوعاً: »ليس منا مــن تَطير أو تُطير له 
أو تَكهن أو تُكهن له أو سَــحر أو سُــحر له، ومن أتى كاهناً فصدقه بما يقول، 
فقــد كفر بما أنزل على محمد صلى الله عليه وسلم( رواه البراز بإســناد جيد، ورواه الطبراني في 

الأوسط بإسناد حسن من حديث ابن عباس دون قوله: »ومن أتى..« الخ(

»ليــس منا« يــدل علــى أن الفعل محرم وبعضهــم يقول يدل علــى أنه من 
الكبائر.

وهي لا تدل على خروج الفاعل من الإسلام بل بحسب الأحوال.
»من تطير« هو لنفسه أو تطير لغيره.

»تُطير له« أي أمر من يتطير له كأن يقول لغيره أزجر طيرك لأنظر.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 159 برنامج دليل )4( 

»أو تكهن« هو »أو تكهن له« أي طلب من الكاهن أن يتكهن له.
ينبه على قول البعض: تكهنت أن فلاناً سيأتي. يريد: توقعت. فاللفظ يدل 

على عمل محرم فلا يطلق على عمل مباح.

»أو ســحر أو ســحر له« أي ســحر هو أو طلب من غيره أن يسحر له ومنها 
النشرة عن طريق السحر، فهي داخلة فيه.

)قــال البغــوي: العراف: الذي يدعــي معرفة الأمور بمقدمات يســتدل بها 
على المسروق ومكان الضالة ونحو ذلك وقيل: هو الكاهن والكاهن هو الذي 

يخبر عن المغيبات في المستقبل وقيل: الذي يخبر عما في الضمير(
تقدم الكلام على تعريف الكاهن والعراف أول الباب.

)وقــال أبــو العباس ابــن تيمية: العراف: اســم للكاهن والمنجــم والرمال 
ونحوهم ممن يتكلم في معرفة الأمور بهذه الطرق(

الكاهن تقدم الكلام عليه.
والمنجم: هو الذي يســتخدم علم التأثير وهو الاســتدلال على الحوادث 

الأرضية عن طريق النظر في النجوم وتحركاتها ونحو ذلك.

ــرْق أو الخط بالرمل أو الضرب بالحصى: كل هذا شــيء  والرمــال أو الطَّ
واحــد قائــم على وضع خــط أو خطوط علــى الأرض ثم يحذف منهــا ويُبقي 
وتأتيــه الشــياطين فتقول له إذا بقــي واحد فيدل على كــذا وإذا بقي اثنان فيدل 

على كذا فهو ضرب من الكهانة لأن فيه ادعاء علم الغيب.

ومن ذلك أيضاً ما يســمى بــــــ  »قراءة الفنجان« وهو فنجان القهوة حيث 
يعتمــد الكاهن علــى ما يتبقى من القهوة فيه فيرســم به علــى جوانب الفنجان 

خطوطاً ثم يتنبأ بما يحصل.



160ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

ومن ذلك ما يســمى بــــــــ »قراءة الكف« حيث يعتمــد مدعي الغيب على 
خطــوط الكف وما فيها مــن تقاطعات وتعرجات وانقطاعــات واتصالات ثم 

يزعم أنه يكون كذا وكذا.

ومــن ذلك أيضاً الذيــن يكتبون في بعض الصحف والمجلات ما يســمى 
بالبروج وما يحصل في ذلك البرج فهذا كله من أنواع الكهانة.

)وقال ابن عباس –في قوم يكتبون )أبا جاد( وينظرون في النجوم -: ما أرى 
من فعل ذلك له عند الله من خلاق(

قوله: )أبا جاد( هي أبجد هوز حطي كلمن سعفص قرشت ثخذ ضظغ.

وتعلم أبا جاد على قسمين:

ــل بها، فهــذا لا بأس بــه وقــد كان العلماء  1-	تعلــم مباح لحســاب الجمَّ
يســتعملونها في التأريخ ونحوه وطريقة ذلك كمــا يلي: أبجد هوز حطي كلمن 

سعفص قرشت ثخذ ضظغ.

زوهـدجبأ

1234567

نملكيطح

891020304050

شرقصفعس

60708090100200300

غظضذخثت

4005006007008009001000



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 161 برنامج دليل )4( 

2-	محرم وهو كتابة أبا جاد كتابة مربوطة بسير النجوم وحركتها وطلوعها 
وغروبها وينظرون في النجوم ليستدلوا بالموافقة أو المخالفة على ما سيحدث 

في الأرض إما عاماً وإما خاصاً.

)ما أُرى( بالفتح بمعنى أعلم وبالضم بمعنى أظن.

)من فعل ذلك له عند الله من خلاق( أي نصيب.

ظاهــر كلام ابن عباس  أنه يرى كفرهــم لأن الذي ليس له نصيب 
عند الله هو الكافر، إذ لا يُنفى النصيب على أحد من المؤمنين.



27-باب ما جاء في النشرة

اً من  النشُرة: بالضم نوع من الرقية والعلاج يعالج به من كان يُظن أن به مسَّ
ر بها عنه ما أصابه من الداء: أي يُكشف ويزال. الجن، سُميت نُشرة لأنه يُنشَّ

والنشُرة أصلها من النشر وهو قيام المريض صحيحاً.

وفي البخــاري عن عائشــة  أنها قالت حينما ســحر النبي صلى الله عليه وسلم: »هل 
تنشرت«.

والنشــرة اسم لعلاج المسحور وســميت بذلك لأنه ينتشر بها أي يقوم بها 
ويرجع إلى حاله المعتادة.

مناسبة الباب لكتاب التوحيد:

أن السحر كما أنه شرك بالله جل وعلا يقدح في أصل التوحيد وأن الساحر 
مشــرك شــركاً أكبر بالله جل وعلا فالنشــرة التي هي حل الســحر قد يكون من 
ســاحر وقد يكون من غير ســاحر بالأدوية المأذون بها أو بالأدعية ونحو ذلك، 

فإذا كانت من ساحر فإنها مناقضة لأصل التوحيد.

قولــه: )بــاب ما جــاء في النشــرة( أي من التفصيــل، وهل النشــرة جميعاً 
مذمومة أو أن منها ما هو مذموم ومنها ما هو مأذون فيه؟

وحل السحر عن المسحور على قسمين:

1-	عن طريق الرقــى والتعوذات والدعوات المشــروعة وقراءة القرآن أو 
عن طريق الأدوية من الأطباء العضويين فهذا جائز لأن الســحر يمرض حقيقة 

فإذا أُزيل سبب المرض فإنه يبطل السحر.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 163 برنامج دليل )4( 

2-	عن طريق الســحر، فيُحَل الســحر الأول بســحر آخر وهــذه من حيث 
العقد والابتداء لا تكون إلا بالشــرك بالله جل وعلا. وهذه محرمة وهي نشــرة 

شركية. وهذه الطريقة لها عدة أحوال:

1-	أن يقــوم الســاحر عن طريــق الاســتعانة بالجن بإخبار المســحور عن 
مكان الســحر الذي قد عمل له، فيقوم المســحور بعد ذلك باستخراج السحر 

من المكان الذي وصفه له الساحر ويُتلفه فينحل عنه السحر ويبرأ.

2-	أن يقوم الســاحر بعد الاستعانة بالشياطين بإحضار السحر من موضعه 
وإخراجه للمسحور وهو في مجلسه الذي أتاه فيه.

وفي كلتا الطريقتين ربما يقوم الســاحر بالنفث على المسحور وقراءة شيء 
من القرآن أو الأدعية تمويهاً وتلبيساً عليه ليطمئن المسحور ويسكن إليه.

   ج- أن يأمر الســاحر المســحور بأمور مختلفة كي ينحل عنه السحر كأن 
يأمره بذبح شاة أو بقرة أو نحو ذلك وأن يذكر اسم الساحر أو الجني عليها، أو 

غير ذلك من الأقوال والأعمال الشركية تقرباً إلى السحرة والشياطين.

د- أن يكتب الســاحر للمســحور بعــض العزائم والتعاويــذ التي لا يعرف 
معناها كالطلاســم ونحوها وربما حوت الشرك الأكبر ثم يعطيه إياها في شكل 
تمائم ليعلقها على بدنه أو دابته أو في داره أو يضعها في فراشه أو غير ذلك أو في 

شكل رقى مكتوبة وربما كتبت بسائل نجس كالبول والدم.

وقد يحصل الشــفاء للمســحور بإحــدى تلك الطرق وقــد لا يحصل لأن 
الشفاء من الله تعالى.

وحل الســحر بســحر مثله لا يجوز مطلقاً سواء كان للضرورة أو لعدمها. 
وهذا اختيار الشــيخ محمد بن عبد الوهاب وتبعه على ذلك تلامذته كالشــيخ 



164ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

عبد الرحمن بن حســن والشيخ سليمان بن عبد الله وهو قول الشيخ محمد بن 
إبراهيــم والشــيخ عبد العزيــز بن باز والشــيخ محمد بن عثيميــن وغيرهم من 

العلماء غفر الله لهم أجمعين، وبه تفتي اللجنة الدائمة للإفتاء.

ومن الأدلة على ذلك:

1- أنــه لا يجــوز إتيــان الســحرة والكهــان ونحوهم ممن يدعــون معرفة 
الغيب ويســتعينون بالشياطين لقوله عليه الصلاة والســام: فلا تأتوا الكهان« 
رواه مســلم، ولحديث: من أتى عرفاً فسأله عن شيء لم تقبل له صلاة أربعين 
ليلــة« رواه مســلم، أما من صدقهم فوعيده أشــد لحديث: »من أتــى كاهناً أو 
عرافاً فســأله عن شــيء فصدقه بمــا يقول فقد كفر بما أنــزل على محمد صلى الله عليه وسلم« 
رواه الإمــام أحمد، وقوله )شــيء( نكرة في ســياق لشــرط فتفيــد العموم فيعم 
السؤال عن الأمور الغيبية أو سؤال حل السحر ونحو ذلك. وتصديق المسحور 

للساحر يكون فيما يخبره من أجل حل السحر عنه فيقع في النهي.

2- أن في إتيان السحرة والكهان ونحوهم والسكوت عنهم ودفع الأموال 
لهــم إقــراراً لهم على مــا هم عليه مــن الكفر والضــال وإعانة لهــم على بث 
شــرورهم ونشــر فســادهم وإغراء غيره باتباع طريقتهم وبذلــك يكثر أتباعهم 
ويعظم خطرهم وتشــيع فتنتهم، وقد نهانا الله عن التعاون على الإثم والعدوان 
َ شَدِيدُ ٱلۡعِقَابِ﴾  ۖ إنَِّ ٱللَّهَّ َ ثمِۡ وَٱلۡعُدۡوَنِٰۚ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَّ بقولــه: ﴿وَلََا تَعَاوَنوُاْ عََلَىَ ٱلۡۡإِ
]المائــدة:2[  كما نهى النبي صلى الله عليه وسلم عن حلوان الكاهن، وهو ما يأخذه على كهانته أو 

الساحر على سحره وهو حرام بالإجماع. 

3-	عن جابر  أن رسول الله صلى الله عليه وسلم  سئل عن النشرة قال: »هي من عمل 
الشــيطان« الألف واللام في قوله )النشــرة( للعهد الذهني أي النشرة المعهودة 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 165 برنامج دليل )4( 

التــي كان أهل الجاهلية يفعلونها لمرضاهم المســحورين ونحوهم لا النشــرة 
المشــروعة. وقد كان شــائعاً عند أهل الجاهلية قبل مبعثــه صلى الله عليه وسلم تعاطي أنواعاً 
من النُّشَــر التي لا تخلو من عمل محرم أو محذور، فبين عليه الصلاة والسلام 

أن هذه النشرة من عمل الشيطان.

وما يفعله ســحرة هذا الزمان أشد خطراً وأعظم بلاءً على الأمة من سحرة 
أهــل الكتــاب لخلطهم بيــن ما يصنعون من الشــرك والضلال وبين شــيء من 

الآيات والأذكار والأدعية المشروعة تلبيساً على الجهال وتغريراً بهم.

4-	أن ســحر هؤلاء السحرة إن كان برقى ونشــر ونحوها من الأدوية التي 
تحوي شيئاً من أنواع الشرك أو عملاً شيطانياً سحرياً أو طلاسم وخزعبلات 
مجهولــة فهــي داخلة في عموم ما نهى عنه النبي صلى الله عليه وسلم بقوله: »ولا تداووا بحرام« 
رواه أبــو داود، ولنهــي النبــي صلى الله عليه وسلم عــن الــدواء الخبيــث. رواه الإمــام أحمد، 

ولحديث: »إن الله لم يجعل شفاءكم فيما حرم عليكم« رواه الإمام أحمد.

)عن جابر  أن رســول الله صلى الله عليه وسلم سئل عن النشرة فقال: »هي من عمل 
الشــيطان« رواه أحمــد بســند جيد. وأبو داود، وقال: ســئل أحمــد عنها فقال: 

ابن مسعود يكره هذا كله(

قولــه: )من عمــل الشــيطان( أي يأمر بــه ويوحي بــه لأنه يأمر بالفحشــاء 
والمنكر وهذا أشــد من  قولهم إنها حرام لأن نســبتها للشــيطان أبلغ في التنفير 

منها.

قوله: )فقال ابن مسعود يكره ذلك كله( هذا قول الإمام أحمد.

المراد بها النشــرة التي من عمل الشــيطان وهي النشــرة بالســحر والنشرة 
بالتمائم.



166ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

لأن النشرة التي بالقرآن والأدعية المشروعة لم يقل أحد بكراهتها.
وقولــه: )يكــره( يراد به التحريم عند المتقدمين غالبــا كما في قوله تعالى: 

﴿كُُلُّ ذَلٰكَِ كََانَ سَيّئُِهُۥ عِندَ رَبّكَِ مَكۡرُوهٗا﴾ ]الإسراء:38[ 

)وفي »البخاري« عن قتادة: قلت لابن المسيب: رجل به طب أو يؤخذ عن 
امرأته، أيحل عنه أو ينشــر؟ قال: لا بأس به، إنمــا يريدون به الإصلاح، فأما ما 

ينفع فلم ينه عنه. أ.هـ(
ذ عن امرأته .....( قوله: )رجل به طب أو يُؤخَّ

أي يحبس عــن امرأته فلا يتمكن من جماعها وهو ليس به بأس وهذا نوع 
من السحر 

وقــد اشــتهر عند بعض الناس أنه عنــد العقد لا ينبغــي أن يعقد أحد عقدة 
وبالغ بعضهم فمنع أن يشبك بين أصابعه ظناً منه أن ذلك سبب لحبس الزوج 

عن زوجته.
ر؟( أو هنا للشك لأن لحل هنا هو النشرة.  قوله: )أيُحَلُّ عنه أو يُنشََّ

)قال: لا بأس به...( حمل بعضهم كلامه على نوع من النشرة لا محذور فيه.
)وروى عن الحسن أنه قال: لا يحل السحر إلا ساحر.

قال ابن القيم: النشرة: حل السحر عن المسحور، وهي نوعان: 
إحداهما: حل بســحر مثلــه، وهو الذي من عمل الشــيطان، وعليه يحمل 
قول الحســن، فيتقرب الناشــر والمنتشر إلى الشــيطان بما يحب، ويبطل عمله 

عن المسحور.
والثاني: النشرة بالرقية والتعوذات والأدوية والدعوات المباحة، فهذا جائز(

وقد تقدم الكلام على ذلك.



28-باب ما جاء في التطير

مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد:

أن التطيــر من الشــرك المنافي لأصل التوحيد أو كمالــه، فإذا اعتقد أن هذا 
الشيء المتشاءم به هو الذي يحدث الشر بنفسه دون الله تعالى فهذا شرك أكبر 

ينافي أصل التوحيد لأنه قد جعل مع الله شريكاً في الخلق والإيجاد.

وإن اعتقد أن هذا الشــيء المتشــاءم به إنما هو سبب لحصول الشر فقط مع 
اعتقاده أن ذلك بتقدير الله تعالى فهو من الشرك الأصغر المنافي لكمال التوحيد. 

لأن من اعتقد في شيء أنه سبب ولم يجعله الله سبباً شرعياً ولا كونياً كان 
شركاً أصغر.

تعريف التطير:

وأصــل التطير عند العرب مأخوذ من الطير، وكانــوا إذا أرادوا فعل أمر أو 
تركَه زجروا الطير حتى يطير فإن طار يميناً كان له حكم وإن طار شمالًا كان له 

حكم وإن طار أماماً كان له حكم وإن طار من فوق رأسه كان له حكم.
فالطيرة في الاصطلاح: التشاؤم بمرئي أو مسموع أو معلوم.

فالمرئي كمن رأى شيئاً موحشاً.
والمسموع كمن سمع من يقول مثلاً يا خسران يا خائب.

والمعلوم كالتشاؤم ببعض الأيام أو الشهور أو السنين.
* التطير ينافي التوحيد من وجهين:

1- أن المتطير قطع توكله على الله واعتمد على غيره سبحانه تعالى. والله 
ۡ عَلَيۡهِ﴾ ]هود:123[. جل وعلا يقول: ﴿فَٱعۡبُدۡهُ وَتوََكَّلَّ



168ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

2- أنــه تعلق بأمــر لا حقيقة له بل هو وهم وتخييل فإنــه لا رابطة بين هذا 
الأمر وبين ما يحصل له، وهذا يخل بالتوحيد لأن التوحيد عبادة واستعانة قال 

جل وعلا ﴿إيَِّاكَ نَعۡبُدُ وَإِيَّاكَ نسَۡتَعِيُن﴾]الفاتحة:5[ 

)وقول الله تعالى: )ألا إنما طائرهم عند الله ولكن أكثرهم لا يعلمون((.

قال الله تعالى: ﴿فَإذَِا جَاءَٓتۡهُمُ ٱلۡۡحَسَــنَةُ قَالوُاْ لََناَ هَذِٰهِۖۦ وَإِن تصُِبۡهُمۡ سَيّئَِةٞ 
كۡثََرهَُمۡ لََا 

َ
ِ وَلَكِٰنَّ أ لََآ إنَِّمَا طَٰٓئرُِهُــمۡ عِندَ ٱللَّهَّ

َ
ٓۥۗ أ عَهُ واْ بمُِوسََىٰ وَمَن مَّ ُ ــرَّ يَطَّ

يَعۡلَمُونَ﴾ ]الأعراف:131[(  
 هذه الآية نزلت في موســى عليه الســام قال تعالــى: ﴿وَإِن تصُِبۡهُمۡ سَيّئَِةٞ 
﴾ أي إذا جاءهم البلاء والجدب والقحط قالوا هذا  ٓۥ عَهُ واْ بمُِوسََىٰ وَمَن مَّ ُ يَّرَّ يَطَّ
لََآ إنَِّمَا 

َ
من  موسى وأصحابه أي أصابنا بشؤمهم فأبطل الله تعالى ذلك بقوله ﴿أ

كۡثََرهَُمۡ لََا يَعۡلَمُونَ﴾ 
َ
ِ وَلَكِٰنَّ أ طَٰٓئرُِهُمۡ عِندَ ٱللَّهَّ

والمعنى أن ما يصيبهم من الجدب والقحط ليس من موســى عليه السلام 
وقومــه ولكنــه من الله جل وعــا فهو الذي قدره، بل إن موســى عليه الســام 
وقومه ســبب للبركة والخير ولكن هؤلاء يلبســون على العــوام خلاف الواقع 

كۡثََرهَُمۡ لََا يَعۡلَمُونَ﴾ 
َ
ولهذا قال: ﴿وَلَكِٰنَّ أ

وجه الدلالة من الآية: أن هذه الخصلة من صفات من صفات المشركين فدل 
على أن التطير مذموم لأنه من صفات أهل الجاهلية لا من صفات أهل الإسلام.

)وقوله: )قالوا طائركم معكم((

سۡۡرفِوُنَ﴾ نتُمۡ قَوۡمٞ مُّ
َ
ئنِ ذُكّرِۡتمُۚ بـَـلۡ أ

َ
عَكُمۡ أ وقولــه: ﴿قَالـُـواْ طَٰٓئرِكُُم مَّ

]يس:19[ 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 169 برنامج دليل )4( 

ثَلًًا  أي قــال الذين أُرســلوا إلــى القريــة في قولــه تعالــى: ﴿وَٱضۡۡربِۡ لهَُم مَّ
بوُهُمَا  رسَۡــلۡنَآ إلََِيۡهِمُ ٱثنۡيَۡۡنِ فَكَذَّ

َ
صۡحَبَٰ ٱلۡقَرۡيَةِ إذِۡ جَاءَٓهَا ٱلمُۡرۡسَــلوُنَ 13 إذِۡ أ

َ
أ

نتُمۡ إلَِّاَّ بشَََرٞ مِّثۡلُنَا وَمَآ 
َ
رۡسَــلوُنَ 14 قاَلوُاْ مَآ أ آ إلََِيۡكُم مُّ زۡناَ بثَِالثِٖ فَقَالوُٓاْ إنَِّ فَعَزَّ

آ إلََِيۡكُمۡ  نتُمۡ إلَِّاَّ تكَۡذِبوُنَ 15 قَالوُاْ رَبُّنَا يَعۡلَمُ إنَِّ
َ
ءٍ إنِۡ أ نــزَلَ ٱلرَّحۡمَنُٰ مِن شََيۡ

َ
أ

َّمۡ  ناَ بكُِمۡۖ لَئنِ ل ۡ لمَُرۡسَــلوُنَ 16 وَمَا عَلَيۡنَآ إلَِّاَّ ٱلۡۡبَلَغُٰ ٱلمُۡبيُِن 17 قَالـُـوٓاْ إنَِّا تَطَيَّرَّ
لِِيمٞ 18﴾]يس:13 إلى 18[  

َ
نَّكُم مِّنَّا عَذَابٌ أ تنَتَهُواْ لنَََرجُُۡمَنَّكُمۡ وَلََيَمَسَّ

أي تشــاءمنا بكم لأنكم تدلونا على الشــر الذي فيه هلاكنا فأجابهم الرسل 
عَكُمۡ﴾ أي حظكم وما نابكم من شر معكم بسبب  بقولهم: ﴿قاَلوُاْ طَٰٓئرِكُُم مَّ

أفعالكم وكفركم ومخالفتكم للناصحين.

( لأنها جملة شــرطية  رتُۡمۚ رتُۡمۚ( ينبغي الوقوف على قوله )ذُكِّ قولــه: )أَئنِ ذُكِّ
وجواب الشــرط محذوف تقديره أإن ذكرتم تطيرتم، وعلى هذا فلا تصلها بما 

بعدها.

سۡۡرفِوُنَ( أي ما أصابكم ليس منهم بل هو من إسرافكم  نتُمۡ قَوۡم مُّ
َ
قوله: )بلَۡ أ

وهو تجاوزكم للحد.

ووجه الدلالة من هذه الآية كالتي قبلها:    

ولا منافاة بين هاتين الآيتين اللتين ذكرهما المؤلف  لأن الأولى 
ر لهذا الشــيء هو الله تعالى والثانية تبين سببه وهو أنه منهم  تدل على أن المقدِّ
فهــم في الحقيقة طائرهم معهم )أي الشــؤم( الحاصل عليهم معهم ملازم لهم 
ِ وَٱلۡۡبَحۡرِ بمَِا  لأن أعمالهــم تســتلزمه كما قال تعالى: ﴿ظَهَرَ ٱلۡفَسَــادُ فِِي ٱلـۡـرَّ
ِي عَمِلوُاْ لَعَلَّهُمۡ يرَجِۡعُونَ﴾ ]الروم:41[ يدِۡي ٱلنَّاسِ لِِيُذِيقَهُم بَعۡضَ ٱلَّذَّ

َ
كَسَبَتۡ أ



170ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

ويســتفاد مــن الآيتيــن أن التطير كان معروفــا من قبل في العــرب وفي غير 
العرب.

قــال بان القيــم في مفتاح دار الســعادة 230/2، 231: )واعلم أن من كان 
معتنيا بها قائلا بها كانت إليه أســرع من الســيل الى منحــدره وفَتحت له أبواب 
الوســاوس فيما يســمعه ويراه ويعطاه ويفتح له الشــيطان فيها من المناســبات 

البعيدة والقريبة في اللفظ والمعنى ما يفسد عليه دينه وينكد عليه عيشه ...(

)عن أبي هريرة ، أن الرســول صلى الله عليه وسلم قــال: )لا عدوى، ولا طيرة، ولا 
هامة، ولا صفر( أخرجاه. زاد مسلم: )ولا نوء، ولا غول(.

)لا عــدوى( نفــي لمــا كان يعتقــده أهل الجاهليــة من أن هــذه الأمراض 
تعــدي بطبعها من غير اعتقــاد لتقدير الله تعالى ويدل لذلك مــا رواه أبو هريرة 
 أن رسول الله صلى الله عليه وسلم  قال: » لا عدوى ولا صفر ولا هامة« فقال أعرابي يا 
رسول الله فما بال إبلي تكون في الرمل كأنها الظباء فيأتي البعير الأجرب فيدخل 

بينها يجربها؟ فقال: »فمن أعدى الأول؟« متفق عليه. 

فــالأول إنما أصابه الجرب بقضاء الله وقــدره ولم تصبه العدوى من غيره 
فكذلك الإبل الأخرى إنما أصابها المرض بقدر الله تعالى.

ولــم ينف الحديث وجــود العدوى وكونها ســبباً للمــرض وإنما نفى أن 
تكون هي المؤثرة بذاتها في حصول المرض بدون تقدير الله تعالى. 

ولهــذا فإنــه في بعض الأحيان يوجد ســبب المــرض ولا يحصل المرض 
لأن الله تعالــى لم يقدر حصوله كما هــو الحال في الإبل فقد يخالطها الأجرب 

فيصاب بعضها بقدر الله تعالى ويسلم بعضها بقدر الله تعالى.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 171 برنامج دليل )4( 

إلا أن الله عــز وجــل قد جعل هناك أســباباً لحصول المــرض ونحوه من 
الشرور فينبغي للمسلم تجنبها كما جاء في الحديث: »فر من المجذوم كما تفر 

من الأسد«.

وفي الحديث الآخر: »لا يورد ممرض على مصح«. ونحوها من الأحاديث 
يدِۡيكُمۡ إلََِى 

َ
الدالة على البعد عن أسباب الهلاك كما قال تعالى: ﴿وَلََا تلُۡقُواْ بأِ

ٱلتَّهۡلُكَةِ﴾ ]البقرة:195[ 
قوله: )ولا طيرة( نفي لتأثير الطيرة. وقد تقدم بيانها.

قوله: )ولا هامة( الهامة طير، قيل هي البومة كان أهل الجاهلية يتشاءمون 
بهــا إذا وقعت على بيــت أحدهم قال: نَعَتْ إليَّ نفســي أو أحداً من أهل داري 

فجاء الحديث بنفي ذلك وإبطاله.

قولــه: )ولا صفــر( المراد به شــهر صفــر كان أهل الجاهلية يتشــاءمون به 
فأبطل النبي صلى الله عليه وسلم ذلك ونفى أن يكون شــهراً مشــؤوماً فهو كغيره من الشــهور 

يُقدر فيها الخير والشر.

قولــه: )ولا نــوء( واحد الأنواء وســيأتي الــكلام عليها في باب مســتقل إن 
شاء الله تعالى.

قوله: )ولا غول( جمع غُوله أو غَوله وذلك أن العرب كانوا إذا سافروا تلونت 
لهم الشــياطين بألوان مفزعة مخيفة فتدخــل في قلوبهم الرعب فيمنعهم ذلك من 

المضي إلى ما أرادوا فنفى النبي صلى الله عليه وسلم تأثيرها وليس المقصود نفي وجودها.

)ولهمــا عن أنــس  قال: قال رســول الله صلى الله عليه وسلم: )لا عدوى ولا طيرة، 
ويعجبني الفأل( قالوا: وما الفأل؟ قال: )الكلمة الطيبة((



172ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

فقوله: »لا عدوى« كمــا تقدم المنفي ليس وجودها لأن العدوى موجودة 
وإنما المنفي هو تأثيرها بنفسها.

وكذلك قوله »لا طيرة« فالتقدير لا طيرة مؤثرة بنفسها.

قوله: )الكلمة الطيبة( هذا تفسير للفأل)))، والفأل يعجب النبي صلى الله عليه وسلم لما فيه 
من إدخال الســرور على النفس والمضي قدماً لما يســعى إليه لأنه يستبشر أنه 
ســيحصل له كذا وكذا من الخيرات ففيها حســن ظن بالله تعالى وهذا بخلاف 

الطيرة ففيها سوء ظن بالله تعالى ولهذا صار الفأل ممدوحاً بخلاف الطيرة.

)ولأبي داود بســند صحيح عن عقبة بن عامــر  قال: ذكرت الطيرة 
عند رســول الله صلى الله عليه وسلم فقال: )أحســنها الفأل، ولا ترد مسلماً فإذا رأى أحدكم ما 
يكره فليقل: اللهم لا يأتي بالحسنات إلا أنت، ولا يدفع السيئات إلا أنت، ولا 

حول ولا قوة إلا بك((

قال الشــيخ ابن عثيمين : الفأل ليس من الطيرة لكنه شبيه بها من 
جهة الإقدام فإنه يزيد الإنســان إقداماً فيما توجه إليه فهو يشــبه الطيرة من هذا 

الوجه ...«

قوله: )ولا ترد مســلماً( هذا خبر متضمن للنهي ففيه النهي أن ترد الطيرة 
مسلماً عن حاجته فمن ردته عن حاجته فقد حصل له الشرك.

قولــه: )فإذا رأى أحدكم ما يكره( فحينئذ قد تــرد على قلبه الطيرة ويكف 
عما يريد فذكر النبي صلى الله عليه وسلم دواءً لذلك وهو أن يقول: 

)اللهم لا يأتي بالحسنات إلا أنت( أي لا يقدرها ولا يوجدها إلا الله وحده 

))) يراجع مفتاح دار السعادة )140/2(.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 173 برنامج دليل )4( 

لا شــريك له وهذا لا ينافي أن الحســنات تكون بأســباب من العبد لأن الله جل 
وعلا موجد هذه الأسباب.

والمراد بالحســنات ما يستحســن المرء وقوعه ويشــمل ذلك الحســنات 
الشرعية كالصلاة والحسنات الدنيوية كالمال والولد ونحوهما.

قولــه: )ولا يدفع الســيئات إلا أنت( الســيئات هي ما يســوء المرء وقوعه 
فهذه لا يدفعها إلا الله تعالى.

قوله: )ولا حول ولا قوة إلا بك( المعنى أنه لا يوجد لنا حول ولا قوة إلا 
بالله فالباء للاســتعانة أو الســببية فلا نتحول من حال إلــى حال ولا نقوى على 
ذلك إلا بســبب من الله تعالى والاستعانة به جل وعلا، ففي هذه الجملة كمال 

التفويض إلى الله وأن الإنسان يبرأ من حوله وقوته إلا بما أعطاه الله تعالى 

)وعن ابن مســعود  مرفوعاً: »الطيرة شــرك، الطيرة شرك، وما منا 
إلا، ولكن الله يذهبه بالتوكل« رواه أبو داود، والترمذي وصححه، وجعل آخره 

من قول ابن مسعود(
تقدم بيان متى تكون الطيرة شركاً أكبر، ومتى تكون شركاً أصغر.

)وما منا إلا، ولكن الله يذهبه بالتوكل(
أي وما منا إلا وقد أتى لقلبه بعض التطير لأن هذا من الشــيطان والشيطان 
يأتي القلوب فيغيرها بما يفسدها ومن ذلك التطير، ولكن المؤمن لا يلتفت إلى 

ذلك، ويعظم توكله على الله عز وجل.

)ولأحمــد من حديث ابن عمرو: )من ردته الطيرة عن حاجة فقد أشــرك( 
قالــوا: فما كفارة ذلك؟ قــال: )أن تقول: اللهم لا خيــر إلا خيرك، ولا طير إلا 

طيرك، ولا إله غيرك((



174ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

هذا فيه ضابط الطيرة وهي ما أمضاك أو ردك.

»لا خير إلا خيرك » فالخير كله من الله، سواء كان بسبب معلوم أو بغيره.

وقولــه: »لا طير إلا طيــرك« أي: الطيور كلها ملكك؛ فهي لا تفعل شــيئا، 
تٰٖ وَيَقۡبضِۡنَۚ  فَّ يۡۡرِ فَوۡقَهُمۡ صَٰٓ وَلمَۡ يرََوۡاْ إلََِى ٱلطَّ

َ
وإنما هي مســخرة، قال تعالى: ﴿أ

ءِۢ بصَِيٌر﴾. مَا يُمۡسِكُهُنَّ إلَِّاَّ ٱلرَّحۡمَنُٰۚ إنَِّهُۥ بكُِلِّ شََيۡ
والمتطير لا يخلو من حالين:

1- أن يحجم ويســتجيب لهذه الطيرة ويدع العمل فهذا قد وقع في الطيرة 
المنهي عنها.

2- أن يمضي لكن في قلبه قلق وهم وغم يخشــى من تأثير هذا المتطير به 
فهذا أهون من الأول. لكن ينبغي له أن يعظم التوكل على الله تعالى.

)وله من حديث الفضل بن عباس : إنما الطيرة ما أمضاك أو ردك(

في الشيخ سليمان في التيسير: )هذا حد للطيرة المنهي عنها بأنها ما أوجب 
للإنســان أن يمضي لمــا يريده ولو من الفــأل، فإن الفأل إنما يســتحب لما فيه 
من البشــارة والملاءمــة للنفس، فأما أن يعتمد عليه ويمضي لأجله مع نســيان 
التوكل على الله، فإن ذلك من الطيرة. وكذلك إذا رأى أو سمع ما يكره فتشاءم 

به ورده عن حاجته، فإن ذلك أيضًا من الطيرة(.



29-باب ما جاء في التنجيم

م بتشــديد الجيم، مأخــوذ من النجم، أي تعلم  التنجيــم في اللغة مصدر نجَّ
علم النجوم أو اعتقد تأثير النجوم.

وفي الاصطلاح: هو الاستدلال على الحوادث الأرضية بالأحوال الفلكية.

وعلم النجوم ينقسم إلى قسمين: علم التأثير وعلم التسيير.

أما علم التأثير فعلى ثلاثة أقسام:

1-	أن يعتقــد أن هــذه النجــوم مؤثــرة فاعلة، بمعنــى أنها هــي التي تخلق 
الحوادث والشــرور فهذا شرك أكبر لأن من ادعى أن مع الله خالقاً فهو مشرك 

شركاً أكبر.

عى به علم الغيب فيستدل بحركاتها  2-	أن يجعل النجوم والكواكب سبباً يُدَّ
على أنه ســيكون كذا وكذا، مثل أن يقول: هذا الإنســان ستكون حياته شقاءً لأنه 
ولد في النجم الفلاني، وهذا حياته ستكون سعيدة لأنه ولد في النجم الفلاني، فهذا 
اتخذ علم النجوم وسيلة لادعاء علم الغيب ودعوى علم الغيب كفر مخرج من 

ڄ  ڄ  ڦڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  الملــة؛ لقوله تعالى: ئي 
ئى ]النمل:65[ فإذا ادعى علم الغيب فقد كذب القرآن. ڃ  ڄ  ڄ 

3-	أن يعتقد في النجوم أنها سبب لحدوث الخير والشر أي أنه إذا وقع شيء 
نسبه إلى النجوم ولا ينسب شيئاً إلى النجوم إلا بعد وقوعه فهذا شرك أصغر.

الثاني: علم التسيير: وهذا على قسمين: 

1-	أن يســتدل بســيرها علــى المصالــح الدينيــة فهــذا مطلــوب، كمــا في 



176ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

الاستدلال بالنجوم على جهة القبلة، فهذا قد يكون واجبا إذا لم يكن له طريق 
لمعرفة القبلة إلا بذلك.

2-	أن يستدل بسيرها على المصالح الدنيوية فهذا لا بأس به. كالاستدلال 
بهــا علــى الجهــات، كمعرفة أن القطــب يقع شــمالًا، فهذا جائز، قــال تعالى: 
ئى ]النحــل:16[ وكالاســتدلال بهــا علــى  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ئيڀٺ 

الفصول الأربعة، وأوقات الزرع ونحو ذلك.

وإنمــا رخص العلماء فيه لأنه يجعل الاســتدلال بالنجــوم وقتاً وزمناً لا 
يجعله ســبباً، فيجعل هذه النجوم علامة على زمــن يصلح فيه كذا وكذا، والله 
جــل وعــا جعل النجوم علامات، فهــي علامة على أمور كثيــرة كأن يعلم أنه 
بطلوع النجم الفلاني يدخل وقت الشتاء مثلاً، فدخول وقت الشتاء ليس بسبب 

طلوع النجم، ولكن حين طلع استدللنا بطلوعه على دخول الوقت.

قوله: )باب ما جاء في التنجيم( يعني في حكم التنجيم وأنه ينقسم إلى جائز 
ومحرم كما تقدم.

ولما كان من أنواع التنجيم ما هو شرك أورد المؤلف  هذا الباب 
في كتاب التوحيد.

)قال البخاري في »صحيحه«: قال قتادة: خلق الله هذه النجوم لثلاث: زينة 
للســماء ورجوماً للشــياطين، وعلامات يهتدى بها. فمن تــأول فيها غير ذلك 

اخطأ، وأضاع نصيبه، وتكلف ما لا علم له به. أ.هـ(

قوله: )خلق الله هذه النجوم لثلاث ....( هذا مأخوذ من قوله تعالى: ئيڈ 
گئى  گ  گ  ک  کک  ک  ڑ  ڑ  ژ  ژ  ڈ 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 177 برنامج دليل )4( 

ئى وظاهــر الآية  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀٺ  ]الُملــك:5[ وقولــه تعالــى: ئي 

الأولى أن النجوم في السماء الدنيا.

والثلاث هي: 

1-	زينة للسماء.

2-	رجوماً للشياطين.

3-	علامات يهتدى بها.

قوله: )فمن تأول فيها غير ذلك( أي زعم فيها غير ما ذكر الله تعالى في هذه 
الثــاث، فادعى بها علم الغيب فقد )أخطأ( أي تكلــم رجماً بالغيب )وأضاع 
نصيبــه( أي حظــه من عمره؛ لأنه اشــتغل بمــا لا فائدة فيه، بــل مضرة محضة 
)وتكلف ما لا علم له به( أي تعاطى شــيئاً لا يُتصور علمه، لأن أخبار الســماء 

والأمور الغيبية لا تُعلم إلا عن طريق الكتاب والسنة.

)وكــره قتادة تعلــم منازل القمر، ولــم يرخص ابن عيينة فيــه، ذكره حرب 
عنهما، ورخص في تعلم المنازل أحمد وإسحاق(

هــذا القســم مــن تعلــم التنجيم المــراد بــه تعلم منــازل القمر والشــمس 
للاســتدلال بذلك على القبلة والفصول ونحو ذلك وهو كما ترى مختلف فيه 

بين السلف، فما الظن بغيره مما تقدم بيان تحريمه وأنه شرك.

ئو  ئو  ئە  ئە  والقمر له ثمانية وعشرون منزلًا كما قال تعالى: ئي 
ئى ]يس:39[ في كل يوم للقمر منزلة منها. ئۆ  ئۆ  ئۇ  ئۇ 

ۆ  ۇ  ۇ   وممــا يــدل على جــواز تعلم هــذه المنــازل قوله تعالــى ئي 
ې  ې  ۉې  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ 



178ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

ئى ]يونــس:5[ وظاهر الآية  ئۇ  ئو  ئو  ئە  ئە  ئائا  ى  ى  ې 
أن حصول المنة به في تعلمه وذلك دليل الجواز.

)وعن أبي موسى قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: )ثلاثة لا يدخلون الجنة: مدمن 
الخمر، وقاطع الرحم، ومصدق بالسحر( رواه أحمد وابن حبان في صحيحه(

قولــه: )ثلاثــة لا يدخلــون الجنة( هــذا لا يفيــد الحصر لأن هنــاك من لا 
يدخلون الجنة سوى هؤلاء.

قوله: )مدمن الخمر( هو شارب الخمر المداوم على شربها.

قوله: )وقاطع الرحم( الرحم هم القرابة.

قوله: )ومصدق بالسحر( هذا هو الشاهد للباب.

ووجــه الدلالــة منه: أن علــم التنجيم نوع من الســحر فمن صــدق به فقد 
صدق بنوع من السحر لحديث: »من اقتبس شعبة من النجوم فقد اقتبس شعبة 

من السحر«. رواه أبو داود.

فمن صدق بما يخبر به المنجمون من الأمور المستقبلة فإنه لا يدخل الجنة 
لأنــه صدق بأن هنــاك من يعلم الغيب غيــر الله تعالى، وقد قــال الله عز وجل: 
ڄئى  ڄ  ڄ  ڄ  ڦڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ئيٹ 

]النمل:65[.

فإن قيل إن هؤلاء المنجمون قد يَصْدقون.

فيقال إن صدقهم كصدق الكاهن يصدق في كلمة ويكذب في مائة وصدقه 
ليس عن علم بل قد يوافق قدراً فيكون فتنة في حق من صدقه.

ومن صور التنجيم في العصر الحاضر:



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 179 برنامج دليل )4( 

مــا يكثــر في المجلات والمواقــع الإلكترونية ونحوها مما يســمونه البروج، 
كبرج الأســد والعقــرب والثور إلى آخــره، ويجعلون أمام كل برج ما ســيحصل 
فيه، فإذا كان الرجل أو المرأة مولوداً في ذلك البرج يقال: سيحصل لك كذا وكذا 
في هذا الشــهر، وفي الغالب يأتون بعبارات فيها التمويــه والكلام المجمل، وهذا 
هــو التنجيــم الذي هو التأثيــر والاســتدلال بالنجوم والبروج على ما ســيحصل 
في الأرض، وهــو نــوع من الكهانة، ووجــوده في هذ المجــات والمواقع وجود 

للكهانة فيها.

والواجب على المســلم أن ينكر ذلك، وألا يطلــع على هذه الأبراج، لأن 
مجرد الاطلاع عليها وقراءتها يدخل في إتيان الكهان، المنهي عنه.

فإذا قرأ هذه البروج، وقرأ ما يقال في برجه الذي ولد فيه، فكأنه سأل كاهناً، 
وعقوبة من ســأل الكاهن من غير تصديق له أنه لا تقبل له صلاة أربعين يوماً، 

فإن صدق بما في تلك البروج فقد كفر بما أنزل على محمد صلى الله عليه وسلم.

ومع الأســف تجد كثيرا من الناس يطَّلعون علــى هذه البروج، ولا يبالون 
بشناعة فعلهم، ولا يعرفون أن هذا خلل عظيم في توحيدهم، وهذا يؤكد العناية 
والاهتمــام بدراســة التوحيد ومعرفة مســائله، ومعرفة ما يضــاد أصل التوحيد 

وكماله.



30-باب ما جاء في الاستسقاء بالأنواء

الاستسقاء طلب السقيا كالاستغفار طلب المغفرة.

لأن مادة استفعل في الغالب تدل على الطلب.

والأنواء جمع نوء وهي منازل القمر، وبعضهم يقول: الأنواء هي النجوم.

ومنازل القمر: ثمانية وعشرون منزلة، ينزل القمر كل ليلة منزلة منها، ومنه 
ئى ]يس:39[ ئۆ  ئۆ  ئۇ  ئۇ  ئو  ئو  ئە  ئە  قوله تعالى: ئي 

فقوله: باب ما جاء في الاستسقاء بالأنواء. أي من الوعيد.

الاستسقاء بالأنواء على قسمين:

1-	شرك أكبر وله صورتان:

أن يدعو الأنواء بالسقيا، كأن يقول: يا نوءُ كذا اسقنا أو أغثنا. فهذا شرك  أ-	
ئا  ى  ى  ې  ې  ې  أكبر لأنه دعاء غير الله تعالى كما قال سبحانه: ئي 
ئى ]المؤمنون:117[  ئې  ئې  ئې  ئۈ  ئۈ  ئۆئۆ  ئۇ  ئۇ  ئو  ئو  ئە  ئە  ئا 

فهذا شرك في العبادة وهو يتضمن الشرك في الربوبية.

ب- أن ينسب حصول الأمطار إلى هذه الأنواء على أنها هي الفاعلة بنفسها 
دون الله تعالى ولو لم يدعها فهذا شرك أكبر في الربوبية.

2-	شــرك أصغــر: وهو أن يجعل هذه الأنواء ســبباً، مع اعتقــاد أن الله هو 
الخالق الفاعل، لأن كل من جعل ســبباً لم يجعله الله ســبباً لا شرعا ولا قدرا 

فهو مشرك الشرك الأصغر.

وبهذا تظهر مناســبة الباب لكتاب التوحيد لأن نســبة المطر إلى الأنواء إما 
أن يكون شركاً أكبر أو أصغر.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 181 برنامج دليل )4( 

ئى ( ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  )وقول الله تعالى: ئي 
ذكر ابن كثير في التفســير 547/7 عن ابن عباس  موقوفا أنه قال: 
)مــا مطر قوم قط إلا أصبح بعضهم كافراً، يقولون: مطرنا بنوء كذا وكذا، وقرأ 
ئى وعــزاه لابــن جريــر، ثم قال  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ابــن عبــاس: ئي 

.وهذا إسناد صحيح إلى ابن عباس : ابن كثير

فهذا أولى ما فســرت به الآية وبه يظهر وجه اســتدلال المصنف بهذه الآية 
في هذا الباب.

فالمعنى: وتجعلون شــكركم لله علــى ما أنزل إليكم مــن المطر والرحمة 
أنكم تكذبون أي تنسبونه إلى غيره.

)عن أبي مالك الأشــعري  أن رســول الله صلى الله عليه وسلم قــال: )أربعة في أمتي 
مــن أمــر الجاهليــة لا يتركوهــن: الفخــر بالأحســاب، والطعن في الأنســاب، 
والاستســقاء بالنجوم، والنياحة( وقال: )النائحة إذا لم تتب قبل موتها تقام يوم 

القيامة وعليها سربال من قطران ودرع من جرب(. رواه مسلم(

قوله: )أربع( لا يراد به الحصر لوجود غيرها مما يشــركها في الحكم وإنما 
المراد تيسير العلم وتسهيل حفظه.

مــن أمر الجاهلية: أي من شــأن الجاهلية، وأضافهــا إلى الجاهلية لغرض 
التنفير منها والجاهلية هنا هي ما قبل بعثة النبي صلى الله عليه وسلم.

لا يتركونهن: أي لا بد من بقاء هذه الخصال في بعض الأمة. 
وخصــال الجاهليــة مذمومة كما في صحيــح البخاري مرفوعــا : »أبغض 
الرجــال إلــى الله ثلاثة: ملحد في الحرم، ومطلــب دم امرئ بغير حق، ومبتغ في 

الإسلام سنة الجاهلية«.



182ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

)الفخر بالأحســاب( أي التعالي والتعاظم أي يفخر بسبب الحسب الذي 
هو عليه من شرف آبائه ومآثرهم وفضائلهم.

)والطعن في الأنساب( أي العيب فيها.
)والاستسقاء بالنجوم( وهذا هو الشاهد من الباب.

والمراد بالاستســقاء ليس هو نســبة المطر إلى النجم؛ لأن هذا كفر، وإنما 
المــراد جعله ســبباً لنــزول المطر، وكفار قريــش هذا هو اعتقادهــم، كما قال 

ئى  ئې  ئې  ئې  ئۈ  ئۈ  ئۆ  ئۆ  ئۇ  ئۇ  ئو  ئو  ئە  تعالــى: ئي 
ئى ]العنكبوت:63[ بج  ئي  ئى  ئم  ئح  یئج  ی  ی  ئىی  ئى 

والنياحــة على الميــت وهي رفع الصوت بالبكاء علــى الميت قصداً على 
سبيل النوح.

وقــال: »النائحة إذا لم تتــب قبل موتها تقام يوم القيامة وعليها ســربال من 
قطران ودرع من جرب«.

والغالب في النياحة تكون من النساء ولهذا قال النائحة. 
والظاهــر أن هــذا الذنب لا تكفره إلا التوبة وأن الحســنات لا تمحوه لأنه 

من الكبائر والكبائر لا تمحوها إلا التوبة.
)تقام يوم القيامة وعليها سربال من قطران( أي تبعث من قبرها يوم القيامة 
والســربال الثوب السابغ كالدرع أو القميص، يعني أنها تلطخ بالقطران وهو ما 
يســمى الزفت فيصير لها كالقميص حتى يكون اشــتعال النار بجســدها أعظم 

ورائحتها أنتن.

)ودرع من جرب( والجرب مرض معروف يصيب الجلد يؤرق الإنســان، 
وإذا اجتمع قطران وجرب زاد البلاء، لأن الجرب أي شيء يمسه يتأثر به البدن.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 183 برنامج دليل )4( 

)ولهمــا عن زيد بــن خالد  قــال: صلى لنا رســول الله صلى الله عليه وسلم صلاة 
الصبــح بالحديبية على إثر ســماء كانت مــن الليل، فلما انصــرف أقبل على 
النــاس فقال: )هــل تدرون ماذا قال ربكــم؟( قالوا: الله ورســوله أعلم. قال: 
)قــال: أصبــح من عبــادي مؤمن بــي وكافر، فأما مــن قال: مطرنــا بفضل الله 
ورحمتــه، فذلــك مؤمن بي كافــر بالكوكب، وأمــا من قال: مطرنــا بنوء كذا 

وكذا، فذلك كافر بي مؤمن بالكواكب((

لهما: أي البخاري ومسلم.

)قال: صلى لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم صلاة الصبح بالحديبية ....(

أي صلى بنا إماماً.

والحديبيَّة فيها لغتان: التخفيف للياء الثانية والتشديد، والتخفيف أكثر.

وهــو مــكان قريــب من مكــة، بعضــه في الحل وبعضــه في الحــرم، نزل به 
النبي صلى الله عليه وسلم في الســنة السادســة من الهجرة لما قدم معتمــراً، فصده كفار قريش، 

ويسمى الآن الشميسي.

)على إثِْر سماء كانت من الليل( الإثْر يعني العقب، فهو ما يعقب الشيء.

والمراد بالسماء هنا المطر، وأطلق عليه سماء لأنه ينزل من جهة السماء.

)فلما انصرف أقبل على الناس( يعني فلما انصرف من صلاة الصبح أقبل 
على الناس بوجهه الشــريف عليه الصلاة والســام، )فقــال: »هل تدرون ماذا 

قال ربكم؟«(.

هذا اســتفهام يراد به التنبيه والتشويق لما سيلقى عليهم وإلا فالرسول صلى الله عليه وسلم 
يعلم أنهم لا يعلمون ماذا قال الله عز وجل؛ لأن الوحي لا ينزل عليهم.



184ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

وهذا من الأحاديث القدسية.

)قالــوا الله ورســوله أعلــم( فيــه حســن أدب الصحابــة  حيث لم 
يتكلفوا ما لا يعلمون، بل فوضوا العلم لله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم.

)قــال: أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر( المــراد بقوله: “عبادي” عموم 
العباد، بدليل التقسيم إلى مؤمن وكافر.

)فأمــا من قــال: مطرنا بفضــل الله ورحمته( أي من نســب المطــر إلى الله 
واعتقــد أنــه أنزله بفضله ورحمته من غير اســتحقاق من العبــد على ربه وأثنى 

عليه فقال: )مطرنا بفضل الله ورحمته(.

)فذلــك مؤمــن بي كافــر بالكوكب( لأنه نســب المطر إلــى الله تعالى ولم 
ينسبه إلى الكوكب، ولم يَرَ له تأثيراً في نزوله، بل نزل بفضل الله تعالى.

)وأمــا من قال مطرنــا بنوء كذا وكذا( البــاء في قوله )بنوء( للســببية وصار 
كافراً؛ لأنه أنكر نعمة الله تعالى، ونســبها إلى ســبب لم يجعله الله تعالى سبباً، 
فتعلقت نفســه بهذا الســبب ونســي نعمة الله تعالى، وهذا كفر أصغر لا يخرج 
من الملة، لأنه نســب المطر إلى النوء على أنه سبب لا على أنه فاعل، فإنه قال 
)مطرنــا بنــوء كذا( ولم يقل: أنزل علينا المطر نــوء كذا. لأنه لو قال ذلك لكان 

نسبة النوء إلى المطر نسبة إيجاد، وهذا شرك أكبر.

ونسبة المطر إلى النوء تنقسم إلى ثلاثة أقسام:

1-	نسبة إيجاد وهذه شرك أكبر.

2-	نسبة سبب وهذه شرك أصغر.

3-	نسبة وقت وهذه جائزة، كأن يقول: مطرنا في نوء كذا. 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 185 برنامج دليل )4( 

)ولهمــا من حديث ابــن عباس بمعنــاه وفيه قال بعضهم: لقــد صدق نوء 
ئى إلى قوله:  ئج  ی  ی  ی  ی  كذا وكــذا، فأنزل الله هذه الآيات: ئي 

ئى ( ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ئيٹ 

قوله: )ولهما( قال الشيخ سليمان في التيسير: )الحديث لمسلم فقط(.

ومعنى الحديث أنه لما نزل المطر نســبه بعضهــم إلى رحمه الله وبعضهم 
قــال: لقــد صدق نوء كذا وكذا. فكأنه جعل النوء هــو الذي أنزل المطر أو نزل 

بسببه.

ئى ]الواقعة:75[  ئج  ی  ی  ی  ی  قال: فأنزل الله: ئي 

ئى للتنبيه، والجملة بعدها مثبتة. ی  ی  )لا( في قوله: ئي 

وأقســم جل وعــا بمواقع النجوم لما فيها مــن الدلالة على كمال قدرته 
جل وعلا.

والمراد بمواقع النجوم أي مواقع الكواكب، والمراد مساقطها عند غروبها 
ومطالعها ومشارقها. وقيل غير ذلك.

ئى ]الواقعة:77[  ٻ  ٻ  ٻ  ٱ  وجواب القسم ئي 

ئى ]الواقعة:82[ تقدم تفسيرها. ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ئي   



ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  31-بــاب قول الله تعالى: ئي 

ئى الآية. ڎڈ  ڎ  ڌ  ڌ 

هذا الباب والذي بعده شــروع من المؤلف  في العبادات القلبية. 
وما يجب أن تكون عليه من الإخلاص لله تعالى.

وابتدأهــا ببــاب المحبة وأن العبد يجب أن يكــون الله جل وعلا أحبَّ إليه 
من كل شيء حتى من نفسه، وهذه المحبة المراد منها محبة العبادة، وهي التي 
تكــون في القلب، ويكــون معها الرغب والرهب والطاعة والســعي في مراضي 

المحبوب والبعد عما لا يحب.

ومحبة العبادة صرفها لله تعالى توحيد، ولغيره شرك أكبر يخرج من الملة، 
لذا أورد المؤلف  هذا الباب في كتاب التوحيد.

أقسام المحبة:

1-	المحبــة الخاصــة التــي لا تصلــح إلا لله تعالــى وهــي محبــة العبودية 
المســتلزمة للذل والخضوع والتعظيم وكمــال الطاعة وإيثاره على غيره، فهذه 
المحبــة لا يجــوز تعلقها بغير الله تعالــى ويجب إفراد الله تعالــى بهذه المحبة، 

ومن أحب مع الله غيره محبة عبادة فهو مشرك الشرك الأكبر))).

))) ولهذا فإن المشــركين يحبون آلهتهم محبة شركية ويتضح هذا بتأمل حال المشركين وعبدة الأوثان 
وعبدة القبور في هذه الأزمنة فإنك تجد المتوجه إلى قبر الولي في قلبه من محبة ذلك الولي وتعظيمه 
ومحبة سدنة ذلك القبر ما يجعله في رغب ورهب وفي خوف وطمع وفي إجلال حين يتوجه إلى ذلك 
الولــي بأنــواع العبادة لأجل تحصيل مطلوبه، فهذه هي محبة العبــادة التي صرفها لغير الله جل وعلا 

شرك أكبر به.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 187 برنامج دليل )4( 

2-	المحبــة في الله تعالــى وهــو أن يحب الرســل والأنبيــاء عليهم الصلاة 
الســام، ويحــب الصالحيــن في الله تعالــى، وهــذه المحبة قربــة وطاعة لله عز 

وجل، لأن محبة هؤلاء من محبة الله عز وجل. 

3-	المحبــة الطبيعية التي ليســت بعبــادة في ذاتها، وذلك مثــل محبة الوالد 
لولــده، فهذه محبة إشــفاق ورحمــة، ومحبة الولد لوالديــه، فهي محبة إجلال 

واحترام لا عبادة.

وهذا النوع من المحبة لا يستلزم التعظيم الذي هو عبادة، فلا تكون شركاً 
في محبة الله.

ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  )قــول الله تعالى: ئي 
ڳ  گ  گ  گ  گ  ک  ک  ک  ڑک  ڑ  ژ  ژ  ڈ  ڎڈ 

ئى ( ں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ 

ئى الأنداد جمع ند وهو الشبيه والنظير والكفء. ۋ  ئي   

ئى أي يحبونهــم كحبهــم لله، فالمعنى أن المشــركين  ڎڈ  ڎ  ڌ  ئي   

يحبون هذه الأنداد كما يحبون الله تعالى، فجعلوا هذه الأنداد شركاء لله تعالى 
فيما يستحق من المحبة وحده.

ئى كاف المثليــة والمســاواة، أي  ڎڈ  ڎ  ڌ  والــكاف في قولــه ئي 
يساونهم بالله في المحبة والتعظيم ولهذا يقولون لأندادهم وهم في النار: ئيڱ 
ئى ]الشــعراء:98[ فهــم قــد  ہ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ں  ں 
ســاووهم بالله عز وجل في المحبة، أما مساواتهم بالله في الخلق والرزق وتدبير 

الأمور فما كان أحد من المشركين يساوون أصنامهم بالله في ذلك.



188ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

فدلت الآية على أن من أحب شــيئاً كحب الله فقد اتخذه نداً لله وذلك هو 
الشرك الأكبر.

ودلــت الآية أيضاً على أن المشــركين يعرفــون الله ويحبونــه وإنما الذي 
أوجب كفرهم مســاواتهم به الأنداد في المحبــة، فكيف بمن أحب الأنداد أكبر 
مــن حــب الله، فكيف بمن لم يحــب الله أصلاً ولم يحــب إلا الند وحده، والله 

المستعان.

)وقولــه: )قــل إن كان ءاباؤكــم وأبناؤكم( إلى قوله تعالــى: )أحب إليكم 
من الله ورسوله( الآية(

ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  چ  ئي  تعالــى:  الله  قــال 
ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ 
گ  ک  ک  ک  ک  ڑ  ڑ  ژ  ژ  ڈ  ڈ 

ئى ]التوبة:24[ ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳڳ  گ  گ  گ 

هذه الآية فيها وعيد لمن أحب هذه المذكورات الثمانية في الآية أو أحدَها 
أكثر من محبة الله تعالى وجهاد في سبيله وقدمها على ذلك أن ينتظر ما يحل به 
ئى أي انتظروا عقاب الله  ڳڳ  گ  گ  گ  گ  من العقوبة؛ لقوله: ئي 

تعالى بإهلاك هؤلاء الذين يقدمون محبة غير الله عليه.

ئى تنبيــه علــى أن من فعل ذلك فهو  بي  بى  بم  بخ  بح  بج  وقولــه: ئي 
من الفاسقين، وهذا يدل على أنه من الكبائر.

 فالمحبــة الصادقة تســتلزم تقديم مــراض الله عز وجل علــى هذه الأمور 
الثمانية كلها.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 189 برنامج دليل )4( 

فالواجب لتكميل التوحيد أن يحب العبد ربه جل وعلا فوق كل محبوب، 
فمــن ادعــى محبة الله وهو يحب غيره أكثر من محبة الله ورســوله عليه الصلاة 

والسلام فهو كاذب فيما يدعي من المحبة.

)عــن أنس ، أن رســول الله صلى الله عليه وسلم قال: )لا يؤمــن أحدكم حتى أكون 
أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين( أخرجاه(

»لا يؤمــن أحدكــم«: أي لا يؤمــن أحدكــم الإيمــان الكامل حتــى يكون 
الرسول صلى الله عليه وسلم أحب إليه من هذه المذكورات في الحديث. 

والمراد نفي الكمال الواجب الذي يذم تاركه.

بل لا يحصل له ذلك حتى يكون الرســول صلى الله عليه وسلم أحب إليه من نفســه أيضاً، 
ففــي الصحيح عــن عمر  أنه قال للنبي صلى الله عليه وسلم: يا رســول الله، لأنت أحب 
إلي من كل شــيء إلا من نفســي. فقال النبي صلى الله عليه وسلم: »لا والذي نفســي بيده حتى 
أكون أحب إليك من نفســك« فقال له عمر : فإنه الآن والله لأنت أحب 

إلي من نفسي. فقال النبي صلى الله عليه وسلم: »الآن يا عمر«.

وتظهر هذه المحبة بتقديم ما يحبه الله عز وجل ورســوله صلى الله عليه وسلم على ما يحبه 
غيرهما، فمن قدم محبة غيرهما على محبة الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم فمحبته لهما 

ناقصة.

وجه الدلالة من الحديث:

أن الإيمــان إذا كان لا يكــون كاملاً إلا بمحبة الرســول صلى الله عليه وسلم أكثر من محبة 
الإنسان لنفسه والناس أجمعين فمحبة الله تعالى أولى وأعظم.

ولأن محبة الرسول صلى الله عليه وسلم من محبة الله تعالى.



190ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

)ولهمــا عنــه قال: قال رســول الله صلى الله عليه وسلم: )ثلاث من كن فيــه وجد بهن حلاوة 
الإيمان: أن يكون الله رسوله أحب إليه مما سواهما، وأن يحب المرء لا يحبه إلا 
لله، وأن يكره أن يعود في الكفر بعد إذ أنقذه الله منه كما يكره أن يقذف في النار((.

 . ولهما عنه: أي للبخاري ومسلم عن أنس

قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : »ثلاث من كن فيه وجد بهن حلاوة الإيمان ...«

الباء في )بهن( للسببية.

وحلاوة الإيمان هي ما يجده الإنسان في نفسه وقلبه من الطمأنينة والراحة 
والانشراح الناتجة عن تحصيل كمال الإيمان.

قوله: )أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما( أي من الدنيا كلها.

قوله: )وأن يحب المرء لا يحبه إلا لله( هذا يشمل الرجل والمرأة لقوله )المرء(

والمعنى أنه يحبه من أجل الله لأنه قائم بطاعة الله تعالى.

قولــه: )وأن يكره أن يعود في الكفر بعد إذ أنقذه الله منه كما يكره أن يقذف 
في النار(

هذه الصورة في كافر أسلم فهو يكره أن يعود إلى الكفر بعد إذ أنقذه الله منه 
كما يكره أن يقذف في النار.

وإنما ذكر هذه الصورة لأن الكافر قد تدعوه نفســه إلى الرجوع إلى الكفر 
بخلاف المسلم الأصلي.

)وفي رواية: )لا يجد أحد حلاوة الإيمان حتى .. ( إلى آخره(

هــذه الروايــة أخرجهــا البخــاري )6041( ولفظه: )لا يجــد أحد حلاوة 
الإيمان حتى يحب المرء لا يحبه إلا لله، وحتى أن يُقذف في النار أحب إليه من 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 191 برنامج دليل )4( 

أن يرجــع إلى الكفــر بعد إذ أنقذه الله منه، وحتى يكون الله ورســوله أحب إليه 
مما سواهما( 

أورد المصنــف  هذه الرواية لأن انتفاء وجــدان حلاوة الإيمان 
بالنســبة للرواية الأولى عــن طريق المفهوم وهذه عن طريــق المنطوق ودلالة 

المنطوق أقوى من دلالة المفهوم.

)وعــن ابــن عباس  قال: مــن أحب في الله، وأبغــض في الله، ووالى 
في الله، وعــادى في الله، فإنمــا تنال ولاية الله بذلك، ولــن يجد عبد طعم الإيمان 
وإن كثرت صلاته وصومه حتى يكون كذلك. وقد صارت عامة مؤاخاة الناس 

على أمر الدنيا، وذلك لا يجدي على أهله شيئا. رواه بن جرير(

)من أحب في الله وأبغض في الله( المعنى أحب المســلمين لأجل الله تعالى 
وأبغــض الكفار والفســاق في الله لمخالفتهم لربهم جل وعــا ولو كانوا أقرب 

الناس إليه.

قولــه: )ووالــى في الله وعــادى في الله( هــذا فيه بيان لازم المحبــة في الله وهي 
المــوالاة، فلا يكفي في ذلك مجرد الحب بل لا بد معه من الموالاة التي هي لازم 
الحب، وهي النصرة والإكرام والاحترام وأن يكون مع المحبوبين ظاهراً وباطناً.

وكذلــك المعــاداة في الله هي مــن لازم البغــض في الله تعالــى وهي إظهار 
العــداوة بالفعل كالجهاد لأعداء الله والــراء منهم والبعد عنهم ظاهراً وباطناً، 
إشــارة إلى أنه لا يكفي مجرد بغض القلب بل لابد مع ذلك من الإتيان بلازمه 

ھ  ہ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ڻ  ڻ  وهــي المعاداة كما قال تعالــى: ئي 
ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ے  ے  ھ  ھ  ھ 

ئى ]الممتحنة:4[ ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۋ  ۇٴ  ۈ 



192ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

)فإنما تنال وَلاية الله بذلك( الوَلاية بالفتح بمعنى النصرة والمحبة فالمعنى 
إنما يكون ولياً من أولياء الله تعالى بهذا الفعل.

)ولن يجد عبد طعم الإيمان وإن كثرت صلاته وصومه حتى يكون كذلك(.

هذا منتزع من حديث أنس  السابق.

)وقد صارت عامة مؤاخاة الناس على أمر الدنيا وذلك لا يجدي على أهله 
شيئاً( 

وهذا قاله  في زمانه فكيف بمن بعده. 

ئى قال:  ھ  ھ  ہ  ہ  )وقــال ابــن عباس في قولــه تعالــى: ئي 
المودة(

فجميــع الأســباب التــي يتعلق بهــا المشــركون لتنجيهــم ومنهــا محبتهم 
لأصنامهــم وتعظيمهم لها فإنها تنقطع بهــم يوم ا لقيامة، ولا تنفعهم حيث إنهم 
يظنون أن محبتهم للآلهة يجعلها تشفع لهم يوم القيامة وليس الأمر كما يظنون.

ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  كمــا قال تعالــى: ئي 
چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄڄ  ڦ 

ئى ]العنكبوت:25[  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ 



 32-بــاب قول الله تعالى: )إنما ذلكم الشيطان يخوف أولياءه 

فلا تخافوهم وخافون إن كنتم مؤمنين(

مناسبة الباب لكتاب التوحيد:

هذا الباب في بيان عبادة الخوف من الله تعالى، ومن أقسام الخوف ما يكون 
شركاً مخرجاً من الملة وهو خوف السر كما يأتي بيانه إن شاء الله تعالى.

مناسبة الباب لما قبله:

أتى المؤلف  بهذا الباب بعد باب المحبة لأن العبادة ترتكز على 
شيئين:

المحبــة والخــوف، أي محبة الله تعالــى والخوف من عذابــه فبهما يكون 
امتثال أمر الله تعالى واجتناب نهيه.

أقسام الخوف:

1-	خوف الســر وهو خوف العبــادة والتعظيم والخضــوع وهو أن يخاف 
من غير الله أن يصيبه بضر كالمرض والفقر والقتل ونحو ذلك بقدرته ومشيئته 
ســواء ادعى أن ذلك كرامة للمخوف منه بالشــفاعة أو على ســبيل الاستقلال 

فهذا الخوف لا يجوز تعلقه بغير الله أصلاً لأن هذا من لوازم الإلهية.

وهذا من الشرك الأكبر المخرج من الملة.

وهذا الشرك هو الذي كان المشركون يعتقدون في أصنامهم وآلهتهم ولهذا 
يخوفون بها أولياء الرحمن كما خوفوا إبراهيم عليه الصلاة والسلام فقال لهم: 

ئا  ئا  ى  ى  ېې  ې  ې  ۉ  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۋ  ۇٴ  ئي 
ئى ]الأنعام:80[ الآيات. ئۇ  ئو  ئو  ئەئە 



194ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

قال الشــيخ ســليمان في التيســير: »وهذا القســم هو الواقع اليــوم من عباد 
القبــور، فإنهــم يخافون الصالحيــن بل الطواغيــت كما يخافون الله بل أشــد. 
ولهــذا إذا توجهت على أحدهم اليمين بالله أعطاك ما شــئت من الأيمان كاذباً 
أو صادقاً فإن كان اليمين بصاحب التربة لم يقدم على اليمين إن كان كاذباً وما 

ذاك إلا لأن المدفون في التراب أخوف عنده من الله«

2-	أن يترك الإنســان ما يجب عليه من الجهــاد والأمر بالمعروف والنهي 
عــن المنكر ونحــو ذلك من الطاعات بغيــر عذر إلا لخوف مــن الناس، كمن 
يترك الصلاة أو لا يحضر الجماعة أو لا يتبع الســنة في ملبسه وهيئته خوفاً من 
ذم النــاس له واســتنقاصهم وازدرائهم، أو ترك مدحهم لــه، وكذلك من يفعل 

المنكر خوفاً من الناس فهذا كله محرم وهو منافٍ لكمال التوحيد الواجب.

عن أبي ســعيد الخدري  أن رســول الله صلى الله عليه وسلم قــام خطيباً فكان فيما 
قــال: »ألا لا يمنعــن رجــاً هيبة النــاس أن يقول بحــق إذا علمه« قــال: فبكى 

أبو سعيد وقال: قد والله رأينا أشياء فهبنا. رواه ابن ماجه.

وعــن أبي ســعيد  قال: ســمعت رســول الله يقول: »إن الله ليســأل 
العبــد يــوم القيامة حتى يقول: ما منعك إذ رأيت المنكر أن تنكره؟ فإذا لقن الله 

عبداً حجته قال: يا رب رجوتك وفرِقت من الناس« رواه ابن ماجه.

3-	خــوف وعيــد الله الــذي توعــد بــه العصــاة وهــو الــذي قــال الله فيه: 
ڻئى  ڻ  ں  ں  ڱ  ڱ  ڱڱ  ڳ  ڳ  ئيڳ 

ئى ]الرحمن:46[ وقال: ئيٱ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ]إبراهيم:14[ وقال: ئي 

ئى ]الإنسان:7[ وهذا الخوف من أعلى مراتب  پ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ 
الإيمان، وإنما يكون محموداً إذا لم يوقع في القنوط واليأس من روح الله.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 195 برنامج دليل )4( 

4-	الخوف الطبيعي والجبلِّي كالخوف من سبع أو عدو أو نحو ذلك فهذا 
تجتح  بي  بى  بم  في الأصل مباح لقوله تعالى عن موســى عليه الســام: ئي 
ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ئى ]القصــص:21[ وقولــه: ئي  ثى  ثم  ثج  تي  تى  تم  تخ 

ئى ]القصص:33[ فهذا لا يذم. ۅ  ۋ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ 

ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  قال المصنف : »باب قول الله تعالى: ئي 
ئى ]آل عمران:175[  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ 

ئى : صيغة حصر والمشار إليه التخويف من المشركين.  ٿ  ٿ  ئي 

ئى تنصــب مفعوليــن الأول محــذوف دل عليه الســياق تقديره:  ٿ  ئي  و 
ئى ومعنــى أوليــاءه أي أنصــاره الذين  ٹ  يخوفكــم، والمفعــول الثــاني ئي 

ينصرون الشرك والمنكر.

ئى أي يخوفكم أولياءه ويوقع  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  فالمعنى ئي 
ئى  ٿ  في قلوبكــم الخــوف منهم ويوهمكــم أنهم ذو بأس وشــدة. وفاعل ئي 

ضمير يعود على الشيطان فالتقدير: يخوف الشيطانُ الناسَ أولياءه.

ئى وهذا نهي من الله للمؤمنين أن  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ئي   

يخافوا غيره وأمرٌ لهم أن يقصروا خوفهم على الله تعالى فلا يخافوا إلا إياه.

وجه الدلالة من الآية:

ئى هــذا أمــر منــه جل وعلا  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  أن قولــه تعالــى: ئي 
بالخــوف فــدل علــى أن الخــوف محبوب إلــى الله تعالــى ويكون عبــادة من 

العبادات لأن العبادة اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه ...



196ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

)وقولــه: )إنما يعمر مســاجد الله من ءامن بالله واليــوم الآخر وأقام الصلاة 
وءاتى الزكاة ولم يخش إلا الله( الآية(

ئى فمن صفة هؤلاء الذين  ہھ  ہ  ہ  ہ  الشاهد من الآية قوله تعالى: ئي 
يعمرون المساجد أنهم لا يخشون إلا الله.

ہ  وهــذه الجملة من الآية فيهــا حصر، طريقة النفي والإثبــات، فقوله ئي 
ئى إثبات والمعنى أن خشــيته انحصرت في الله جل وعلا  ۅ  ۋ  ئى نفــي ئي  ہ 

فلا يخشى غيره.

والخشية نوع من الخوف لكنها أخص منه، والفرق بينهما:

ۋ  1-	أن الخشــية تكــون مــع العلم بالمخشــي وحاله، لقولــه تعالى: ئي 
ئى ]فاطر:28[ والخوف قد يكون من الجاهل. ۉې  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ 

2-	أن الخشــية تكون بســبب عظمة المخشــي منه، بخــاف الخوف فقد 
يكون من ضعف الخائف لا من قوة المخوف منه.

وجه الدلالة: 

أن الله جــل وعــا وصف أهــل الإيمان في معــرض الثناء عليهــم بأنهم لا 
يخشــون إلا الله فهم يحصرون خشــيتهم في الله تعالى دون ما ســواه، والخشية 
أخــص مــن الخوف وهي نوع منه فدل ذلك على أن الخشــية التي هي نوع من 

العبادة لا يجوز صرفها لغير الله تعالى.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 197 برنامج دليل )4( 

)وقولــه: )ومن الناس من يقول ءامنا بالله فإذا أوذي في الله جعل فتنة الناس 
كعذاب الله( الآية(

ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  وقولــه: ئي 
ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳڳ  گ  گ  گ  گ  ک  ک  ک  ک  ڑڑ  ژ 

ئى ]العنكبوت:10[  ں  ں  ڱ  ڱ 

وجــه الدلالة: أن من جعل فتنة الناس كعــذاب الله وذلك بفعل ما حرم الله 
عليه أو ترك ما أوجب الله عليه موافقة لهم واتباعاً لأمرهم وخشية من كلامهم 
فيه فهذا من جملة الخوف من غير الله لأنه قد خاف من الناس كخوفه من الله.

)عن أبي ســعيد  مرفوعا: )إن من ضعــف اليقين: أن ترضى الناس 
بســخط الله، وأن تحمدهــم على رزق الله، وأن تذمهم علــى مالم يؤتك الله، إن 

رزق الله لا يجره حرص حريص، ولا يرده كراهية كاره((

قوله: )إن من ضعف اليقين( المراد باليقين الإيمانُ كله.

قولــه: )أن ترضــي الناس بســخط الله( هــذا الشــاهد للبــاب، أي أن تُؤْثرِ 
رضاهم علــى رضى الله تعالى، فتوافقهم على ترك المأمور أو فعل المحظور، 
الذي يســخط الله تعالى، وهذا من ضعف الإيمان واليقين وإلا فلو قوي إيمانه 
لعلم أن الله تعالى هو النافع الضار، وأن المعول على رضاه سبحانه دون غيره، 

فلا يخاف أحدا كائناً من كان.

فوجه الدلالة: أن هذا الذي أرضى الناس بسخط الله تعالى خافهم وخشي 
منهم أن يضروه وهذا نوع من الخوف من غير الله تعالى.



198ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

)وعــن عائشــة : أن رســول الله صلى الله عليه وسلم قــال: )مــن التمــس رضى الله 
بسخط الناس  وأرضى عنه الناس، ومن التمس رضى الناس بسخط الله 

سخط الله عليه وأسخط عليه الناس( رواه ابن حبان في صحيحه(

الشــاهد منه قولــه: )ومن التمس رضا الناس بســخط الله ســخط الله عليه 
وأسخط عليه الناس(

وجه الدلالة: أن الذي يحمل الإنســان على إرضاء الخلق بســخط الخالق 
هو الخوف منهم، فلو كان خوفه خالصاً لله لما أرضاهم بسخطه.



33-بــاب قول الله تعالى: )وعلى الله فتوكلوا إن كنتم مؤمنين(

مناسبة الباب لكتاب التوحيد:

أن التوكل على الله عبادة أمر الله بها، وإفراد الله جل وعلا به توحيد والتوكل 
على غير الله تعالى شــرك، والتوكل على الله شرط في صحة الإسلام وشرط في 

صحة الإيمان.

ولهــذا لا يقوم بهــذه العبادة على وجه الكمال إلا خــواص المؤمنين، كما 
تقدم في حديث السبعة الذين يدخلون الجنة بلا حساب ولا عذاب.

تعريف التوكل:

في الاصطــاح: تفويــض الأمر إلــى الله تعالى في جلب النفــع ودفع الضر 
والاعتماد عليه في ذلك والثقة بكفايته لعبده مع فعل الأسباب المشروعة.

أقسام التوكل:

القســم الأول: التــوكل علــى الله تعالــى، ومنه التــوكل علــى الله تعالى في 
اســتقامة العبــد وهدايته وفعــل الطاعة واجتنــاب المعصية ودعــوة الناس إلى 

الخير ومجاهدة أهل الشر ونحو ذلك، وهذا أعظم أنواع التوكل.

ومنــه التــوكل على الله تعالى في تحصيــل أمر من أمور الدنيــا مما يحتاجه 
العبد، كمن يتوكل على الله تعالى في حصول الرزق أو النصر على العدو ونحو 

ذلك فهذا تحصل له الكفاية فيما توكل على الله فيه في الدنيا.

القسم الثاني: التوكل على غير الله تعالى، وهذا على ثلاثة أنواع:

1-	ما يكون شركاً أكبر مخرجاً من الملة، كمن يتوكل على غير الله تعالى 



200ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

في الأمــور التــي لا يقدر عليها إلا الله عز وجل، كالذين يتوكلون على الأموات 
والأوليــاء في مطالبهــم من الرزق والولــد والنصر على العــدو ونحو ذلك من 
الحاجــات، أو يتوكل على المخلوق في مغفرة الذنــب والنجاة من النار، فكل 
هذا من الشــرك الأكبر المخرج من الملة، لأن هذا النوع من التوكل لا يحصل 

إلا ممن يعتقد أن لهذا المخلوق تصرفاً في الكون وأن بيده النفع والضر.

2-	مــا يكون شــركاً أصغــر لا يخرج من الملــة، وهو من يعتقــد أن الأمر 
بيــد الله عز وجل، ولكنه يتوكل على المخلوق في أمر يقدر عليه، مع غفلته عن 
المســبب وهــو الله جل وعلا، كمــن يتوكل على من له ســلطان فيما يعطيه من 
المال أو فيما يدفع عنه من الأذى، ولهذا يجد الإنســانُ في نفســه لهذا السلطان 
ونحوه محاباة، ويشعر أنه مفتقر إليه، ويميل بقلبه إليه، فهو لم يعتقد أنه مجرد 

سبب من الأسباب بل جعله فوق السبب.

3-	الوكالة الجائزة وهي أن يوكل غيره في البيع والشــراء ونحو ذلك فهذه 
لا حرج فيها وذلك لأن الموكل يرى أنه اعتمد عليه في هذا الأمر وهو يشعر أن 
المنزلة العليا له فوقه لأنه جعله نائباً عنه وقد وكل النبي صلى الله عليه وسلم علي بن أبي طالب 
 أن يذبــح ما بقــي من هديه في الحــج، ووكل أبــي هريرة  على 

الصدقة، ووكل عروة بن الجعد أن يشتري له أضحية.

ولكنه ليس له أن يتوكل عليه وإن وكله بل يتوكل على الله ويعتمد عليه في 
تيسير ما وكله فيه.

ومذهــب أهل الســنة والجماعة وجوب التوكل علــى الله تعالى وتفويض 
الأمر إليه، مع القيام بالأســباب المشــروعة، كما دل على ذلك نصوص كثيرة 

من الكتاب والسنة، فمن ذلك:



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 201 برنامج دليل )4( 

ں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  قوله تعالى: ئي 
ئى]النساء:71[ ڻ  ں 

ۋ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  وقوله تعالى: ئي 
ئى ]الأنفال:60[ ۉ  ۉ  ۅ  ۅ 

وعن أنس  قال: قال رجل يا رسول الله: أعقلها وأتوكل، أو أطلقها 
وأتوكل؟ قال: »اعقلها وتوكل. رواه الترمذي.

وفي غزوة أحد ظاهر النبي صلى الله عليه وسلم بين درعين.

ئمئى( ئح  ئج  ی  ی  ی  قوله: )باب قول الله تعالى: ئي 

أمــر جل وعــا في هذه الآيــة بالتوكل فــدل على أنــه عبادة، وقــدم الجار 
ئى فــدل على الحصــر؛ لأن تقديم ما حقــه التأخير يفيد  ڀ  ڀ  والمجــرور ئي 

الحصر، فدلت الآية على أنه يجب أن يفرد الله تعالى بالتوكل دون ما سواه.

ئى أي إن كنتم مؤمنين فأفردوا الله تعالى  ھ  ہ  ہ  ہ  وقوله: ئي 
بالتوكل، فدل على أن التوكل شرط لصحة الإيمان. 

ڻ  ں  ں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  وكذلــك قولــه جل وعــا: ئي 
ئى ]يونس:84[  ڻ  ڻ 

فأمــر ســبحانه وتعالــى بالتوكل وقــدم الجــار والمجرور لإفــادة الحصر 
والاختصاص بالله جل وعلا، ثم جعل إفراده بالتوكل شرطاً في صحة الإسلام.

فدلــت هاتان الآيتان على أن التوكل عبــادة وأن إفراد الله تعالى بها واجب 
وأنه شــرط في صحة الإســام والإيمان، وهذا كله يدل على أن انتفاءه مُذهب 

لأصل التوحيد إذا توكل على غير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله جل جلاله.



202ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

)وقوله: )إنما المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم( الآية(

ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  وقوله: ئي 
ئى ]الأنفال:2[ ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ 

ئى أي يعتمدون على الله تعالى  ڃ  ڃ  ڄ  الشــاهد قوله تعالى: ئي 
لا على غيره في جميع أمورهم، وتقديم الجار والمجرور يفيد الحصر أيضاً.

)وقوله: )يا أيها النبي حسبك الله ومن اتبعك من المؤمنين((

)حســبك الله( أي الله وحــده كافيك وكافي أتباعك فــا تحتاجون معه إلى 
أحد لأن الحسب هو الكافي.

وجه الدلالة: أخبر الله تعالى أنه حســب رســوله وحسب أتباعه أي كافيهم 
وناصرهم، وفي ضمن ذلك أمر لهم بإفراده تعالى بالحســب اســتكفاءً بكفايته 

تبارك وتعالى وذلك هو التوكل.

)وقوله: )ومن يتوكل على الله فهو حسبه((

أي كافيه ما أهمه.

ومفهوم الآية أن من توكل على غير الله لا يكون حسباً.

وفي الآيــة فضيلــة التــوكل علــى الله تعالى وفضيلــة المتوكليــن لأنه رتب 
الحسب على التوكل على الله تعالى.

ئى قالها  بخ  بح  بج  ئي  ئى  )عــن ابن عباس  قــال: ئي 
ی  ئى  ئى  إبراهيم صلى الله عليه وسلم حين ألقي في النار، وقالها محمد صلى الله عليه وسلم حين قالوا له: ئي 
ئى رواه  بح  بج  ئي  ئى  ئم  ئح  ئج  ی  ی  ی 

البخاري والنسائي(



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 203 برنامج دليل )4( 

ئى أي كافينا فلا نتوكل إلا عليه.  ئي  ئى  قوله: ئي 

ئى أي نعم المتوكل عليه. بخ  بح  بج  ئي 

قوله: )قالها إبراهيم عليه السلام حين ألقي في النار وقالها محمد صلى الله عليه وسلم حين 
ئى ]آل عمــران:173[(  ئح  ئج  ی  ی  ی  ی  ئى  ئى  قالــوا: ئي 

الآية.

وذلك بعدما كان من أمر أحد ما كان، بلغ النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه أن أبا سفيان 
ة عليهم، فخــرج النبي صلى الله عليه وسلم في ســبعين من أصحابه  ومــن معه قد أجمعــوا الكرَّ
 حتى انتهى إلى حمراء الأســد، وهي من المدينة على ثلاثة أميال، ثم 
ألقى الله الرعب في قلب أبي سفيان فرجع إلى مكة، ومر به ركب من عبد القيس 
فقــال: أين تريــدون؟ فقالوا نريد المدينــة قال: فهل أنتم مبلغــون عني محمداً 
رسالة أرســلكم بها إليه؟ قالوا: نعم. قال: فإذا وافيتموه فأخبروه أنا قد أجمعنا 
الســير إليه وإلى أصحابه لنســتأصل بقيتهم. فمر الركب برســول الله صلى الله عليه وسلم وهو 

بج  ئي  ئى  بحمــراء الأســد فأخبروه بالذي قال أبو ســفيان، فقــال: ئي 
ئى . بخ  بح 

وفي هــذا الحديــث فضل هذه الكلمــة وأنها قول إبراهيــم ومحمد عليهما 
الصلاة والسلام في الشدائد.



چ  چ  چچ  ڃ  ڃ  34-بــاب قول الله تعالى: ئي 

ئى  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ 

في هــذا الباب التنبيه علــى الجمع بين الخوف والرجــاء، وأنه واجب من 
واجبــات الإيمــان، ولا يتــم التوحيــد إلا بذلك، فعــدم الجمع بيــن الخوف 
والرجــاء مناف لكمــال التوحيــد، فالواجب علــى العبد أن يجعــل خوفه مع 
الرجــاء، وأن يجعل رجاءه مع الخوف، وأن لا يأمــن المكر، كما لا يقنط من 

رحمة الله جل وعلا.

فهذا الباب اشتمل على موضوعين:

1-	الأمن من مكر الله تعالى.

2-	القنوط من رحمة الله تعالى. 

فالمؤلــف  أراد أن يبين أن الأمن من مكر الله من أعظم الذنوب 
المنافيــة لكمال التوحيد الواجب، وأنه دليل على ضعف الإيمان، فإن من أَمنَِ 
مكر الله لم يبال بما ترك من الواجبات ولا بما فعل من المحرمات لعدم خوفه 

من الله تعالى.

ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  چچ  ڃ  ڃ  )قــول الله تعالــى: ئي 
ئى(  ڍ  ڍ 

ئى يعــود علــى أهــل القــرى، لأن الآيــة التي  ڃ  الضميــر في قولــه: ئي 
ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ئيٿ  قبلهــا هــي قولــه تعالــى: 
ئى  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ 

]الأعراف:98-97[ 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 205 برنامج دليل )4( 

ئى هذا يدل على كمال الأمن، لأنهم في بلادهم،  ڤ  ڤ  ڤ  فقولــه: ئي 
ولأن الخائف لا ينام. 

ئى يدل أيضاً على كمال الأمن والرخاء،  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  وقوله: ئي 
وعــدم الضيــق في العيــش، لأنهم لو كانــوا في ضيق من العيش لذهبــوا يطلبون 

الرزق وما صاروا يلعبون في النهار.

والاســتفهامات في هذه الآيــات كلها للإنكار والتعجــب من حال هؤلاء، 
فهــم نائمون وفي رغد من العيــش ومع ذلك مقيمون على المعاصي، وفي غفلة 

چ  چچ  ڃ  ڃ  عــن ربهم، فبيــن تعالى أن هذا من مكره بهم فقــال: ئي 
ئى  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ 

فالذي حملهم على المعاصي هو الأمن من عذاب الله وعدم الخوف منه.

ئى أي الهالكون. ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  ئي   

فالذي يمن عليه الله تعالى بالنعم وهو مقيم على المعصية فهذا استدراج، 
وقد جاء في الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: »إذا رأيت الله يعطي العبد من الدنيا 

على معاصيه ما يحب فإنما هو استدراج« رواه الإمام أحمد.

والأمــن من مكــر الله تعالى ناتج عــن عدم الخوف مــن الله تعالى، بحيث 
يــرك العبد عبــادة الخوف وهي عبــادة قلبية، والخــوف إذا كان في القلب فإنه 

يجعل العبد يسعى لما يرضي الله ويبتعد عما يبغضه.
وفي الآية إثبات صفة المكر لله تعالى.

والمكر هو التوصل إلى الإيقاع بالخصم من حيث لا يشعر.
وقيل معناه أنه جل وعلا يســتدرج العبد ويملي له حتى إذا أخذه لم يفلته، 

فييسر له الأمور حتى يظن أنه في غاية المأمن فيكون ذلك استدراجاً في حقه.



206ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

ومكــر الله تعالــى صفــة مــن صفاتــه التــي لا تطلق عليــه إلا مقيــدة أو في 
ڻ  ں  ڱں  ڱ  ڱ  مقــام تكون فيــه مدحاً مثل قولــه تعالــى: ئي 

ڻئى ]الأنفال:30[

ئى ]النمــل:50[  ں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  ئي   

ئى ]آل عمران:54[ ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀٺ  ڀ  ڀ  ئي 

وإذا أُطلــق المكــر علــى الله تعالى في محله فإنه يكون صفــة كمال لأن فيه 
حينئذٍ إظهارَ العزة والقدرة والقهر. 

 وليس من صفات الله جل وعلا المكر بإطلاق لأنه يكون صفة نقص.

وليس من أسمائه تعالى الماكر.

وجه الدلالة من الآية:

أن الله جــل وعلا وصف الذين يأمنون من مكر الله تعالى بالخســران وهو 
الهلاك فدل على تحريم الأمن من مكر الله تعالى.

كما أن الجملة جاءت بصيغة الاستفهام الدال على الإنكار والتعجب.

)وقوله: )ومن يقنط من رحمة ربه إلا الضالون((

نبه المصنف  بهذه الآية على أنه إذا خاف من الله تعالى فلا يقنط 
ۓ  ۓ  ے  من رحمته بل يرجوها مع العمل الصالح، كما قال تعالى: ئي 
ۋ  ۋ  ۈۇٴ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ 

ئى ]البقرة:218[ ۅ  ۅ 

فذكــر ســبحانه وتعالى أنهــم يرجون رحمــة الله مع الاجتهــاد في الأعمال 
الصالحة فأما الرجاء مع الإصرار على المعاصي فذاك من غرور الشيطان.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 207 برنامج دليل )4( 

ئى القنوط: أشــد اليأس، بحيث يســتبعد العبد حصول  ڃ  ڄ  قوله: ئي 
مطلوبه أو كشف مكروبه.

ئى أي من رحمة ربه إياه.  ڃ  ڃ  ڃ  ئي   

ففــي الآيــة أن من صفــات الضالين أنهــم يقنطون مــن رحمــة الله تعالى، 
ومفهــوم ذلك أن صفــة المتقين المهتديــن أنهم لا يقنطون مــن رحمة الله، بل 

يرجون رحمة الله جل وعلا.

فدلت الآية على أن القنوط من رحمة الله تعالى محرم.

ولأن القنوط من رحمة الله تعالى فيه سوء ظن بالله جل وعلا من وجهين:

1-	أنــه طعــن في قدرته ســبحانه فمن علــم أن الله على كل شــيء قدير لم 
يستبعد شيئاً على قدرته جل وعلا.

2-	أنه طعن في رحمته ســبحانه لأن من علم أن الله تعالى رحيم لا يســتبعد 
أن يرحمه الله تعالى.

)عن ابن عباس ، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سئل عن الكبائر، فقال: )الشرك 
بالله، واليأس من روح الله، والأمن من مكر الله((.

الشاهد منه قوله صلى الله عليه وسلم: »واليأس من روح الله« اليأس: قطع الرجاء من القلب 
وترك الإتيان بعبادة الرجاء.

والروح بفتح الراء قريب من معنى الرحمة وهو الفرج والتنفيس.

فدل على أن اليأس من روح الله تعالى وهو ترك عبادة الرجاء من الكبائر.

وقوله: »والأمن من مكر الله« فالأمن من مكر الله تعالى فيه ترك لعبادة الخوف 
وذهاب للخوف من الله من القلب، وقد دل الحديث على أنه من الكبائر.



208ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

وإذا اجتمع في القلب اليأس والأمن فهو أشد.

ومــن ذهب الخــوف والرجاء من قلبــه أو انتقص منهما فقــد نقص كمال 
توحيده.

)وعن ابن مســعود  قال: )أكبر الكبائر: الإشــراك بالله، والأمن من 
مكر الله، والقنوط من رحمة الله، واليأس من روح الله( رواه عبد الرزاق(

قوله: )القنوط من رحمه الله(

قــال في القــول المفيــد: »المــراد بالقنوط أن يســتبعد رحمه الله ويســتبعد 
حصول المطلوب والمراد باليأس هنا أن يستبعد الإنسان زوال المكروه وإنما 

قلنا ذلك لئلا يحصل تكرار في كلام بن مسعود«.

وقال في التمهيد لشــرح كتاب التوحيد: »القنوط من رحمه الله واليأس من 
الروح بمعنى واحد لكن يختلفان من حيث ما يتناوله هذا ويتناوله هذا فالقنوط 
من رحمه الله عام لأن الرحمة أعم من الروح والرحمة تشمل جلب النعم ودفع 
النقــم وروح الله جل وعلا يطلــق في الغالب في الخلاص مــن المصائب وعليه 

فيكون قوله »واليأس من روح الله« من عطف الخاص على العام«



35-بــاب من الإيمان بالله الصبر على أقدار الله

الصــر في الاصطــاح: حبــس النفــس عن الجزع واللســان عن التشــكي 
والسخط والجوارح عن لطم الخدود وشق الجيوب ونحوها.

الصبر ثلاثة أقسام:

ۇ  ڭڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  1-	صــر على طاعة الله: قال الله تعالى ئي 
ئى ]طه:132[  ۅ  ۋ  ۋ  ۈۇٴ  ۈ  ۆۆ  ۇ 

ڈ  2-	صــر عــن معصية الله: قال الله تعالى عن يوســف عليه الســام: ئي 
ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  گ  گ  گ  گ  کک  ک  ک  ڑ  ڑ  ژ  ژ 

ڱئى ]يوسف:33[ فصبر عليه السلام عن فعل المعصية.
ئو  ئو  ئە  ئە  ئا  3-	صــر على أقدار الله المؤلمة: قــال تعالى ئي 
ئى ]الأحقاف:35[ لأن هذا صبر على تبليغ الرســالة وعلى أذى قومه،  ئۇ  ئۇ 

ومنه قوله صلى الله عليه وسلم لابنته : »مرها فلتصبر ولتحتسب« متفق عليه.

مناسبة الباب لكتاب التوحيد:

  لمــا كان الصــر على المصائــب قليلاً في الناس أفرد له الشــيخ
هــذا البــاب لبيان أنه من كمال التوحيد وأن الواجــب على العبد أن يصبر على 
أقــدار الله لأن تســخط العبــاد وعدم صبرهــم كثيراً مــا يظهر في حــال الابتلاء 

بالمصائب.

وخــص المؤلــف  في هذا البــاب الصبر على أقــدار الله لأنه مما 
يتعلــق بتوحيــد الربوبيــة، لأن تدبيــر الخلــق والتقديــر عليهم مــن مقتضيات 

ربوبية الله تعالى.



210ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

قوله: )باب من الإيمان الصبر ....( أي من خصال الإيمان وشــعبه الصبر 
على أقدار الله تعالى.

وقولــه: )على أقــدار الله( جمع قدَر، وتطلــق على المقــدور، وعلى فعل 
ر فيجب على الإنسان الرضا به  ر وهو الله عز وجل، وبالنسبة لفعل المقدِّ المقدِّ

والصبر، وبالنسبة للمقدور فيجب عليه الصبر ويُستحب له الرضا.

ر ذلك  ر الله على ســيارة شــخص أن تحترق، فكــون الله قدَّ  مثال ذلك: قدَّ
هذا قدَر يجب على الإنسان أن يرضى به؛ لأنه من تمام الرضى بالله رباً؛ وتركه 

محرم، ومناف لكمال التوحيد الواجب.

وأمــا بالنســبة للمقدور الذي هــو احتراق الســيارة فالصبر عليــه واجب، 
والرضا به مستحب، وهو رتبة الخاصة من عباد الله عز وجل.

)وقول الله تعالى: ) ومن يؤمن بالله يهد قلبه((

ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  قال الله تعالى: ئي 
ئى أي مــا أصــاب جــل وعلا مــن مصيبة إلا  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤڤ 

بإذن الله أي بقدره وأمره. 

ئى أي يمتثل أمره ويجتنب نهيه ويؤمن بقدره.  ئى  ئى  ئى  ئي   

ئى للطمأنينــة والصــر، ويجازيــه الله تعالــى بهدايــة قلبه، أي  ڤڤ  ٹ  ئي   

هداية التوفيق للخير، وقد يخلف عليه أيضاً في الدنيا ما أخذه منه أو خيراً منه.

)قال علقمة: هو الرجل تصيبه المصيبة فيعلم أنها من عند الله، فيرضى ويسلم(

علقمــة هو من كبــار التابعين وأجلائهــم وهو علقمة بن قيــس بن عبد الله 
. النخعي الكوفي



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 211 برنامج دليل )4( 

وهــذا التفســير من علقمــة  للإيمان تفســير بالــازم؛ لأن لازم 
الإيمان الراسخ في القلب أن يعلم أن التقدير من الله تعالى فيرضى ويُسلِّم.

)وفي صحيح مســلم عن أبي هريرة ، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: )اثنتان 
في الناس هما بهم كفر: الطعن في النسب، والنياحة على الميت((

أي هاتان الخصلتان هما كفر قائم في الناس ولكن ليس من قام به شعبة من 
شعب الكفر يكون كافراً الكفر المطلق حتى يقوم به حقيقة الكفر.

الشــاهد منه قوله: )النياحة على الميت( النياحة: هي البكاء والنَّدب برفع 
صوت ورنَّة، فيبكي الإنسان على الميت على صفة نوح الحمام.

ـدْب: هــو تعداد محاســن الميت بحــرف النُّدبــة، وهــو »وا« فيقول:  والنّـَ
واسيداه، واجبلاه، ونحوه.

وهذا يدل على التسخط على القدر والجزع المنافي للصبر الواجب.

وجه الدلالة: أن النياحة مخالفة للصبر والصبر الواجب فيه حبس الجوارح 
عن لطم الخدود وشق الجيوب وحبس اللسان عن التشكي والعويل وهذا هو 
النياحــة فهي إذاً محرمــة وإذا كانت محرمة فدل ذلك على وجوب الصبر على 

أقدار الله تعالى.

الناس حال المصيبة على مراتب أربع:

1- التســخط: وهــو إما أن يكون بالقلب كأن يســخط علــى ربه ويغضب 
على قدر الله وقد يؤدي إلى الكفر.

 وقــد يكون باللســان كالدعاء بالويل والثبور وما أشــبه ذلــك، وقد يكون 
بالجوارح كلطم الخدود ونحو ذلك.



212ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

2- الصبر: وهو واجب كما تقدم.

3- الرضا: وهو أعلى من الصبر وهو أن يكون الأمران عنده سواء بالنسبة 
لقضاء الله وقدره وإن كان قد يحزن من المصيبة فالكل عنده ســواء لا لأن قلبه 

ميت بل لتمام رضاه بربه سبحانه وتعالى وهذا الفرق بين الرضا والصبر.

قــال طائفــة من الســلف: إن الراضــي لا يتمنى غيــر حاله التي هــو عليها 
بخلاف الصابر.

4-الشــكر: وهو أعلى المراتب، أن يشــكر الله على مــا أصابه من مصيبة، 
وذلــك يكــون من عباد الله الشــاكرين حين يرى أن هناك مصائــب أعظم منها، 
وأن مصائــب الدنيــا أهــون من مصائــب الدين، وأن عــذاب الدنيــا أهون من 
عذاب الآخرة، وأن هذه المصيبة ســبب لتكفير ســيئاته وربما لزيادة حســناته، 
فيشــكر الله على ذلك، قــال النبي صلى الله عليه وسلم: »ما يصيب المؤمــن من هم ولا غم ولا 

شيء إلا كفر الله بها حتى الشوكةِ يشاكها« متفق عليه. 

)ولهمــا عن ابــن مســعود مرفوعاً: )ليس منــا من ضرب الخدود، وشــق 
الجيوب، ودعا بدعوى الجاهلية((

قوله: )ليس منا( هذا من نصوص الوعيد، وهو يدل على أن الفعل من الكبائر. 

 قولــه: )مــن ضرب الخــدود( العموم يــراد به الخصــوص أي من ضرب 
الخدود لأجل المصيبة.

وخص الخد بذلك لكونه الغالب وإلا فضرب بقية الوجه مثله.
قال الشــيخ ســليمان : »بل لو ضرب غير الوجــه كالصدر فكما 
لــو ضــرب الخد، فيدخــل في معنى ضرب الخــد، إذ الكل جــزع مناف للصبر 

فيحرم«.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 213 برنامج دليل )4( 

قوله: )وشــق الجيوب( الجيب هو فتحة الثــوب التي يدخل منها الرأس، 
فيشقه عند المصيبة تسخطاً، سواء شقه كله أو بعضه.

وليــس ذلك خاصاً بالجيب بل شــق الكم وغيره داخــل في ذلك لحديث 
أبــي موســى  أن رســول الله صلى الله عليه وسلم بــرئ مــن الصالقة )من ترفــع صوتها( 

والحالقة والشاقة )من تشق ثوبها(.

قولــه: )ودعا بدعــوى الجاهليــة( المقصــود كل دعوى منشــؤها الجهل 
فيدخــل في ذلك نــدب الميت كقولهم: واجبــاه وكذا الدعــاء بالويل والثبور 

كقولهم: واويلاه. 

وروى ابــن ماجــة 1585 عــن أبي أمامة : »أن رســول الله صلى الله عليه وسلم لعن 
الخامشة وجهها والشاقة جيبها والداعية بالويل والثبور«.

وهذه المذكورات الثلاث في الحديث إنما ذكرت لأنها غالباً ما تكون عند 
المصيبة وإلا فمثلها هدم البيوت وكسر الأواني وإتلاف الطعام ونحو ذلك مما 

فيه تسخط وترك للصبر الواجب.

وجه الدلالة من الحديث للباب:

أن تــرك الصــر وإظهار التســخط كبيــرة مــن الكبائر، وتــرك الصبر مناف 
لكمال التوحيد الواجب.

)وعن أنس ، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: )إذا أراد الله بعبده الخير عجل 
لــه العقوبة في الدنيا، وإذا أراد بعبده الشــر أمســك عنه بذنبه حتــى يوافي به يوم 

القيامة((

قوله: )إذا أراد الله بعبده الخير عجل له العقوبة في الدنيا( 



214ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

الله عــز وجــل يريــد بعبــده الخير والشــر ولكن الشــر الذي يريــده الله عز 
وجل بعبده ليس شــراً محضاً لقوله صلى الله عليه وسلم فيما رواه مســلم: »والشر ليس إليك« 
لأن الله عــز وجل يريد الشــر بالعبد لحكمــة وحينئذ لا يكون شــراً في الحقيقة 

وإنما هو خير للعبد وإن كان العبد يراه شراً بالنسبة إليه.

وقوله: )عجــل له العقوبة في الدنيا( أي يؤاخذه بذنبــه في الدنيا بأن يصاب 
بالمصائب.

والمصيبة إن كانت بســبب المعصية فهي عقوبــة وإن كانت بدون معصية 
)وهذا نادر( فهي امتحان للعبد أيصبر أم لا؟.

وتعجيــل العقوبة في الدنيا يكــون بالمصائب التي يقدرهــا الله تعالى على 
العبــد جــزاء ذنوبه التي اقترفها فيخرج من الدنيا وليــس عليه ذنب يوافى به يوم 

القيامة، وهذا لطف من الله تعالى بعبده 

فــروى البخــاري في الأدب المفــرد 494 عــن أبــي هريــرة  عــن 
النبــي صلى الله عليه وسلم قال: »لا يزال البلاء بالمؤمن والمؤمنة في جســده وأهله وماله حتى 

يلقى الله عز وجل وما عليه خطيئة«.

ر عنه العقوبة على  قوله: )وإذا أراد الله بعبده الشر أمسك عنه بذنبه( أي أخَّ
ذنوبه.

قوله: )حتى يوافي به يوم القيامة( أي يجازيه به يوم القيامة.

وجه الدلالة من الحديث للباب:

أن هذا الحديث فيه تســلية الإنســان عند المصائب فإنه إذا استحضر، أنها 
تكفيــر لذنوبه وأنها خير له فإنه يَعظُم عنده الصبر ولا يجزع ولا يتســخط على 

ربه جل وعلا، بل يُسلِّم أمره لله تعالى ويرضى بقضائه.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 215 برنامج دليل )4( 

)وقال النبي صلى الله عليه وسلم: )إن عظم الجزاء مع عظم البلاء، وإن الله تعالى إذا أحب 
قوماً ابتلاهم، فمن رضي فله الرضي، ومن سخط فله السخط( حسنه الترمذي(

قولــه: )إن عِظَمَ الجزاء مــع عظم البلاء( المعنى أن البلاء كلما كان أشــد 
وصبر العبد كان الجزاء أعظم.

ولمــا كان الأنبيــاء عليهم الصلاة والســام أعظم الناس جزاء كانوا أشــد 
الناس بلاءً.

قوله: )وإن الله إذا أحب قوماً ابتلاهم( أي اختبرهم بأنواع المصائب.

وهــذا صريح في حصول الابتلاء لمن يحبه الله تعالــى ولهذا ابتلي الأنبياء 
والصالحون ومن سار على طريقتهم لينالوا بذلك الثواب العظيم وليتأسى بهم 

الناس في ذلك ويعلموا أن الأنبياء بشر تصيبهم المحن والبلايا فلا يعبدوهم.

قولــه: )فمن رضي فله الرضى( أي من رضي بما قضاه الله وقدره عليه من 
الابتلاء فله الرضى من الله تعالى.

قال الشــيخ ابــن عثيمين : والمراد بالرضــا الرضا بقضاء الله من 
حيــث إنه قضــاء الله وهذا واجــب بدليل قولــه: »ومن ســخط« فقابل الرضى 

بالسخط وهو عدم الصبر على ما يكون من المصائب القدرية والكونية«.

قوله: )ومن سخط فله السخط( أي من سخط أقدار الله تعالى وكرهها ولم 
يرض بها فله السخط من الله تعالى.



36-بــاب ما جاء في الرياء

أي من الوعيد.

مناسبة الباب لكتاب التوحيد: 

لما كان خلوص العمل من الشــرك والرياء شــرطاً في قبوله لمنافاة الشرك 
والرياء للتوحيد نبه المصنف  على ذلك تحقيقاً للتوحيد.

الريــاء على درجتين: رياء المنافقين بأن يظهر الإســام ويبطن الكفر لأجل 
رؤية الخلق وهذا مناف للتوحيد من أصله وكفر أكبر بالله جل وعلا وشرك أكبر.
ژئى ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  قال جل وعلا في وصف المنافقين: ئي 

الثانية: أن يكون من مســلم يرائي بعمله أو ببعض عمله فهذا شــرك أصغر 
خفي مناف لكمال التوحيد الواجب.

ومــن صور الريــاء أن يرائي بلباســه فيلبس لبــاس الصالحيــن ليظهر أمام 
الناس أنه منهم، وقد يحرص البعض على إبراز أثر السجود على جبهته.

وقد يكــون رياؤه بالنطــق بالحكمة وإقامة الحجة عنــد المجادلة، وحفظ 
الحديــث وبيــان الحجة والفهم، وإظهار العلم، والذكر لله عز وجل باللســان، 
والأمــر بالمعــروف والنهــي عــن المنكر وحســن الصــوت بالقــراءة وإظهار 

التسخط على أهل الدنيا.

وقد يرائي بعمله بأن يطول الصلاة ويزيد في الركوع والســجود أو يرائي في 
الصوم وبذل المال وطول الصمت.

وقــد يرائي بصحبة العلماء فيحرص على مصاحبة العالم الفلاني ليقال إنه 
يصاحب العلماء.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 217 برنامج دليل )4( 

مسألة: ترك العمل خوفا من الرياء:

بعــض النــاس إذا أراد فعــل الطاعــة عرض له الشــيطان بأنه مــا عمل هذه 
الطاعــة إلا رياء فيخشــى من الرياء فيُعرض عن الطاعة خشــيةً من الرياء وهذا 

هرب من شر فوقع فيما هو شر منه وهو من مكائد الشيطان الخفية.

فمن عرض له مثل هذه الوساوس فلا يلتفت إليها وإنما يمضي في الطاعة 
إغاظــة للشــيطان ولو أن الإنســان استســلم للشــيطان في هــذا الأمر لاعترض 

الشيطان له بذلك عند كل عمل بالخطرات بالرياء فيدع كل طاعة.
ئى الآية( تمتى  تخ  تح  تج  بي  بى  بم  بخ  بح  بج  ئي  )وقول الله تعالى: ئي 

ئى المراد من كان يؤمل أن يلقى  ثي  ثى  ثم  ثج  تي  الشاهد في قوله: ئي 
ربه والمراد اللقيا الخاصة بالمؤمنين، وهو لقاء الرضا والنعيم. 

ئى أي من كان يرجو لقاء الله تعالى على الوجه  حج  جم  جح  وقوله: ئي 
الذي يرضاه فليعمل العمل الصالح.

والعمل الصالح يشترط فيه شرطان: أن يكون خالصاً صواباً.
فالخالص هو المراد به وجه الله تعالى ويقابله الرياء والعجب والسمعة.

والصواب ما كان على وفق الشريعة. 
ئى أي كائناً من كان لأن )أحدا( نكرة  سح  سج  خم  خح  خج  حم  وقوله: ئي 

في سياق النهي فتعم.
والرياء من الشرك الأصغر والآية عامة في الشرك كبيره وصغيره.

وبعض أهل العلم يســمي الرياء بالشــرك الخفي لأنه ليــس بظاهر وإنما هو 
باطن خفي في قلب العبد وبعضهم يسميه شركا أصغر لأنه غير مخرج من الملة 

وكلا الإطلاقين صواب.



218ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

)عن أبي هريرة مرفوعاً: )قال الله تعالى: أنا أغنى الشركاء عن الشرك، من 
عمل عملاً أشرك معي فيه غيري تركته وشركه(. رواه مسلم(

هذا الحديث حديث قدسي.

قوله: )أنا أغنى الشركاء عن الشرك( 

المرائي يقصد بعمله الله تعالى وغيره فيكون قد جعل لله تعالى شــريكاً في 
العبــادة، فلا يليق بغناه التــام وكرمه أن يقبل العمل الذي جُعل له فيه شــريك. 

لأنه سبحانه وتعالى لا يقبل من العمل إلا الخالص لوجهه سبحانه.

وقوله: )من عمل عملاً( نكرة في سياق الشرط فتعم أي عمل.

وقوله: )تركته وشركه( أي لم أثبه على عمله الذي أشرك فيه.

وقد يصل هذا الشــرك إلى حد الكفر فيترك الله جميع أعماله لأن الشــرك 
يحبط الأعمال إذا مات عليه.

)وعن أبي ســعيد مرفوعاً: )ألا أخبركم بما هــو أخوف عليكم عندي من 
المســيح الدجال؟( قالوا: بلى يا رسول الله! قال: )الشرك الخفي، يقوم الرجل 

فيصلي، فيزيّن صلاته، لما يرى من نظر رجل(. رواه أحمد(

قوله: )ألا أخبركم( ألا: أداة عرض والغرض منها تنبيه المخاطب.

قوله: )بما هو( ما هنا اسم موصول بمعنى الذي.

قوله: )أخوف عليكم عندي من المســيح الدجال؟ قالوا: بلى قال: الشرك 
الخفي ..(

فتنــة المســيح الدجال من أعظم الفتــن ومع ذلك خاف النبي صلى الله عليه وسلم الشــرك 
الخفــي علــى الأمة أكثر من خوفه عليهم من المســيح الدجــال وذلك لأن أمر 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 219 برنامج دليل )4( 

الدجال ظاهر بيَّن والنبي صلى الله عليه وسلم بيَّن ما في شــأنه وبين صفته وحذر الأمة منه وأمر 
بالاستعاذة منه في آخر كل صلاة.

أما الرياء فإنه يصعب التخلص منه، وذلك لخفائه وقوة الداعي إليه وعسر 
التخلص منه لما يزينه الشيطان للعبد من حب المحمدة عند الناس.

ولهذا قال بعض السلف: ما جاهدت نفسي مجاهدتها على الإخلاص.

وقوله: )الشرك الخفي( الشرك قسمان خفي وجلي.

أمــا الجلي فيكون ظاهراً بالقول أو العمل كالحلف بغير الله تعالى والذبح 
لغير الله تعالى ونحو ذلك.

أمــا الخفي فهــو الذي في القلب لا يطلع عليه أحــد إلا الله تعالى فصاحب 
الشرك الخفي يُظهر عمله لله تعالى ويخفي في قلبه أنه لغيره.

وقوله: )يقوم الرجل فيزين صلاته ...( وهذا يعم الرجل والمرأة.

وفي هــذا الحديــث الحذر من الريــاء؛ لأن النبــي صلى الله عليه وسلم إذا كان يخاف الرياء 
على أصحابه مع علمهم وفضلهم فغيرهم أولى بالخوف.



37- باب من الشرك إرادة الإنسان بعمله الدنيا

قوله: )من الشرك( أي بعض الشرك، والمراد به الشرك الأصغر، أي أن يعمل 
الإنسان العمل الصالح ولا يريد به ثواب الآخرة، وإنما يريد به ثواب الدنيا.

وعلــى هــذا يكون هذا الباب أعم مــن الباب قبله )باب الريــاء( لأن الرياء 
حالــة واحدة من أحوال إرادة الإنســان بعمله الدنيا، فالمرائــي يصلي أو يزين 
صلاتــه لأجل رؤية الناس له ومدحهم إياه، وهناك أحوال أخرى لإرادة الناس 
بعملهم الصالح الدنيا، كإرادة المال أو الوظيفة أو الصحة في بدنه وأهله ونحو 
ذلــك، وإنما جاءت النصــوص بتخصيص الرياء والتحذيــر منه لأن وقوعه في 

الأمة أكثر، والخوف منه ينبغي أن يكون أعظم.

ومن الأمثلة على إرادة الإنسان بعمله الدنيا:

1-	أن يريــد المال كمــن أذَّن أو أمَّ الناس ليحصل علــى الراتب أو يدرس 
القرآن أو العلم الشرعي لأجل الراتب ونحو ذلك.

2-	أن يريد الوظيفة كمن يطلب العلم ليعين في إحدى الوظائف الشرعية.

3-	أن يريد دفع الأذى عنه وعن أهله كمن يتصدق لأجل ذلك أو يســاعد 
المحتاج لأجل ذلك.

والمقصود أنه يريــد بعمله الصالح ثواب الدنيا، بمعنى أن الذي بعثه على 
العمل الصالح هو الدنيا مع غفلته عن ثواب الآخرة فهذا من الشرك الأصغر.

وبنــاءً علــى ذلك فيمن يــدرس في المعاهــد والكليات الشــرعية وليس له 
غــرض ســوى الدنيا، من حصــول وظيفة ونحوهــا فهذا يدخل في هــذا الباب 

ويكون عمله شركا أصغر.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 221 برنامج دليل )4( 

أمــا من دخل هذه المعاهد والكليات الشــرعية ونوى بذلــك نية صالحة، 
كمن ينوي أن يتخذ الشهادة وسيلة لنشر العلم والدعوة وغيرها من المجالات 
النافعة، فهذا مثاب إن شاء الله تعالى، خاصة أن حصول النفع من طالب العلم 

قد لا يتأتى على الوجه المطلوب في هذا العصر إلا بهذه الشهادات. 

ڇ  ڇ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  وقول الله تعالى: ئي 
ڑک  ڑ  ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ 

ئى الآيتين( ڳ  گ  گ  گ  گ  ک  ک  ک 

ڇ  ڇ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  قولــه تعالــى: ئي 
ئى ]هود: ١٥[  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ 

الحياة الدنيا: المراد من كان يريد بعمله ثواب الحياة الدنيا.

وزينتها: من المال والبنون والنساء.

نــوفِّ إليهــم أعمالهــم فيهــا: أي يعطون ما يريــدون من الدنيــا ثواباً على 
أعمالهم من الصحة والمال والولد ...

وهم فيها لا يبخسون: لا ينقصون فيعطون ما أرادوا من الدنيا.

ٻ  ٱ  لكــن هــذه الآية مخصوصــة بقوله تعالى في ســورة الإســراء: ئي 
ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  پ  پ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ 

ئى ]الإسراء: ١٨[ ٿ  ٿ 

وهــذه الآية نزلــت في الكفار فهم الذيــن يريدون بأعمالهم أصــاً الدنيا أي 
ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  بجميع أعمالهم ولهذا قال عز وجل بعد هذه الآية: ئي 

ئى ]هود: ١٦[ ڳ  ڳ  گ  گ  گ  گ  ک  ک  ک  ڑک  ڑ  ژ 



222ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

لكــن هذه الآية يدخــل في لفظها كل من أراد الحيــاة الدنيا بعمله الصالح؛ 
لأن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، فالمسلم الذي يشارك الكافرين 
في هــذه الخصلــة يحبط عملــه الذي عمله للدنيــا أما أصل الإيمــان الذي معه 

والذي أراد به وجه الله تعالى فإنه لا يكون حابطاً.

والأعمال التي يعملها العبد ويستحضر فيها ثواب الدنيا على قسمين:

1- أن يكون العمل مما لم يرغب الشرع فيه بذكر ثواب الدنيا مثل الصلاة 
والصيام ونحو ذلك فهذا لا يجوز أن يريد به الدنيا مطلقاً ولو أراد به الدنيا فإنه 

مشرك شركا أصغر.

2- أن يكون العمل مما رتب عليه الشــارع ثواباً في الدنيا مثل صلة الرحم 
ففي الحديث: »من سره أن يبسط له في رزقه وينسأ له في أثره فليصل رحمه«.

فهــذا إذا أراد بعمله )صلة الرحم( الثــواب الدنيوي فقط، ولم يُرِد الثواب 
الأخروي فهو داخل في الوعيد وهو من أنواع الشرك الأصغر، وإن أراد الثواب 
الدنيوي والأخروي معاً فهذا لا بأس به، لأن الشرع ما رغب فيه بذكر الثواب 
في الدنيا إلا للحض عليه كما قال صلى الله عليه وسلم: »من قتل قتيلاً فله سلبه«. فمن قتله يريد 
بذلك الجهاد في سبيل الله مع إرادة السلب فلا بأس بذلك، ولا يدخل فيما ذكره 

السلف في هذه الآية.

والأكمل ألا يريد بعمله إلا الثواب الأخروي فقط.

)وفي الصحيــح عن أبــي هريرة  قــال: قال رســول الله صلى الله عليه وسلم: )تعس 
عبــد الدينــار، تعس عبــد الدرهم، تعس عبــد الخميصة، تعس عبــد الخميلة، 
إن أعطــي رضي، وإن لم يعط ســخط، تعــس وانتكس وإذا شــيك فلا انتقش، 
طوبى لعبد أخذ بعنان فرسه في سبيل الله، أشعث رأسه، مغبرة قدماه، إن كان في 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 223 برنامج دليل )4( 

الحراسة كان في الحراسة، وإن كان في الساقة كان في الساقة، إن استأذن لم يؤذن 
له، وإن شفع لم يشفع (.

قوله: )في الصحيح( أي صحيح البخاري.
»تعس«: أي هلك، وقيل: شقي.

»عبد الدينار«: سماه عبد الدينار لأنه تعلق به تعلقا عظيما، فكان أكبرَ همه 
مه على طاعة الله، وكذلك يقال في: »تعس عبد الدرهم«. وقدَّ

أراد النبــي صلى الله عليه وسلم أن يبيــن أن من الناس مــن يعبد المال ويتذلــل له ولا يريد 
بعمله إلا الدنيا.

فكيف بمن أراد بالعمل الصالح شيئاً من الدنيا فجعل الدين وسيلة للدنيا 
فهذا أعظم.

»تعس عبد الخميصة«: هي ثوب خز أو صوف معلم.
والخميلة: القطيفة وهي ثوب له خمل من أي شيء كان.

فهذا فيمن يُعنى بلباسه ومظهره، ولا هم له إلا هذا الأمر، فهو عابد له.
)إن أعطي رضي وإن لم يعط سخط(.

أي إن أعطــي مــن المال رضي، وإن لم يعط شــيئا من المال ســخط، لأنه 
عبد للمال يرضى ويسخط لأجله.

قوله: )تعس، وانتَكَس( أي انتكست عليه الأمور بحيث لا تتيسر له.

قولــه: )وإذا شِــيك فلا انتَقَش( أي أصابته شــوكة فلا يســتطيع أن يزيل ما 
يؤذيه عن نفسه.

وهذه الجمــل الثلاث الأخيرة يحتمل أن تكون خبراً عن حال هذا الرجل 



224ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

وأنه في تعاســة وانتكاس وعدم خلاص مــن الأذى ويحتمل أن تكون من باب 
الدعاء على من هذه حاله.

قوله: )طوبى لعبدٍ آخذ بعنان فرسه في سبيل الله(
قيل طوبى شجرة في الجنة وقيل المعنى: أطيب حال تكون لهذا الرجل.

)آخذٍ بعِنان فرسه( أي ممسك بمقود فرسه في الجهاد.
)في سبيل الله( إشارة إلى الإخلاص.

)أشــعثَ رأســه مغبرةٍ قدماه( أي هو مغبر الرأس والقدمين نتيجة السير في 
سبيل الله تعالى.

فهو لا يهتم بحاله وإنما أهم شيء عنده هو الجهاد في سبيل الله تعالى.
)إن كان في الحراسة كان في الحراسة وإن كان في الساقة كان في الساقة(

الحراسة هي حماية الجيش من أن يهجم عليه عدو.
والساقة هي مؤخر الجيش.

فهو ممتثل بما يؤمر به ويقوم به أحسن قيام.

)إن اســتأذن لم يؤذن له( بحيث إذا استأذن على الأمراء ونحوهم لم يأذنوا 
له لأنه ليس بذى جاه عندهم.

ع( أي إن شفع لم تقبل شفاعته لعدم مكانته وشرفه. )وإن شفَع لم يُشفَّ

وفي هذا إشــارة إلى عدم التفاته إلى الدنيا وأربابها بحيث لا يبتغي مالًا ولا 
جاهــا عنــد الناس بل يكون عنــد الله وجيهاً، وفي صحيح مســلم أن النبي صلى الله عليه وسلم 

قال: »رب أشعث أغبر مدفوع بالأبواب لو أقسم على الله لأبره«.
وفي هذا الحديث ترك حب الرياسة والشهرة وفضل الخمول والتواضع.



38-باب من أطاع العلماء والأمراء في تحريم ما أحل الله أو 

تحليل ما حرم الله فقد اتخذهم أرباباً من دون الله

مناسبة الباب لكتاب التوحيد:

 أن الطاعــة هــي العبادة، فإنها طاعة الله بامتثال ما أمــر به، لذا نبه المصنف 
 بهــذه الترجمــة على وجوب اختصــاص الخالق تبــارك وتعالى بها، 
وأنــه لا يطــاع أحد من الخلــق إلا حيث كانت طاعته مندرجــة تحت طاعة الله 

وإلا فلا تجب طاعة أحد من الخلق استقلالًا.

قولــه: )مــن أطاع(: المقصــود هنا الطاعــة الخاصة في تحريــم الحلال أو 
تحليل الحرام فمن أطاع مخلوقاً في ذلك غير رســول الله صلى الله عليه وسلم فهو مشــرك كما 

سيأتي إن شاء الله تعالى.

قولــه: )في تحريم ما أحل الله أو تحليل مــا حرم الله( وهذا لا يجوز؛ لقوله 
ڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ے  ے  ھ  ھ  ھ  تعالــى: ئي 
ئى  ۉ  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆۆ  ۇ  ۇ  ڭ 

]النحل: ١١٦[ 

ئى: جمع رب وهو المتصرف المالك.  ڇ  قوله: ئي 

فمــن اتخذ العلماء والأمــراء أرباباً من دون الله من جهة كونهم مشــرعين 
فهو مشــرك الشرك الأكبر، لأن التشــريع مختص بالله تعالى لا يشاركه فيه أحد 
من الخلق، فمن جعل لأحد من الخلق حق التشــريع وتحليل الحرام وتحريم 

الحلال فإنه يكون مشركاً في الطاعة لأن الطاعة عبادة كما تقدم.



226ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

حتــى طاعة الرســول صلى الله عليه وسلم فإنما هي تابعة لطاعــة الله جل وعلا لأن الله جل 
ئى  پپ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ٱ  وعــا الــذي أمر بطاعته كما قــال ســبحانه: ئي 

]النساء: 80[

وقولــه: )في تحريــم ما أحــل الله( يعني أن ما أحل الله جــل وعلا يجعلونه 
حرامــا فيعتقد الناس أنه حرام، كما لــو كان الله تعالى هو الذي حرمه، فلو قال 
العلماء أو الأمراء إن الخبز أكله حرام فيطيعونهم ويعتقدون حرمته مع علمهم 
أن الله تعالــى أحله، فهذا شــرك في الطاعة، وهو شــرك أكبر مخــرج من الملة، 
وبالعكــس لو أحلــوا الحرام فقالوا إن الخمر حلال فاعتقــد الناس إباحتها مع 

علمهم أن الله تعالى حرمها فيكون شركا في الطاعة.

)وقال ابن عباس: يوشــك أن تنزل عليكم حجارة من الســماء، أقول: قال 
رسول الله صلى الله عليه وسلم، وتقولون: قال أبو بكر وعمر؟!(

هــذا الأثر رواه الإمــام أحمد 3120 ولفظه: »أراهم ســيهلكون أقول قال 
النبي صلى الله عليه وسلم ويقول: نهى أبو بكر وعمر«

قولــه: )يوشــك( أي يقرُب، وهذا الــكلام قاله ابن عبــاس  فيمن 
ناظــره في متعــة الحــج، وكان ابن عبــاس يأمر بهــا، فاحتج عليــه المناظر بنهي 
أبي بكر وعمر ، أي كأنه يقول له: هما أعلم منك وأحق بالاتباع، فقال 
لــه هذا الــكلام الصادر عن إيمــان ومتابعة للرســول صلى الله عليه وسلم وإن خالفه من خالفه 

كائناً من كان.

  لمن عارضه بأبي بكر وعمر  فإذا كان هذا كلام ابن عباس
وهمــا أفضل هذه الأمة بعد نبيها عليه أفضل الصلاة والســام، فما تظنه يقول 
لمــن يعارض ســنن الرســول صلى الله عليه وسلم بإمامه وصاحــب مذهبه الذي ينتســب إليه؟ 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 227 برنامج دليل )4( 

ويجعل قوله هو الحاكم على الكتاب والســنة، فإذا وافق الكتابُ والســنة قولَ 
إمامه أو مذهبه قبله، وإن لم يوافقه تأوله.

فلا يجوز معارضة الكتاب والسنة بعد فهم معناها بأقوال العلماء المخالفة 
لهمــا، أما العالم المخالف لهما فإن عُلم منه محبة الخير وأنه مريد للحق لكنه 
لم يوفق له فهذا يدعى له بالمغفرة ويلتمس له العذر لأنه مأجور على اجتهاده، 
وأمــا من عُرف تعصبــه لمذهبه المخالــف للدليل الواضح عنــده بلا معارض 

فهذا آثم.

)وقال الإمام أحمد: عجبت لقوم عرفوا الإسناد وصحته، يذهبون إلى رأي 
ســفيان، والله تعالى يقول: )فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة أو 
يصيبهم عذاب أليم( أتدري ما الفتنة؟ الفتنة: الشرك، لعله إذا رد بعض قوله أن 

يقع في قلبه شيء من الزيغ فيهلك(

قوله: )عجبت(: هذا عجب إنكار. 

)عرفوا الإسناد وصحته( أي عرفوا رجال الإسناد للحديث وأنه صحيح.

)ســفيان( هــو ابن ســعيد الثــوري أحــد الأئمــة وكان له مذهب مشــهور 
وأصحــاب وأتبــاع لكنهــم انقرضوا، فهؤلاء يأخــذون برأي ســفيان ويتركون 

الحديث الصحيح.

لأن ســفياناً  وإن كان عالماً صالحــا إلا أنه ليس بمعصوم فقد 
يخالف الدليل لعذر فلا يحل اتِّباعه فيما أخطأ فيه لمن عرف الحق.

ئى ( ک  ک  ک  ک  ڑ  )والله تعالى يقول: ئي 

الضمير في قوله )أمره( أي أمر النبي صلى الله عليه وسلم.



228ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

ئى والفتنة الشــرك كما فســرها  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  گ  گ  گ  گ  ئي 
الإمــام أحمد بقوله: أتدري ما الفتنة؟ الفتنة الشــرك لعلــه إذا رد بعض قوله أن 

يقع في قلبه شيء من الزيغ فيهلك.

إذا رد بعــض قول النبي صلى الله عليه وسلم لقول أحد يُخشــى عليــه أن يعاقب، فيقع في قلبه 
ئى ]الصف: 5[ ئەئە  ئا  ئا  ى  ى  زيغ، كما قال الله عز وجل عن اليهود: ئي 

فهم زاغــوا بمحض إرادتهم واختيارهم مع بيــان الحجج وظهور الدلائل 
والبراهيــن، فلما زاغوا أزاغ الله قلوبهم عقوبة منــه لهم على ذلك، وهذا معنى 

ئى . گ  گ  گ  ک  ک  ک  ک  ڑ  قوله: ئي 

ۆ  ۇ  )عن عدي بن حاتم: أنه سمع النبي صلى الله عليه وسلم يقرأ هذه الآية: ئي 
ئى الآيــة. فقلت له: إنا لســنا نعبدهم قال:  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ 
)أليــس يحرمون ما أحل الله فتحرمونه ويحلّون ما حرم الله، فتحلونه؟( فقلت: 

بلى. قال فتلك: عبادتهم( رواه أحمد، والترمذي وحسنه(

ئى أي النصارى وقيل المــراد اليهود والنصارى ويختص  ۋ  قولــه: ئي 
النصارى باتخاذ المســيح عليه الســام وهذا هو المتبادر من الســياق مع الآية 

التي قبلها.

ئى الأحبــار جمــع حَبْر وهو العالم الواســع العلــم، والرهبان  ۆ  ئي 
جمع راهب وهو العابد الزاهد.

ئى يعنــي آلهة معبودين، وذلــك لأن عدياً  فهم من  ڇ  قولــه: ئي 
ئى أنهم معبودون فقال: )إنا لســنا نعبدهــم( أي لا نعبد الأحبار  ڇ  قولــه: ئي 

والرهبان فلا نسجد لهم ولا ننذر لهم ولا نذبح لهم .... إلخ.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 229 برنامج دليل )4( 

فقــال لــه النبــي صلى الله عليه وسلم: »أليس يحرمــون ما أحــل الله فتحرمونــه ويحلون ما 
حرم الله فتحلونه« فقلت: بلى قال: »فتلك عبادتهم«.

وطاعة العلماء والأمراء في التحليل والتحريم على درجتين:

1-	أن يطيعهــم في تبديل الدين يعنــي جعل الحلال حراماً والحرام حلالًا 
وهــو يعلم حكم الله تعالى في ذلك، لكــن أطاعهم تعظيما لهم فحلل ما حللوه 
وهو يعلم أن الله تعالى حرمه، يعني اعتقد أنه حلال وهو حرام في نفسه، أو حرم 
حلالا تبعا لتحريمهم وهو يعلم أنه حلال في الشرع، فهذا يكون قد تبع العلماء 
والأمراء في تبديل أصل الدين، فهذا هو الذي اتخذهم أربابا من دون الله، وهو 

كفر وشرك أكبر حيث صرف عبادة الطاعة لغير الله تعالى.

2-	أن يطيع العالم أو الأمير ونحوهما في تحريم الحلال أو تحليل الحرام 
مــن جهــة العمل، فيطيعهم في تحليــل الحرام وهو يعلم أنــه عاص لكن تبعهم 
في فعل الحرام أو تحريم الحلال وقلبه لم يجعل الحرام في الشــرع حلالا ولم 
يجعل الحلال في الشرع حراما، ولكنه أطاعهم في ذلك حبا للمعصية أو حبا في 
مجــاراة أولئك الأمراء أو العلماء، فهو لم يبدل الدين، فهذا له حكم أمثاله من 

أهل الذنوب وليس شركا أكبر.



39-بــــاب قول الله تعالى: )ألم تر إلى الذين يزعمون أنهم 

ءامنوا بما أنزل إليك وما أنزل من قبلك يريدون أن 

يتحاكموا إلى الطاغوت وقد أمروا أن يكفروا به ويريد 

الشيطان أن يضلهم ضللًا بعيدا ( الآيات.

مناسبة الباب لكتاب التوحيد:

أن توحيد الله تعالى في الطاعة وتحقيق شــهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً 
رســول الله لا يكــون إلا بــأن يكــون العباد محكميــن لما أنــزل الله تعالى على 

رسوله صلى الله عليه وسلم.

فكمــا أنه جل وعلا لا حُكــم إلا حُكمه في ملكوته فكذلك يجب أن يكون 
لا حكم إلا حكمه فيما يتخاصم فيه الناس وفي الفصل بينهم.

وتــرك التحاكــم إلى شــرع الله والتحاكم إلــى غيره من القوانيــن الوضعية 
وســواليف الباديــة وأمــور الجاهلية قــدح في أصل التوحيد وشــرك وكفر أكبر 
مخرج من الملة لأنه مناف لشــهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رســول الله فإن 
من مقتضيات شــهادة أن محمداً رســول الله صلى الله عليه وسلم أن يطــاع فيما أمر وأن يصدق 

فيما أخبر وأن يجتنب ما نهى عنه وزجر وأن لا يعبد الله إلا بما شرع.

ئى هذا اســتفهام للتقرير والتعجب، والخطاب  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  وقولــه: ئي 
للنبي صلى الله عليه وسلم.

ئى هذه الكلمة إنما تقال غالباً لمن ادعى دعوى هو فيها كاذب  ٻ  ئي 
أو منزل منزلة الكاذب لمخالفته لموجبها وعمله بما ينافيها.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 231 برنامج دليل )4( 

فهــؤلاء الذين يدّعــون أنهم آمنوا بما أُنزل إلى الرســول صلى الله عليه وسلم وما أنزل على 
الأنبيــاء عليهــم الســام دعواهــم كاذبــة لا يجتمع الإيمــان مــع إرادة الحكم 

والتحاكم إلى الطاغوت.

ئى هذا ضابط مهم وشرط في  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  وقوله: ئي 
نفي أصل الإيمان عمن تحاكم إلى الطاغوت، فإن الذي يتحاكم إلى الطاغوت 
إن كان بإرادتــه واختياره فقد انتفى عنه الإيمان وإن كان بغير اختياره كالمكره 

فلا ينتفي عنه الإيمان.

والمراد بالطاغوت هنا الحكم بغير شرع الله تعالى، أما الطاغوت بالمعنى 
الأعم فقد حده ابن القيم  بأنه: كل ما تجاوز به العبد حده من معبود 

أو متبوع أو مطاع.

ئى أي يكفروا بالطاغوت. ٹٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ٿ  ئي 
أن  ئى دل علــى  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ئي  وقولــه: 

التحاكم إلى غير شرع الله تعالى من طاعة الشيطان وتسويله.

)وقوله: )وإذا قيل لهم لا تفسدوا في الأرض قالوا إنما نحن مصلحون ((

يدخل في الإفساد في الأرض المعاصي بأنواعها، وأعظم المعاصي الإشراك 
بالله تعالى ومن ذلك تحكيم غير شرع الله تعالى، فالأرض إصلاحها بالشريعة 
والتوحيد، ومنه التحاكم إلى شرع الله، ولا يُتحاكم إلى غيره، وإفسادها بالشرك 

بأنواعه الذي منه الشرك في الطاعة، ومنه التحاكم إلى غير الشريعة. 

ئى الآية( ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ  )وقوله: ئي 

هذه الآية يقال فيها ما قيل في الآية السابقة وهو أن التحاكم إلى ما أنزل الله 
تعالى هو الإصلاح والتحاكم إلى غيره إفساد في الأرض.



232ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

ئى الآية( ئجئح  ی  ی  )وقوله: ئي 

م لإفادة  الاستفهام هنا للتوبيخ )حكم( مفعول به مقدم للفعل )يبغون( وقُدِّ
الحصر. 

والمعنى: أفلا يبغون إلا حكــم الجاهلية، والإضافة إلى الجاهلية تقتضي 
التقبيح.

ئى هذا استفهام بمعنى النفي، أي  بى  بم  بخ  بح  بج  ئي  ئى  ئم  ئي 
لا أحد أحســن من الله حكماً وهذا النفي مشــرب معنى التحدي فهو أبلغ من 

صيغة النفي.

وحكــم الجاهليــة في هذه الآية هو أن يحكم بعضهم على بعض بأن يســن 
البشر شريعة فيجعلونها حكَماً، والله جل وعلا هو الذي خلق العباد وهو أعلم 

بما يصلحهم في الفصل بين أقضيتهم وخصوماتهم.

)عن عبد الله بن عمرو ، أن رســول الله صلى الله عليه وسلم قال: )لا يؤمن أحدكم 
حتــى يكون هــواه تبعاً لما جئت به( قــال النووي: حديث صحيــح، رويناه في 

كتاب »الحجة« بإسناد صحيح(

قولــه: )لا يؤمــن أحدكــم( أي إيماناً كامــاً إلا إذا كان لا يهوى ما جاء به 
النبــي صلى الله عليه وسلم بالكليــة فإنه ينتفي عنه الإيمــان بالكلية لأنه إذا كره مــا أنزل الله فقد 

حبط عمله لكفره.

والذي جاء به النبي صلى الله عليه وسلم هو القرآن والســنة، والهوى في الغالب يطلق على 
ی  ی  ئى  ئى  ئى  ئې  ئې  الميــل لغيــر الحق، كما قال تعالــى: ئي 
ٱ  ئى ، وقــال تعالــى: ئي  بخبم  بح  بج  ئي  ئى  ئم  ئح  ئج  ی  ی 

ئى  ... پ  پ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 233 برنامج دليل )4( 

وقــد يطلق الهوى علــى الميل والمحبة ليشــمل الميل للحــق وغيره وقد 
يطلق على الميل للحق خاصة والانقياد إليه كما في هذا الحديث فيكون حينئذٍ 

محموداً.

وجــه الدلالــة: أن الرجــل لا يؤمــن حتــى يكــون هــواه تبعــا لما جــاء به 
رسول الله صلى الله عليه وسلم في كل شيء ومن ذلك الحكم وغيره.

)وقــال الشــعبي: كان بين رجل من المنافقين ورجــل من اليهود خصومة؛ 
فقــال اليهــودي: نتحاكــم إلى محمــد ـ لأنه عرف أنــه لا يأخذ الرشــوة ـ وقال 
المنافــق: نتحاكــم إلى اليهــود ـ لعلمه أنهم يأخذون الرشــوة – فاتفقــا أن يأتيا 

ئى الآية( ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ٱ  كاهناً في جهينة فيتحاكما إليه، فنزلت: ئي 

)وقيل: نزلت في رجلين اختصما، فقال أحدهما: نترافع إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وقال 
الآخــر: إلى كعب بن الأشــرف، ثم ترافعا إلى عمر، فذكــر له أحدهما القصة. 
فقال للذي لم يرض برسول الله صلى الله عليه وسلم: أكذلك؟ قال: نعم، فضربه بالسيف فقتله(

وجــه الدلالــة: أن من لم يرض بحكم رســول الله صلى الله عليه وسلم فإنه كافر يجب قتله 
ولهذا قتله عمر  على القول بثبوت الرواية.



40-بــاب من جحد شيئاً من الأسماء والصفات

الجحد هو الإنكار، والمراد به جحد أسماء الله تعالى وصفاته.
وتقدير الكلام: »باب من جحد ...« أي ما حكمه هل هو ناج أم هالك؟

حكم إنكار الأسماء والصفات:

1-	إنكار تكذيب وهذا كفر بلا شك فمن أنكر اسماً أو صفة لله تعالى فهو 
كافر بإجماع المســلمين كمن يقــول: ليس لله يد ولا عين ونحو ذلك فهو كافر 

لأنه مكذب لخبر الله ورسوله صلى الله عليه وسلم.

2-	إنــكار تأويل وهو ألا ينكرها صراحة ولكــن يتأولها إلى معنى يخالف 
ظاهرهــا، والتأويل هو صرف اللفظ عن ظاهره إلى معنى آخر بدليل. فإن كان 

الدليل صحيحا فهو تأويل مقبول وإلا فهو فاسد.

وهؤلاء الذين يؤولون نصوص الصفات ويصرفونها عن ظاهرها ليس معهم 
دليل صحيح فيكون تأويلهم فاسداً وعليه فالحكم عليهم يكون على أقسام:

أ- أن يكون تأويل أحدهم صادراً عن اجتهاد وحسن نية بحيث إذا تبين له 
الحق رجع عن تأويله فهذا معفو عنه لأنه منتهى وسعه وقد قال الله تعالى: ئيۇ 

ئى ]البقرة: 286[  ۋ  ۈۇٴ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ 

ب- أن يكــون صــادراً عن هوى وتعصــب وله وجه في اللغــة العربية فهو 
فسق وليس بكفر إلا أن يتضمن نقصاً أو عيباً في حق الله فيكون كفراً فمثلاً لو 
ئى ]المائدة: 64[ المراد بيديه الســماوات والأرض فهذا  ئۇ  ئۇ  ئو  قال: ئي 
كفــر لأنه ليس له مســوغ في اللغــة فهو منكر ومكذب لكن لو قــال المراد باليد 
هنا النعمة أو القوة فلا يكفر لأن اليد تطلق في اللغة بمعنى النعمة تقول: لفلان 

علي يد أي نعمة. 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 235 برنامج دليل )4( 

ج- أن يكــون صــادراً عن هوى وتعصــب وليس له وجــه في اللغة العربية 
ئى  ڑ  ژ  فهــذا كفر لأن حقيقته التكذيب حيث لا وجه له فمثلاً لو قال ئي 

]القمر: 14[ أي بأراضينا فهذا كفر لأنه ليس له مسوغ في اللغة.

مناسبة الباب لكتاب التوحيد: من عدة جهات:
1- أن توحيــد الأســماء والصفات دليل علــى توحيد العبــادة )الألوهية( 

ووسيلة إليه. 

ولهــذا من حصــل عنده ضــال في توحيد الأســماء والصفــات فإن ذلك 
ســيتبعه ضلال في توحيد الألوهية، كما هو الحال عند المبتدعة الذين ألحدوا 
في أســماء الله تعالــى وصفاتــه مــن الجهمية والمعتزلــة والرافضة والأشــاعرة 
ونحوهم تجــد أنهم لما انحرفوا في باب توحيد الأســماء والصفات لم يعلموا 
حقيقة معنى توحيد الإلهية ففســروا الإله بغير معناه وفســروا لا إله إلا الله بغير 
معناها الذي دلت عليه اللغة والشــرع، لهذا عقد الشــيخ  هذا الباب 
ليبيــن أن تعظيم الأســماء والصفــات من كمــال التوحيد وأن جحد الأســماء 

والصفات مناف لأصل التوحيد.

2- أن من جحد اسماً سمى الله به نفسه أو سماه رسوله صلى الله عليه وسلم أو جحد صفة 
ثابتــة لله جل وعلا وثبت ذلــك عنده وتيقنه ثم جحدها ونفاها أصلاً فإنه يكون 

كافرا لأنه مكذب لله ورسوله صلى الله عليه وسلم.

3- أن التوحيــد لما كان لا يحصل إلا بالإيمان بالله وبأســمائه وصفاته نبه 
المصنف على وجوب الإيمان بذلك.

)وقول الله تعالى: )وهم يكفرون بالرحمن( الآية(
ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤڤ  ٹ  ٹ  قال الله تعالى: ئي 

ئى ]الرعد: 30[  ڃ  ڃ  ڄ 



236ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

المراد بالضمير )هم( أي كفار قريش أو طائفة منهم والمعنى أنهم يجحدون 
هذا الاسم لا أنهم يجحدون الله فإنهم يقرون به كما أخبر الله تعالى عنهم.

وفي صحيح البخاري لما أراد النبي صلى الله عليه وسلم أن يكتب الصلح في غزوة الحديبية 
قال للكاتب: أكتب بســم الله الرحمن الرحيم قال سهيل: أما الرحمن فوالله ما 

أدري ما هو ولكن أكتب باسمك اللهم. 
ئى يعني باسم الرحمن. ڤڤ  ٹ  وقوله: ئي 

وجميع الصفات التي تتضمنها الأسماء كلها دالة على كمال الله جل وعلا 
وعلى عظمته فالعبد المؤمن إذا أراد أن يكمل توحيده فليعظم العناية بالأسماء 
والصفات لأن معرفة الاســم والصفة يجعــل العبد يراقب الله جل وعلا وتؤثر 

هذه الأسماء والصفات في توحيده وقلبه وعلمه بالله ومعرفته.

وجه الدلالة من الآية للباب:

أن من أنكر اســماً من أسمائه جل وعلا فإنه يكفر لأن الله سبحانه وتعالى 
ئى ولأنه  ڤڤ  ٹ  ٹ  ســمى جحود اســم من أســمائه كفراً في قولــه: ئي 

مكذب لله ورسوله صلى الله عليه وسلم وهذا كفر.

)وفي صحيــح البخاري قال علي: )حدثوا النــاس بما يعرفون، أتريدون أن 
يكذب الله ورسوله؟((

وقولــه: )بما يعرفون( أي بما يفهمون وتبلغه عقولهم حتى لا يفتنوا ولهذا 
في صحيح مســلم عن ابن مســعود  قال: »قال: »إنــك لن تحدث قوماً 

حديثاً لا تبلغه عقولهم إلا كان لبعضهم فتنة« 

وقولــه: )أتريدون أن يكذب الله ورســوله( الاســتفهام للإنــكار لأنك إذا 
حدثــت النــاس بما لا يعرفون فقلت: قال الله كذا وكذا أو قال رســوله صلى الله عليه وسلم كذا 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 237 برنامج دليل )4( 

وكانــت عقولهــم لا يمكن أن تفهم ذلك فإنهم ســيقولون: هــذا كذب وهم في 
الحقيقــة لا يكذبــون الله ورســوله صلى الله عليه وسلم ولكن يكذبون بهذا الذي نُســب إلى الله 

ورسوله صلى الله عليه وسلم.

ففــي هــذا الأثر أن بعــض العلم لا يصلح لــكل أحد فإن مــن العلم ما هو 
خــاص ولو كان نافعاً في نفســه ولــو كان من أمور التوحيد لأن منها ما يشــكل 

وقد يؤول بصاحبه إلى التكذيب.

وجه الدلالة: 

أن من أســباب جحد الأســماء والصفــات أن يحدث المــرء الناس بما لا 
يعقلونه من الأســماء والصفات لأن عامة النــاس عندهم إيمان إجمالي يصح 
به توحيدهم وإيمانهم وإسلامهم فالدخول في تفاصيل ذلك غير مناسب لأكثر 

الناس.

)وروى عبــد الرزاق عن معمر عن ابن طــاوس عن أبيه عن ابن عباس: أنه 
رأى رجلاً انتفض ـ لما سمع حديثاً عن النبي صلى الله عليه وسلم في الصفات، استنكاراً لذلك 
ـ فقــال: )ما فــرق هؤلاء؟ يجدون رقــة عند محكمه، ويهلكون عند متشــابهه( 

انتهى(

هذا الرجل انتفض استنكاراً لهذه الصفة لأنه فهم من هذه الصفة المماثلة 
أو التشــبيه فخــاف مــن تلك الصفــة والواجب علــى العبد إذا ســمع صفة من 
صفــات الله تعالى أن يجريها مجــرى جميع الصفات وهو إثباتها لله بلا تكييف 

ولا تمثيل وإن لم يكن يعلم بها قبل ذلك. 

وقوله: )ما فرق هؤلاء ؟( يحتمل وجهين: 



238ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

1-	أن تكــون )مــا( اســتفهامية إنكاريــة و)فــرق( بفتــح الفاء والــراء وهو 
الخــوف والفزع أي ما فزع هــذا وأضرابه من أحاديث الصفات واســتنكارهم 
لها؟ والمــراد الإنكار عليهم فلماذا لا يثبتون الصفات لله تعالى كما أثبتها جل 

وعلا لنفسه وأثبتها له رسوله صلى الله عليه وسلم.

قَ( بفتح الفاء وتشــديد الراء ويجوز تخفيفهــا )فَرَقَ( و  2-	أن يكــون )فَــرَّ
ق هذا وأضرابه بين الحق والباطل ولا عرفوا ذلك. )ما( تكون نافية أي ما فرَّ

قة ضد القســوة وهي اللين والقبول  وقولــه: )يَجِدون رقة عند محكمه( الرِّ
للمحكم.

والمحكم: هو ما يُعلم معناه. 

)ويهلكون عند متشابهه( والمتشابه هو الذي لا يعلم معناه.

فهؤلاء إذا ســمعوا في الكتاب أو السنة شيئاً لا تعقله عقولهم هلكوا عنده 
وخافوا وأولوا ونفوا وهذا من أسباب الضلال.

)ولمــا ســمعت قريــش رســول الله صلى الله عليه وسلم يذكــر: )الرحمن( أنكــروا ذلك. 
ئى( ڤڤ  ٹ  ٹ  فأنزل الله فيهم: ئي 

وتقدم مــا في البخاري في قصة الحديبية وليس كل قريش تنكر ذلك ولكن 
إذا أقــرت الأمــةُ الطائفةَ التى تنكــر ذلك ولم تنكر عليها فــإن الجميع يكونون 

كمن أنكر هذه الصفة.



41-بــاب قول الله تعالى: )يعرفون نعمت الله ثم ينكرونها 

وأكثرهم الكافرون(

ئى المــراد نعَِــم الله لأن )نعمة( مفرد مضاف والمفرد المضاف  ڀ  ڀ  ئي 
ئى  ڀڀ  ڀ  ڀ  پ  پ  پ  يفيــد العمــوم ويدل لذلــك قوله تعالــى: ئي 
]النحل: 18[ والنعمة تكون بحصول المطلوب وتطلق أحياناً على رفع المكروه.

ئى إنكارها هنا المراد به إضافتها إلى غير الله تعالى حيث  ک  ک  ئي 
يضيفونها إلى السبب متناسين المسبب وهو الله جل وعلا، الذي خلق السبب، 
فوجدت به هذه النعم، وليس المعنى أنهم ينكرون هذه النعم كأن يقولوا: ليس 

عندنا مطر ولا طعام ولا شراب. 

أو يكــون إنكارهــا بــأن يقولوا إن هــذه النعم من الله، ولكنهــم في قلوبهم 
ينسبونها إلى غيره.

ئى أي الجاحــدون كونهــا مــن الله عز وجل، أو  گ  گ  گ  ئي 
المراد الكافرين بالله تعالى.

مناسبة الباب لكتاب التوحيد:

أراد المؤلــف  بهذا البــاب التنبيه على التأدب مع جناب الربوبية 
عن الألفاظ الشــركية الخفية كنســبة النعم إلى غير الله فإن ذلك باب من أبوب 

الشرك الخفي.

فالواجب على العبد أن يعلم أن النعم كلها من الله تعالى وأن كمال التوحيد 
الواجــب لا يكــون إلا بإضافة كل نعمة إلى الله عــز وجل وأن إضافة النعم إلى 

غيره نقص في كمال التوحيد ونوع شرك بالله تعالى.



240ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

فيجب أن تنسب النعم إلى المنعم جل وعلا لا إلى السبب لأن السبب لو 
أراد الله جل وعلا لأبطل كونه سبباً ولم تنتفع منه بشيء.

)قال مجاهد ما معناه: هو قول الرجل: هذا مالي، ورثته عن آبائي(

قوله: )الرجل( هذا يشمل المرأة أيضاً لو قالت مثل هذا الكلام.

وقوله: )هذا مالي ورثته عن آبائي( هذا منافٍ لكمال التوحيد ونوع شــرك 
لأنه نســب هذا المال إليه وإلى آبائه، وفي الواقع أن هذا المال أنعم الله به على 
آبائــه، ثــم أنعم به على هذا الرجل عــن طريق الميراث الذي شــرعه الله تعالى 
لعبــاده، ولهــذا ليس للوالد ولا غيره أن يقســم الميراث كيفمــا أراد لأن المال 

حقيقة مال الله عز وجل.

فالفضــل والمنة كلها مــن الله تعالى، والواجب شــكر الله تعالى على هذه 
النعمة ونســبتها إليه جل وعلا فمن نســب النعمة إلى غيره متناســياً المســبب 

)الذي هو الله جل وعلا( فقد وقع في كفر النعمة والشرك الأصغر.

أما من قال هذه العبارة )هذا مالي ورثته عن آبائي( يريد بذلك الخبر المحض 
كما لو سئل: من أين هذا المال؟ فقال: )هذا مالي ..( فلا شيء في ذلك.

)وقال عون بن عبد الله: يقولون: لولا فلان لم يكن كذا(

عون بن عبد الله هو ابن عتبة بن مسعود الهذلي أبو عبد الله الكوفي ثقة عابد 
مات سنة 120هـ.

وقولــه: )لــولا فلان لم يكن كذا( هــذا كقول بعضهم: لــولا الطيار لذهبنا 
في هلكــة. ولولا أن ســائق الســيارة كان ماهــراً لحصل الحــادث. ونحو ذلك 
مــن الألفــاظ التي فيهــا تعليق حصــول هــذا الأمر بهذا الســبب، والأمــر إنما 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 241 برنامج دليل )4( 

حصــل بقضــاء الله وقــدره وبفضلــه ونعمته على عبــده، فهو الــذي أنعم على 
عبــده بحصول المطلوب أو دفع المكــروه وهو الذي أنعم أيضاً بما جعله من 
الأســباب المؤدية إلى ذلك، وإلا لو شــاء سبحانه لســلب هذه الأشياء سببيتها 
فلا يكون لها أثر وقد يجعل لها معارضاً يقاومها، فتبين بذلك أنه ســبحانه هو 

المنعم وحده دون ما سواه.

ولا يجوز أن يقول: لولا الله وفلان أنقذني لغرقت. لأن إضافة الشــيء إلى 
سببه مقرون بحرف يقتضي التسوية محرم؛ لأنه جعل السبب المخلوق مساوياً 
لخالق السبب وهذا نوع من الشرك، أما إضافة الشيء إلى سببه المعلوم شرعاً 

أو حساً بحرف لا يقتضي التسوية كــــــــ »ثم« فجائز. 

)وقال ابن قتيبة: يقولون: هذا بشفاعة آلهتنا(

ابن قتيبه هو عبد الله بن مســلم بن قتيبة الدينوري الحافظ صاحب التفسير 
والمعارف وغيرها، ومات سنة سبع وستين ومائتين أو قبلها.

وقوله: )يقولون هذا بشفاعة آلهتنا( 

هذا يتضمن الشــرك مع إضافة النعمة إلى غير الله ســبحانه وتعالى فهؤلاء 
أخبــث ممن قبلهم لأنهم جمعوا بين ســوأتين فهم مشــركون يعبــدون غير الله 
ويتقربون إلى الآلهة بأنواع من القربات لأجل أن تشفع لهم عند الله في حاجاتهم: 
ئى ]الزمــر: 3[ فــإذا حصلت لهم النعمة  ڳ  گ  گ  گ  گ  ک  ک  ئي 

قالوا هذا بشفاعة آلهتنا وتناسوا المنعم الحقيقي وهو الله جل وعلا.

والله جــل وعــا لا يقبــل شــفاعة آلهتهــم لأنها أحقــر وأذل من أن تشــفع 
عند الله تعالى لهؤلاء لأنه لا بد في الشــفاعة من إذن الله تعالى للشــافع ورضاه 

عن المشفوع له، وشفاعة هؤلاء شفاعة شركية لا يقبلها الله تعالى.



242ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

)وقال أبو العباس – بعد حديث زيد بن خالد الذي فيه: )إن الله تعالى قال: 
أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر..( الحديث، وقد تقدم ـ وهذا كثير في الكتاب 

والسنة، يذم سبحانه من يضيف إنعامه إلى غيره، ويشرك به(
. أبو العباس: هو شيخ الإسلام ابن تيمية

قوله: )وهذا كثير في الكتاب والســنة، يذم ســبحانه مــن يضيف إنعامه إلى 
غيره، ويشرك به(

وذلك مثل الاستســقاء بالأنواء، وإنمــا كان هذا مذموما؛ لأنه لو أتى إليك 
ابــن فلان من النــاس بهدية من أبيه فشــكرت الابن دون الأب، كان هذا ســوءَ 

أدب مع الأب وكفرانا لنعمته.

)قال بعض الســلف: هــو كقولهم: كانــت الريح طيبة، والمــاح حاذقاً، 
ونحو ذلك مما هو جارٍ على ألسنة كثير(

الملاح هو قائد الســفينة والمعنى أن الســفن إذا جرين بريح طيبة بأمر الله 
جرياً حسناً نسبوا ذلك إلى طيبة الريح وحذق الملاح في سياسة السفينة ونسوا 

ئۇ  ربهم الذي أجرى لهم الفلك في البحر رحمة بهم كما قال تعالى: ئيئو 
ئى ]الإسراء: 66[ فيكون نسبة  ئېئى  ئې  ئې  ئۈ  ئۈ  ئۆ  ئۆ   

ئۇ)))
ذلك إلى طيب الريح وحذق الملاح من جنس نسبة المطر إلى الأنواء.

والواجب شــكر الله تعالى على نعمه، ونســبتها إليه ســبحانه، فهو المنعم 
على الحقيقة.

وأركان الشكر ثلاثة، لا يصح الشكر إلا بها:

)))	 أي يُسيِّر ويُجري.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 243 برنامج دليل )4( 

1-	الاعتراف بالنعمة باطناً أي تعترف بقلبك أنها من الله تعالى.

ئى  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  2-	التحدث بها ظاهراً كما قال الله تعالى: ئي 
ومن ذلك نســبة النعم إلى الله تعالى فيقول الإنسان: هذا من فضل ربي، وهذه 

. من نعمة الله تعالى عليَّ

3-	صــرفُ النعــم في طاعة الله تعالى، بمعنى أن تســتعين بها على طاعة الله 
فإن استعنت بها على المعصية لم تكن شاكراً لها.

ولا ينافي ذلك الدعاء والإحســان إلى من كان سبباً أو جزء سبب في بعض 
ما يصل إليك من النعم من الخلق.



42-بــاب قول الله تعالى: )فلا تجعلوا لله أنداداً وأنتم تعلمون( 

الأنداد جمع ند وهو الشبيه والنظير.
والتنديد منه ما هو مخرج من الملة كاتخاذ الأنداد بالشرك الأكبر، ومنه ما 

لا يخرج من الملة كاتخاذ الأنداد بما دون الشرك الأكبر.

ومعنــى الآيــة النهــي لهم عن اتخــاذ الأنداد مــع الله تعالى، وهــم الأمثال 
والنظراء في العبادة والطاعة، وهم يعلمون أنه ســبحانه الخالق لهم وخالق كل 

شيء، وإذا كان كذلك فهو المستحق أن يعبد وحده.

مناسبة الباب لكتاب التوحيد: 

أن مــن تحقيق التوحيد أن يحترز العبد من الشــرك بــالله تعالى في الألفاظ 
وألا يتلفظ بشيء فيه تنديد لله تعالى سواءً كان بنسبة النعم إلى غيره أو بالحلف 

بغيره أو بقول ما شاء الله وشئت ونحو ذلك من الألفاظ الشركية.

حتــى وإن لم يقصد المتكلم بهــذه الألفاظ معنى لا يجوز، بل تجري على 
لسانه ألفاظ من الشرك الأصغر لا يقصدها.

لأن أحاديث النهي عامة مطلقه ليس فيها تفريق بين من قَصَد القســم وبين 
مــن لم يقصد. ويؤيد ذلك أن ســعد بن أبــي وقاص  حلف مرة باللات 

والعزى ويبعد أن يكون أراد حقيقة الحلف بهما.

وفي القول المفيد: »ولو صح هذا لصح أن يقال لمن فعل شــركاً اعتاده لا 
ينهى لأن هذا من عادته وهذا باطل«.

))قــال ابن عباس في الآية: الأنداد: هو الشــرك أخفى من دبيب النمل على 
صفــاة ســوداء في ظلمة الليل؛ وهــو أن تقول: والله، وحياتك يــا فلان وحياتي، 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 245 برنامج دليل )4( 

وتقــول: لولا كليبة هذا لأتانا اللصــوص، ولولا البط في الدار لأتانا اللصوص، 
وقول الرجل لصاحبه: ما شــاء الله وشــئت، وقول الرجل: لــولا الله وفلان. لا 

تجعل فيها فلاناً هذا كله به شرك( رواه ابن أبي حاتم(

المعنــى أن هــذه الأمــور خفية على النــاس لا يكاد يتفطن لهــا ولا يعرفها 
إلا القليــل، وضــرب المثل لخفائها بما هو أخفى شــيء وهو أثــر دبيب النمل 
فإنه خفي، فكيف إذا كان على صفاة؟ وهي الصخرة الملســاء فكيف إذا كانت 
ســوداء؟ فكيف إذا كانت في ظلمة الليل؟ وهذا يدل على شــدة خفائه على من 

يدعي الإسلام وعسر التخلص منه.

 ولهــذا روى البخاري في الأدب المفرد عن معقل بن يســار قال: انطلقت 
مع أبي بكر الصديق  إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: »يا أبا بكر للشرك فيكم أخفى 
مــن دبيــب النمل« فقال أبو بكر: وهل الشــرك إلا من جعل مــع الله إلهاً آخر؟ 
فقال النبي صلى الله عليه وسلم: »والذي نفســي بيده للشــرك أخفى من دبيــب النمل، ألا أدلك 
على شيء إن فعلته ذهب عنك قليله وكثيره؟ قال: »قل: اللهم إني أعوذ بك من 

أن أشرك بك شيئاً وأنا أعلم وأستغفرك لما لا أعلم«

والشرك منه جلي كالذبح لغير الله وخفي وهو قسمان:

1-	شرك المقاصد والنيات لأنه لا يعلم لكونه في القلب كالذي يصلي رياءً.

2-	شــرك في الألفــاظ دون الاعتقــاد لأنــه لا يعلمــه كثير من النــاس وهو 
المذكور هنا.

قوله: )والله وحياتكَ يا فلان( 

 هذا فيه حلف بغير الله وفيه تشريك مع الله تعالى حيث أضاف قوله إلى الله 
في القَسَم بحرف الواو المقتضي للمساواة فهذا يكون شركاً. 



246ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

والحلف بغير الله تعالى يكون شركاً أكبر إن اعتقد الحالف أن المقسم به 
بمنزلة الله تعالى في التعظيم وإن اعتقد أنه دون الله تعالى في التعظيم فهو شــرك 

أصغر.

وقوله: )وحياتي( فيه حلف بغير الله فهو شرك.

وقولــه: )لــولا كليبــة هــذا لأتانــا اللصوص ولــولا البــط في الــدار لأتانا 
اللصوص( وفي بعض النسخ: كَلْبَة هذا.

المعنى أن من الشــرك نســبة عدم الســرقة إلى الكلبة التي إذا رأت السراق 
نبحتهم فاســتيقظ أهلها وهرب الســراق وربما امتنعوا مــن إتيان المحل الذي 

هي فيه خوفاً من نباحها فيعلم بهم أهلها.

والبــط طائر معــروف يُتخذ في البيوت وإذا دخلها غريب صاح واســتنكره 
ومعناه كالذي قبله.

والواجب نســبة ذلــك إلى الله تعالى فهو الذي يحفظ عبــاده ويكلؤهم بالليل 
ۀئى ]الأنبياء: 42[  ۀ  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  والنهار كما قال تعالى: ئيں 

وقــد تقدم الكلام علــى مثل هذه العبــارات التي فيها نســبة النعم لغير الله 
تعالى في الباب السابق.

وأضيف هنا إلى أن الأكمل أن تضاف النعم إلى الله وحده فيقول: لولا الله 
لمــا حصل كذا ولا يذكر معــه غيره ولهذا قال ابن عباس في آخر هذا الأثر: »لا 

تجعل فيها فلاناً«.

ويجوز أن يقول: »لولا الله ثم فلان فهذه جائزة وهي توحيد وليست شركا 
لجعله مرتبة فلان نازلة عن مرتبة إنعام الله تعالى ولكن هذا ليس هو الكمال.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 247 برنامج دليل )4( 

أما قوله: لولا الله وفلان فهذا من الشرك كما تقدم لأن الواو تفيد التشريك 
بين المعطوف والمعطوف عليه دون تراخ في المرتبة. 

وقوله: )وقول الرجل ما شــاء الله وشــئت( ســيأتي الكلام عليه إن شاء الله 
تعالى بعد بابين في باب مستقل بهذه العبارة.

ك غير الله مع الله  والمراد أن هذه العبارة لا تجوز وهي من الشــرك لأنه شرَّ
بالواو فإن اعتقد أنه يســاوي الله تعالى في التدبير والمشيئة فهو شرك أكبر، وإن 
لــم يعتقد ذلك واعتقــد أن الله تعالى لا يشــاركه أحد في التدبير والمشــيئة ولا 

يساويه أحد فهو شرك أصغر وكذلك قوله: )لولا الله وفلان(.

وقوله: )لا تجعل فيها فلانا( أي لا تجعل في هذه الكلمة )فلان( بل تقول: 
لولا الله وحده ولا تقل: لولا الله وفلان. فهو نهي عن ذلك.

وقوله: )هذا كله به شرك( هذا: المشار إليه ما سبق.

كله به أي بالله شرك، وقد تكون من الشرك الأكبر أو الأصغر بحسب ما يقوم 
في قلب المتكلم بها، وإن كان الغالب أنها من الشرك الأصغر والله تعالى أعلم.

)وعن عمر بن الخطاب : أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: )من حلف بغير الله 
فقد كفر أو أشرك( رواه الترمذي وحسنه، وصححه الحاكم(

قوله: )عن عمر( هكذا وقع في الكتاب وصوابه عن ابن عمر كذلك أخرجه 
أحمد وأبو داود والترمذي والحاكم. قاله الشيخ سليمان  في التيسير.

قوله: )من حلف بغير الله( هذا يشــمل كل محلوف به سوى الله جل وعلا 
ولا يشمل الحلف بالصفة لله تعالى لأنها تابعة للموصوف بها جل وعلا. قال في 
التيسير: »وأجمع العلماء على أن اليمين لا تكون إلا بالله أو بصفة من صفاته«.



248ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

وقوله: )بغير الله( ليس المراد بغير هذا الاسم، بل المراد بغير المسمى بهذا 
الاسم، فإذا حلف بالرحمن أو بالسميع ونحوهما فهو من الحلف بالله تعالى.

فالواجــب ألا يحلــف إلا بالله جل وعــا لأنه المعظم علــى الحقيقة وأما 
البشــر فليســوا بمعظميــن بحيث يحلف بهم، وإن كان البشــر يعظمون بشــيء 
يناســب ذاتهــم )التعظيم البشــري اللائق بهم( أما التعظيم الــذي يصل إلى حد 

يحلف به فهذا إنما هو لله تعالى.

قوله: )فقد كفر أو أشــرك( قــال في فتح المجيد: »يحتمل أن يكون شــكاً 
من الراوي، ويحتمل أن تكون بمعنى الواو فيكون قد كفر وأشرك، ويكون من 

الكفر الذي هو دون الكفر الأكبر، كما هو من الشرك الأصغر«.

)وقــال ابن مســعود: لأن أحلف بالله كاذباً أحب إليّ مــن أن أحلف بغيره 
صادقاً(

والتفضيل في قوله: )أحب إلي( من باب التفضيل الذي ليس فيه شيء من 
الجانبين وهذا نادر في الكلام لأن التفضيل في الأصل يكون فيه المعنى ثابتاً في 
ل عليه وأحياناً في المفضل دون المفضل عليه وأحياناً لا  ل وفي المفضَّ المفضَّ
توجد في الجانبين، فابن مسعود  لا يحب لا هذا ولا هذا ولكن الحلف 

بالله كاذباً أهون عليه من الحلف بغيره صادقاً.

فالحلف كاذباً بالله محرم من وجهين:

أولاً: أنه كذب والكذب محرم لذاته. 

 ثانيــا: أن هذا الكذب قرن باليمين، واليميــن تعظيم لله عز وجل فإن كان 
على كذب صار فيه شيء من تنقص الله عز وجل حيث جعل اسمه مؤكداً لأمر 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 249 برنامج دليل )4( 

كذب ولذلك كان الحلف بالله كاذباً من اليمين الغموس التي تغمس صاحبها 
في الإثم ثم في النار.

وأمــا الحلــف بغير الله صادقاً فهــو محرم من وجه واحد وهو الشــرك لكن 
ســيئة الشــرك أعظم من الكذب وأعظم من ســيئة الحلف بالله كاذباً وأعظم من 
اليميــن الغموس لأن الشــرك لا يغفره الله تعالى، والشــرك متضمن للكذب فإن 
الذي جعل غير الله شريكاً لله كاذب بل من أكذب الكاذبين لأن الله لا شريك له.

فابــن مســعود  إنما رجــح الحلف بــالله كاذباً علــى الحلف بغيره 
ر الصدق في  صادقــا لأن الحلــف بالله توحيد، والحلف بغيره شــرك، وإن قــدِّ
الحلف بغير الله فحسنة التوحيد أعظم من حسنة الصدق وسيئة الكذب أسهل 

من سيئة الشرك.

وفيه أن الشرك الأصغر أكبر من الكبائر.

)وعــن حذيفــة ، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: )لا تقولوا: ما شــاء الله وشــاء 
فلان، ولكن قولوا: ما شاء الله ثم شاء فلان( رواه أبو داود بسند صحيح(

سيأتي الكلام علية إن شاء الله تعالى بعد بابين. 

)وجاء عن إبراهيم النخعي، أنه يكره أن يقول: أعوذ بالله وبك، ويجوز أن 
يقول: بالله ثم بك. قال: ويقول: لولا الله ثم فلان، ولا تقولوا: لولا الله وفلان(

)أعوذ بالله وبك( العياذ: الاعتصام بالمستعاذ به عن المكروه.

والواو تقتضي التشــريك في الاستعاذة، والاستعاذة لها جهتان جهة ظاهرة 
وجهــة باطنــة أما الجهــة الباطنة فهي الالتجــاء والاعتصــام والرغب والرهب 

وإقبال القلب على المستعاذ به فهذه لا تصلح إلا لله.



250ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

والاعتماد في الاستعاذة على المخلوق فيما أقدره الله عليه جائزة.

وقولــه: )ويجــوز أن يقول: أعوذ بالله ثم بك( لمــا في )ثم( من الترتيب مع 
التراخي.

لكــن لــو قال: أعوذ بالله ثــم بفلان وهو ميت فهذا شــرك أكبر لأنه لا يقدر 
على أن يعيذك.

والكراهة في استعمال السلف يراد منها غالباً التحريم.



43- بــاب ما جاء فيمن لم يقنع بالحلف بالله

مناسبة الباب لكتاب التوحيد:

 أن الاقتنــاع بالحلف بالله تعالى من تعظيــم الله لأن الحالف أكد ما حلف 
عليه باليميــن واليمين فيها تعظيم للمحلوف به وهو الله جل وعلا، فيكون من 
ق ذلك الحالف، وعلــى هذا يكون عدم الاقتناع  تعظيــم المحلوف به أن يُصدَّ

بالحلف بالله فيه شيء من نقص تعظيم الله، وهذا ينافي كمال التوحيد.

لأن القلب الممتلئ بمعرفة عظمة الله وجلاله وعزته وكبريائه لا يســعه إلا 
أن يقنع بالحلف به سبحانه.

)عــن ابــن عمر ، أن رســول الله صلى الله عليه وسلم قال: )لا تحلفــوا بآبائكم، من 
حلف بالله فليصدق، ومن حلف له بالله فليرض. ومن لم يرض فليس من الله(، 

رواه ابن ماجه بسند حسن(

قوله: )لا تحلفوا بآبائكم( تقدم الكلام عليه في الباب السابق.

وقولــه: )من حلف بالله فليصدق( أي وجوبــا لأن الصدق واجب ولو لم 
يحلف بالله فكيف إذا حلف به؟ 

قولــه: )ومن حُلف له بالله فليــرض( أي وجوباً ويدل عليــه قوله صلى الله عليه وسلم بعد 
ذلك: )ومن لم يرض فليس من الله(. وهذا وعيد يدل على أن فعله من الكبائر.

والاقتناع بالحلف بالله لا يخلو من أمرين:

1-	أن يكــون ذلــك من الناحية الشــرعية فإنــه يجب الرضــا بالحلف بالله 
فيمــا إذا توجهت اليمين على المدعى عليه فحلــف فيجب الرضا بهذه اليمين 

بمقتضى الحكم الشرعي.



252ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

2-	من الناحية الحسية فلا يخلو من أحوال خمس:

أ- أن يعلم كذب الحالف فلا أحد يقول إنه يلزمه تصديقه.

ب- أن يترجح كذبه فكذلك لا يلزم تصديقه. ولهذا قال النبي صلى الله عليه وسلم لحويصة 
ومحيصة: »تبرئكم يهود بخمسين يميناً قالوا: كيف نرضى يا رسول الله بأيمان 

اليهود؟. فأقرهم النبي صلى الله عليه وسلم على ذلك.

ت- أن يتساوى الأمران فهذا يجب تصديقه.

ث- أن يترجح صدقه فيجب تصديه.

ج- أن يعلم صدقه فجب تصديقه.

وإنما حمل الحديث على ما إذا كان الحالف صادقاً لأنه قال: )من حَلَف 
بالله فليصدق( 

ثم قال: )ومن حُلَف له بالله فليرض( فإذا قرنت بين هاتين العبارتين يكون 
المعنى من حُلف له بالله وهو صادق فليرض.

وبعــض أهل العلم جعــل الحديث عامــا في الدعاوي وغيرهــا وبعضهم 
خصه بالدعاوي عند القاضي.



44- بــاب قول: ما شاء الله وشئت 

أي ما حكمه؟ وهل هو شرك؟ 

مناسبة الباب لكتاب التوحيد:

ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  المناســبة ظاهرة ممــا تقدم في باب قــول الله تعالى: ئي 
ئى ]البقرة: 22[  ۅ  ۅ  ۋ 

لأن هذه العبارة )ما شاء الله وشئت( من الشرك لأنه عطف مشيئة المخلوق 
على مشيئة الله تعالى بحرف العطف »الواو« الذي يقتضي المساواة فإن اعتقد 
أن المعطوف مســاوٍ لله تعالى فهو شــرك أكبر وإن اعتقد أنــه دون الله تعالى في 

المشيئة فهو أصغر.

)عــن قتيلــة، أن يهودياً أتــى النبي صلى الله عليه وسلم فقــال: إنكم تشــركون، تقولون ما 
شاء الله وشــئت، وتقولون: والكعبة، فأمرهم النبي صلى الله عليه وسلم إذا أرادوا أن يحلفوا أن 

يقولوا: )ورب الكعبة، وأن يقولوا: ما شاء ثم شئت( رواه النسائي وصححه(

. .قُتيلة: بضم القاف هي بنت صيفي الجهنية أو الأنصارية، صحابية

قوله: )إنكم تشــركون تقولون: ما شــاء الله وشــئت( أي تقعون في الشرك 
وهذا نص في أن هذا اللفظ شــرك لأن النبي صلى الله عليه وسلم أقر اليهودي على تســمية هذا 
اللفظ تنديداً أو شــركاً، ونهى النبي صلى الله عليه وسلم عن ذلك، وأرشــد إلى استعمال اللفظ 
البعيد عن الشرك وقول: »ما شاء الله ثم شئت« وإن كان الأولى قول: ما شاء الله 

وحده كما يدل عليه حديث ابن عباس الآتي إن شاء الله تعالى.

قوله: )وتقولون: والكعبة( تقدم الكلام على الحلف بغير الله تعالى.



254ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

قوله: )فأمرهم النبي صلى الله عليه وسلم إذا أرادوا أن يحلفوا أن يقولوا: ورب الكعبة وأن 
يقولوا ما شاء الله ثم شئت(.

رواه النســائي وصححه، وصحح إسناده الحافظ في الإصابة)))، وصححه 
الألباني في السلسلة الصحيحة برقم )136(. 

من فوائد الحديث:

أولاً: معرفة اليهود بالشــرك الأصغر وكثير ممن يدعي الإســام لا يعرف 
الشــرك الأكبر بل يصرف خالص العبادات مــن الدعاء والذبح والنذر لغير الله 
ويظن أن ذلك من دين الإسلام. فعلمت أن اليهود في ذلك الوقت أحسن حالًا 

ومعرفة منهم.

ثانيــا: قبول الحق ممن جاء به كائناً مــن كان لأن النبي صلى الله عليه وسلم قَبلِ الحق من 
هــذا اليهــودي لأن الحق هو ضالة المؤمن أين وجده أخذه فلا يمنعه من قبوله 

أن قاله مشرك أو مبتدع أو ضال أو فاسق إذا كان الكلام في نفسه حقاً.

* أمــا حديث أبي هريرة  مرفوعاً: »الكلمة الحكمة ضالة المؤمن 
حيثمــا وجدهــا فهو أحــق بها« فقد رواه ابــن ماجة))) وقــال الألباني في ضعيف 

ابن ماجة: ضعيف جداً.

ثالثاً: أنه ينبغي عند تغيير الشيء أن يغير إلى شيء قريب منه لأن النبي صلى الله عليه وسلم 
أمرهــم أن يقولــوا: )ورب الكعبة( ولم يقل: احلفوا بــالله، وأمرهم أن يقولوا: 

)ما شاء الله ثم شئت(.

.)284/8( (((
))) برقم )4169(.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 255 برنامج دليل )4( 

ونحو هذا والله أعلم لو ســمعت من يقول: اللهم إني أســألك بجاه نبيك. 
وهذا التوســل محرم لأنه بدعة ووسيلة إلى الشرك فتقول له: اللهم إني أسألك 
بحبــي لنبيــك صلى الله عليه وسلم فــإن التوســل بمحبــة النبي صلى الله عليه وسلم مشــروع لأنه عمــل صالح، 

والتوسل بالأعمال الصالحة مشروع كما في حديث أصحاب الغار.

رابعــا: أن المعرفة بالحق لا تســتلزم الإيمان ولا العمل وقبول الحق ممن 
جاء به.

)ولــه أيضــا عن ابن عبــاس : أن رجلاً قال للنبي صلى الله عليه وسلم: ما شــاء الله 
وشئت، فقال: )أجعلتني لله نداً؟ ما شاء الله وحده((

وحســن إســناده الألباني في الصحيحة))) وعزاه للبخاري في الأدب المفرد 
وابن ماجة وغيرهما.

قولــه: )أجعلتني لله نــداً( والرواية عند النســائي وابن ماجــة )أجعلتني لله 
عدلًا( والمعنى واحد

الظاهــر أن الرجــل قال ذلك تعظيمــا للنبي صلى الله عليه وسلم وأنه جعــل الأمر مفوضاً 
لمشيئة الله ومشيئة رسوله صلى الله عليه وسلم.

والاستفهام في قوله: )أجعلتني لله نداً؟( للإنكار مُضمن معنى التعجب.

والند هو النظير والمساوي. أي أجعلتني مساوياً في هذا الأمر.

قوله: )ما شــاء الله وحده( أرشــده إلى ما يقطع عنه الشرك ولم يرشده إلى 
أن يقول ما شاء الله ثم شئت حتى يقطع عنه كل ذريعة إلى الشرك وإن بعدت.

))) برقم )139(.



256ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

قــال في التيســير: »إذا كان هذا كلامه صلى الله عليه وسلم لمن قال له: ما شــاء الله وشــئت 
فكيف بمن يقول فيه: 

الدنيـــا وضرتَها ومن علومك علمُ اللوح والقلم.فإن من جودك 

ويقول في همزيته: 
طبيبـــي وأنـــت  علتـــي  ليس يخفى عليك في القلب داء.هـــذه 

وأشباه هذا من الكفر الصريح«.

ويدخــل في النهــي قول بعضهم: ما لــي غير الله وأنــت. وتوكلت على الله 
وعليك، وهذا من الله ومنك، وهذا من بركات الله وبركاتك، والله لي في السماء 
وأنــت لــي في الأرض، والله وحياة فلان أو يقول: نــذراً لله وفلان وأنا تائب لله 

وفلان.

فكل هذا من الشرك.

)ولابن ماجه عن الطفيـــل أخـي عائشة لأمهـــا قال: رأيت كأني أتيت على 
نفــر مــن اليهود، فقلــت: إنكم لأنتم القوم، لــولا أنكم تقولــون: عزير ابن الله. 
قالــوا: وإنكــم لأنتم القــوم لولا أنكــم تقولون: ما شــاء الله وشــاء محمد. ثم 
مررت بنفر من النصارى فقلت: إنكم لأنتم القوم، لولا أنكم تقولون: المسيح 
ابن الله، قالوا: وإنكم لأنتم القوم، لولا أنكم تقولون: ما شــاء الله وشاء محمد. 
فلمــا أصبحت أخبرت بها من أخبــرت، ثم أتيت النبي صلى الله عليه وسلم فأخبرته. قال: )هل 
أخبــرت بها أحداً؟( قلت: نعم. قــال: فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: )أما بعد؛ 
فــإن طفيلاً رأى رؤيا، أخبر بها من أخبر منكــم، وإنكم قلتم كلمة كان يمنعني 
كذا وكذا أن أنهاكم عنها. فلا تقولوا: ما شاء الله وشاء محمد، ولكن قولوا: ما 

شاء الله وحده(.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 257 برنامج دليل )4( 

الطفيل هو ابن سخبرة أخو عائشة لأمها وقيل غير ذلك وهو صحابي ليس 
له إلا هذا الحديث كما قال البغوي.

)قال رأيت كأني أتيت على نفر من اليهود( أي أنه رأى ذلك في المنام، والنفر 
اسم جمع يقع على جماعة ما بين الثلاثة إلى العشرة لا واحد له من لفظه.

)قلت إنكم لأنتم القوم( كلمة مدح أي نعم القوم أنتم.

)لــولا أنكــم تقولــون عزيــر ابــن الله( أي لــولا مــا أنتــم عليه من الشــرك 
والمسبة لله بنسبة الولد له سبحانه.

وعزيــر رجل صالــح ادعى اليهــود أنه ابــن الله وهذا من كذبهــم وكفرهم 
الصريح، وهم لهم مثالب كثيرة لكن هذا من أعظمها وأشدها عندهم.

)قالوا: وأنتم لأنتم القوم لولا أنكم تقولون ما شاء الله وشاء محمد( عارضوه 
بذكر شيء مما في المسلمين من الشرك الأصغر، لأن الصحابة  لا شك 

أنهم لا يعتقدون أن مشيئة الرسول صلى الله عليه وسلم مساوية لمشيئة الله تعالى.

)ثــم مررت بنفــر من النصارى فقلــت: إنكم لأنتم القوم لــولا أنكم تقولون: 
المسيح ابن الله قالوا وإنكم لأنتم القوم لولا أنكم تقولون: ما شاء الله وشاء محمد(

 )فلمــا أصبحــت أخبرت بها من أخبرت ثم أتيت النبــي صلى الله عليه وسلم فأخبرته قال: 
»هل أخبرت بها أحداً؟«

قلت: نعم( 

إنما ســأله عليه الصلاة والسلام هل أخبر بها أحداً؟ لأنه إن كان قد أخبر بها 
أحداً فلا بد من بيان ذلك للناس عموماً لأن الشيء إذا انتشر يجب أن يعلن عنه 
بخلاف ما لو لم يخبر بها أحداً وكان الأمر خاصاً فهذا يخبر به من وصله الخبر.



258ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

)قــال: فحمد الله وأثنى عليه ثم قــال: أما بعد فإن طفيلاً رأى رؤيا أخبر بها 
مــن أخبر منكم وإنكم قلتم كلمة يمنعني كذا وكذا أن أنهاكم عنها فلا تقولوا: 

ما شاء الله وشاء محمد ولكن قولوا ما شاء الله وحده(

قولــه: )يمنعني كذا وكذا( في رواية أحمد: »وإنكم كنتم تقولون كلمة كان 
يمنعني الحياء منكم أن أنهاكم عنها ...«.

قــال في التيســير: »وهذا الحياء منهم ليس على ســبيل الحيــاء من الإنكار 
عليهــم بل كان صلى الله عليه وسلم يكرهها ويســتحيي أن يذكرها؛ لأنه لــم يؤمر بإنكارها فلما 

جاء الأمر الإلهي بالرؤيا الصالحة أنكرها ولم يستحيي في ذلك«.

فحيــاؤه صلى الله عليه وسلم ليــس من الحياء في إنــكار الباطل لكن مــن أن ينهى عنها بدون 
أمر من الله تعالى، وإلا فهو عليه الصلاة والســام لا يســتحيي من الحق، وإنما 
اســتحيا من أن ينكر شيئاً درج على الألســنة وألفه الناس قبل أن يؤمر بالإنكار، 
ولما حصل التنبيه على ذلك بإنكار هؤلاء اليهود والنصارى رأى النبي صلى الله عليه وسلم أنه لا 

بد من إنكارها؛ لدخول اللوم على المسلمين بالنطق بها. قاله في القول المفيد.

في هذا الحديث دليل على أن قول: )ما شــاء الله وشــاء محمد( من الشرك 
الأصغــر إذ لــو كانت من الأكبر لأنكرها من أول مــرة قالوها؛ لأنه لا يجوز أن 
يُؤخر إنكاره ولا أن يمنع عنه مانع بخلاف الشرك في الألفاظ )الشرك الأصغر( 
أتــى النهي عنه بالتدريج، فكان الحلف بالآباء جائزاً ثم نُهي عنه وكذلك قول: 
ما شاء الله وشئت ثم نهاهم عنه، وذلك مراعاة لمصلحة الدعوة وتقديم الأهم 

على المهم أما الشرك الأكبر فلا مصلحة تبقى مع وجوده.



45- بــاب من سب الدهر فقد آذى الله

مناسبة الباب لكتاب التوحيد:

أن سب الدهر يتضمن الشرك كما يأتي بيانه إن شاء الله تعالى.

كمــا أن ســب الدهــر من الألفــاظ المحرمــة، واســتعمالها منــاف لكمال 
التوحيد الواجب.

وسب الدهر يكون بلعنه وشتمه ونسبة النقائص والشرور إليه ونحو ذلك.

والدهر هو الزمان والوقت كاليوم والليلة والأســابيع والأشــهر والســنين 
ونحو ذلك.

)فقد آذى الله( لفظ الأذى في اللغة هو لما خفَّ أمره وضعف أثره من الشــر 
والمكروه، وهذا بخلاف الضرر، فقد أخبر سبحانه أن العباد لا يضرونه كما قال 
ئى ]آل عمران:  ڃچ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  تعالى: ئي 

176[ فبين سبحانه أن الخلق لا يضرونه لكن يؤذونه إذا سبوا مقلب الأمور. 

فلا يلزم من الأذية الضرر فالإنسان يتأذى بسماع القبيح أو مشاهدته ولكن 
لا يتضــرر بذلك، ويتأذى بالرائحــة الكريهة كالبصل والثوم ولا يتضرر بذلك، 

ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ولهــذا أثبــت الله الأذيــة في القرآن قــال تعالــى: ئي 
ئى ]الأحزاب: 57[  ک  ک  ڑ  ڑ  ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ 

 وفي الحديث القدســي: »يؤذيني ابن آدم يسب الدهر ...« ونفى عن نفسه 
ئى ]آل عمران: 176[  ڃچ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  أن يضره شيء في قوله: ئي 

 وفي الحديث القدسي: »يا عبادي إنكم لن تبلغوا ضري فتضروني«.



260ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ئي  تعـــالى:  الله  )وقــول 
ڃئى الآية(

في هــذه الآيــة يخبر تعالى عــن قول الدهريــة من الكفار ومــن وافقهم من 
ئى أي ليس هناك  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  مشــركي العرب في إنكار المعــاد ئي 
ئى أي  ۉ  ۅ  حيــاة إلا حياتنا الدنيا، تكذيباً منهم بالبعــث بعد الموت ئي 

يموت قوم ويعيش آخرون وما ثَمَّ معاد ولا قيامة. 

ئى أي فيســبون الدهــر، أي مــا يهلكنــا فيفنينــا إلا مرُّ  ڃڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ئي 
الليالي والأيام وطول العمر إنكاراً منهم أن يكون لهم رب يفنيهم ويهلكهم.

ئى أي يتوهمون ويتخيلون.  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چچ  چ  چ  ڃ  ڃ  وقوله: ئي 

والظــن هنــا بمعنى الوهم لأنــه ليس مبنياً علــى دليل فدل علــى أن الظن 
ۈ  يســتعمل بمعنى الوهم وأيضاً يســتعمل بمعنى العلــم واليقين كقوله: ئي 

ئى ]البقرة: 46[  ۉ  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۋ  ۇٴ  ۈ 

وجه الدلالة: 

أن من سب الدهر فقد شارك الدهرية والمشركين في سبه وإن لم يشاركهم 
في الاعتقاد.

كما أن في الآية نســبة الحوادث إلى الدهر، ومن نســبها إلى الدهر فســوف 
يسب الدهر إذا وقع فيه ما يكرهه.

وسب الدهر ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

أولًا: إن قصــد الخــر المحــض دون اللوم فهذا جائز مثل قــول: تعبنا من 
شــدة حــر هذا اليوم أو برده وما أشــبه ذلــك. لأن الأعمال بالنيــات ومثل هذا 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 261 برنامج دليل )4( 

ںئى  ں  ڱ  اللفظ صالح لمجرد الخبر، ومنه قول لوط عليه الســام: ئي 
]هود: 77[ 

ثانيــا: أن يســب الدهر على أنه الفاعل فهو الــذي يقلب الأمور إلى الخير 
والشــر اســتقلالًا فهذا شــرك أكبر؛ لأنــه اعتقــد أن مع الله خالقاً حيث نســب 

الحوادث إلى غير الله. وهؤلاء هم الدهرية.

ثالثــا: أن يســب الدهر لا لاعتقاده أنــه هو الفاعل بل يعتقــد أن الله تعالى 
هو الفاعل لكن يســبه لأنه محل لهذا المكروه عنده، فهذا محرم ولا يصل إلى 
درجة الشــرك، وهو من الســفه في العقــل والضلال في الدين؛ لأن حقيقة ســبه 
تعود على الله ســبحانه لأنــه تعالى هو الذي يصرف الدهر، وليس هذا الســب 

ر لأنه لم يسب الله تعالى مباشرة. مما يُكفِّ

والحديــث الآتي صريــح في النهي عن ســب الدهر مطلقاً ســواء اعتقد أنه 
فاعل أو لم يعتقد ذلك كما يقع كثيراً ممن يعتقد الإسلام.

كقول بعضهم:

الولدا.يا دهر ويحك ما أبقيتَ لي أحداً تأكل  سوء  والد  وأنت 

وقول الآخر:

كأنه زمــان  يــا  لوجهك  ــل قــبــح بــرقــع.قبحاً  ــن ك ــه م وجـــه ل

ونحو ذلك كثير، وكل هذا داخل في الحديث.

)في الصحيــح عن أبي هريــرة، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: )قــال الله تعالى: يؤذيني 
ابن آدم، يســب الدهر، وأنــا الدهر، أقلب الليل والنهار( وفي رواية: )لا تســبوا 

الدهر، فإن الله هو الدهر((



262ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

قولــه: )يؤذيني ابن آدم يســب الدهر( فيه أن ســب الدهر يــؤذي الله تبارك 
وتعالــى، وقــال الشــافعي : إن العرب كان من شــأنها أن تــذم الدهر 
وتســبه عند المصائب فيقولون: إنما يهلكنا الدهر وهو الليل والنهار، فيذمون 
الدهر بأنه الذي يفنيهم ويفعل بهم فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : »لا تسبوا الدهر« على 
أنــه الذي يفنيكــم ويفعل بكم، فإنكم إذا ســببتم الدهر فإنما تســبون الله تبارك 

وتعالى؛ لأنه فاعل هذه الأشياء.

قوله: )يسب الدهر( أي يؤذيني بمسبته الدهر.

قوله: )وأنا الدهر( أي مدبر الأمور التي ينسبونها إلى الدهر ومصرف الدهر 
ئى ]آل عمران: 140[ ولقوله في  ۉ  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  لقوله تعالى: ئي 
الحديــث: »أقلب الليــل والنهار« والليل والنهار هما الدهــر، ولا يقال بأن الله 
تعالــى هو الدهر نفســه ومن قــال ذلك فقد جعــل الخالق مخلوقــا والمقلب 

بكسر اللام مقلباً بفتح اللام. 

وفي روايــة: »لا تســبوا الدهــر فإن الله هــو الدهر، الأيــام والليالي أُجددها 
وأُبليها وآتي بملوك بعد ملوك« قال الحافظ: وسنده صحيح. 

  وبهذا يتبن أن الدهر ليس من أسماء الله تعالى خلافاً لابن حزم
الذي عده من الأسماء:

ئى مصيبين.  ڃڃ  ڄ  ڄ  ڄ  1- ولو كان كذلك لكان الذين قالوا: ئي 

2- ولأن ســياق الحديث يأباه لأنه قال: “وأنا الدهر أقلب الليل والنهار” 
والليــل والنهار همــا الدهر، فيكون المعنــى وأنا الدهر أقلــب الدهر، وهذا لا 

يمكن أن يُجعل الخالق الفاعل هو المفعول.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 263 برنامج دليل )4( 

3- ولأن أســماء الله الحسنى بالغة في الحسن أكمله فلا بد أن تشتمل على 
وصف ومعنى، والدهر اســم جامد، والاســم الجامد ليس فيه معنى حســن أو 
أحســن، وإنما هو اسم زمن فينتفي أن يكون اسماً لله تعالى، فيتعين التقدير في 

الكلام أي وأنا مقلب الدهر ومصرف الدهر.

قوله: )وفي رواية: »لا تسبوا الدهر فإن الله هو الدهر«(

هذه الرواية فيها التصريح في النهي عن سب الدهر.



46- بــاب التسمي بقاضي القضاة ونحوه

التسمي: أي وضع الشخص لنفسه هذا الاسم، أو رضاه به من غيره، أما إذا 
ســماه غيره به فلم يرضه فإنه لا يدخل في الذم، لعــدم الرضى، فيلحق الوعيد 

ي ومن رضي بذلك الاسم. المسمِّ

بقاضي القضاة: القاضي هو الحاكم و )ال( في القضاة للعموم فتعم جميع 
القضاة.

وقاضــي القضاة لفــظ حقيقة معناه: الــذي يقضي بين القضــاة، وهذا إنما 
هــو الله جــل جلاله فهو الذي يقضي بيــن العباد وبين القضــاة وبين العبيد فهو 
قاضــي القضــاة على الحقيقة ســبحانه وتعالــى فيخبر عنه بذلــك لأن »قاضي 

القضاة« ليست من أسماء البشر.

والذيــن أطلقوا هذه التســمية علــى كبير القضــاة أو على كبيــر العلماء لا 
يعنون بها أن ذاك يقضي بين القضاة وإنما يعنون بها أنه وصل إلى مرتبة عالية في 
القضاء، أعلى من درجة القاضي، والواجب على العبد ألا يجعل هذه التسمية 

جارية على لسانه ولا أن يرضى بها.

ونحوه: كأقضى القضاة وحاكم الحكام وملك الأملاك وسلطان السلاطين 
ونحو ذلك مما يدل على النفوذ والسلطان.

وقوله: )باب التسمي بقاضي القضاة ونحوه( أي ما حكمه؟

مناسبة الباب لكتاب التوحيد: 

التوحيــد يقتضــي مــن الموحد المؤمن بــالله تعالى أن يعظمــه وألا يجعل 
مخلوقــا في منزلة الله جل وعــا فيما يختص به، وذلك أن المخلوق قد يُجعل 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 265 برنامج دليل )4( 

في منزلة الله لشــبهة وصف قام به ككون القاضــي هو رئيس القضاة أو أعلمهم 
فيطلق عليه قاضي القضاة، فلهذا نبه الشيخ  على أن التسمي بالأسماء 
التــي معناهــا إنما هو لله عز وجــل لا يجوز، والتوحيد يقتضــي ألا يوصف بها 

إلا الله وألا يسمى بها إلا الله عز وجل. 

فــإن قيل: إذا أضفنا القضاة وحصرناها بطائفة معينة أو ببلد معين أو بزمان 
معين مثل أن يقال: قاضي القضاة في الفقه أو قاضي القضاة في المملكة العربية 

السعودية ونحو ذلك فهل يجوز؟

الجواب: هذا جائز لأنه مقيد ومعلوم أن قضاء الله لا يتقيد فحينئذٍ لا يكون 
مشــاركاً فيه لله عز وجل ، إلا إنه وإن كان جائزاً فلا ينبغي أن يتســمى الإنسان 
ى به وإن كان جائزاً لأن النفس قد تصعب السيطرة عليها فيما إذا  بذلك أو يُسمَّ
شــعر الإنســان بأنه موصوف بقاضي قضاة الناحية الفلانية فقد يأخذه العجب 

والغرور بالنفس حتى لا يقبل الحق إذا خالف قوله.

)في الصحيــح عن أبي هريــرة ، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: )إن أخنع اســم 
عند الله: رجل تسمى ملك الأملاك، لا مالك إلا الله(

في الصحيح: أي الصحيحين.
إن أخنع: أي أوضع. ذكره المصنف.

معنــاه إنه أشــد الأســماء صَغــاراً، والخانع الذليــل، وإذا كان الاســم أذل 
الأسماء كان من تسمى به أشد ذلًا.

ولأحمد في المســند))) بلفظ: »اشــتد غضب الله على رجل تســمى بملك 
الأملاك لا مالك إلا الله عز وجل«.

))) برقم )10384(.



266ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

قوله: )إن أخنع اســم( أي أوضع، والمراد بالاســم المسمى، فأوضع اسم 
عند الله رجل تســمى ملك الأملاك لأنه جعل نفســه في مرتبة عليا فوق الملوك 
وهــذا لا يكــون إلا لله تعالــى ولهذا عوقــب بنقيض قصده فصار أوضع اســم 

عند الله تعالى.

قوله: )تسمى( من التسمي أي سمى نفسه، وفي رواية )يُسمى( من التسمية 
أي يُدعى بذلك ويرضى به. 

قوله: )ملك الأملاك( الأملاك جمع ملكِ، والملكِ اسم فاعل من الـمُلك.

والفرق بين مُلك وملِك:

الـمُلك بالضم: نفاذ الأمر والسيطرة وهو يكون في بعض الأرض وليس في 
كل الأرض فالـمُلك راجع إلى المعاني.

والمِلْك بالكســر: إذا كان الإنســان مالكاً للشــيء المعين، فالمِلك راجع 
إلى الأعيان. ومالك اســم فاعل من المِلْك وهو اقتناء الشــيء يقال: ملك كذا 

إذا اقتناه وصار مختصاً به.

ومعنــى »ملـِـك الأملاك« أنــه جعل نفســه في مرتبــة عليا، فالملــوك أعلى 
طبقات البشــر من حيث الســلطة فجعل مرتبته فوق مرتبتهم وهذا لا يكون إلا 

لله عز وجل.

ولــو وجد في بعض الكتب عبارة »قاضي القضاة« ونحوها لا ينقل كما هو 
والواجــب أن يغيــره تعظيماً لله جل وعلا، وأمانة النقــل التي يدّعون هي دون 
مرتبــة توحيد الله جــل وعلا، فالواجب تغيير ذلك وهذا مــن توحيد الله وتغيير 

اشتراك الخلق مع الله جل وعلا.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 267 برنامج دليل )4( 

وقوله: )لا مالك إلا الله( هذا من أساليب الحصر، يعني أن المُلْك إنما هو 
لله وحده.

فــا مالــك على الحقيقــة إلا الله وحده، وأيضاً لا مَلـِـك إلا الله عز وجل، 
ئى ]الفاتحة: 4[ مَلكِِ ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ولهــذا في الفاتحة جاء بقراءتين ئي 
ٺ ]الفاتحة: 4[ فهو ســبحانه مَلكِ ذو ســلطة ونفوذ، ومالــك متصرف مدبر 

لجميع مملكته.

)قال سفيان: مثل )شاهان شاه(

. سفيان: هو ابن عيينة

شاهان شاه: هذا باللغة الفارسية ومعناه: ملك الأملاك.

وإنمــا مثل ســفيان بأن الاســم الــذي ورد الخبر بذمــه لا ينحصر في ملك 
الأملاك بل كل ما أدى معناه بأي لسان كان فهو مراد بالذم. 

قــال ابن القيم: لمــا كان الملك لله وحده لا ملك على الحقيقة ســواه كان 
أخنع اسم وأوضعه عنده وأبغضه له اسم: شاهان شاه أي ملك الملوك وسلطان 
السلاطين فإن ذلك ليس لأحد غير الله فتسمية غيره بهذا من أبطل الباطل والله 
لا يحــب الباطل، وقد ألحق أهل العلم بهذا قاضي القضاة وقالوا: ليس قاضي 
القضاة إلا من يقضي الحق وهو خير الفاصلين، الذي إذا قضى أمراً فإنما يقول 
له كن فيكون، ويلي هذا الاســم في القبح والكراهة والكذب سيد الناس وسيد 
الكل وليس ذلك إلا الرسول صلى الله عليه وسلم خاصة كما قال: »أنا سيد ولد آدم« فلا يجوز 
لأحد قط أن يقول عن غيره: هو سيد الناس كما لا يجوز له أن يقول: »أنا سيد 

ولد آدم عليه السلام«. 



268ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

وفي روايــة: )أغيــظ رجل على الله يوم القيامة وأخبثــه(. قوله )أخنع( يعني 
أوضع(.

هذه الرواية رواها مسلم في صحيحه.

قوله: )أغيظ( فيه إثبات الغيظ لله تعالى على ما يليق بجلاله وعظمته.

فلا يجوز التسمي بذلك ولو لم يقصد المعنى اللائق بالله جل وعلا، حتى 
وإن كان أعلــم أهــل زمانه أو أقضاهم فلا يجوز التســمي بذلك فكيف لو كان 

كاذباً؟.



47- بــاب احترام أسماء الله وتغيير الاسم لأجل ذلك

أســماء الله تعالــى توقيفية وهي ما ســمى الله تعالى بها نفســه أو ســماه بها 
رسوله صلى الله عليه وسلم.

وأســماء الله تعالى مشتقة بمعنى أنها تدل على الذات والصفة، فهي أسماء 
متضمنة للأوصاف بخلاف أسمائنا نحن فيراد بها الدلالة على الذات فقط فقد 
ى الرجلُ محمداً وهو من أشــد الناس ذماً وقد يســمى عبــدَ الله وهو من  يُســمَّ

أفجر عباد الله.

قوله: )باب احترام أســماء الله( أي وجوب احترام أسماء الله لأن احترامها 
احــرام لله تعالى وتعظيــم له جل وعلا، وهذا من تحقيق التوحيد، فلا يســمى 

أحد باسم مختص بالله تعالى.

ولمــا في ذلك من دفع وســائل الشــرك حتــى في الألفاظ التي يخشــى منها 
مشاركة أحد لله تعالى في شيء من خصائصه.

واحترام أسماء الله تعالى من تعظيم شعائر الله عز وجل، قال الله تعالى: ئي 
ئى ]الحج: 32[  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹٹ 

 والشعائر جمع شعيرة وهي كل ما أشعر الله بتعظيمه يعني أعلم بتعظيمه، 
ومما أشعر الله بتعظيمه أسماؤه الحسنى جل وعلا.

ولهذا يســتدل أهل العلم بهاتين الآيتين على وجوب ألا تمتهن أســماء الله 
الموجــودة في الأوراق أو أن ترمــى أو توضع في أمكنة قــذرة، ويجب على من 
وجد شيئاً من ذلك رفعه أو إزالة اسم الله تعالى منه أو إتلافه احتراماً لأسمائه 

جل وعلا.



270ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

وأسماء الله تعالى تنقسم إلى قسمين:

1-	ما لا يصح إلا لله فهذا لا يســمى به غيره وإن ســمي وجب تغييره مثل: 
الرحمن، الله، ونحوها.

2- ما يصح أن يسمى به غير الله تعالى مثل: الرحيم، السميع، البصير، فإن 
لوحظت الصفة مُنع من التسمي به وإن لم تلحظ الصفة جاز التسمي به على أنه 
علم محض، فيكون لله ما يليق به وللعبد ما يليق به. قال جل وعلا عن نبيه صلى الله عليه وسلم: 
ٺئى  ٺ  ئى ]التوبة: 128[ وقال تعالى: ئي  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ئي 

]الحجر: 53[ 

)عــن أبي شــريح: أنه كان يكنى أبا الحكم؛ فقال لــه النبي صلى الله عليه وسلم: )إن الله هو 
الحكــم، وإليــه الحكم( فقال: إن قومــي إذا اختلفوا في شــيء أتوني، فحكمت 
بينهــم، فرضي كلا الفريقين فقال: )ما أحســن هذا فما لــك من الولد؟( قلت: 
شــريح، ومســلم، وعبد الله. قال: )فمن أكبرهم؟( قلت: شــريح، قال: )فأنت 

أبو شريح(، رواه أبو داود وغيره(

. أبو شريح: هو هانئ بن يزيد الكندي

)يُكْنـَـى( بالتخفيف هــي الفصيحة أما )يُكنّى( بالتشــديد فهي لغة ضعيفة، 
لأن )يُكْنَى( هي التي كان عليها غالب الاستعمال فيما ذكره أهل اللغة.

والكنية: ما كان أوله أب أو أم كأبي عبد الله، وأم الخير. 

فقال له النبي صلى الله عليه وسلم: »إن الله هو الحَكَم وإليه الحُكْم ...«

الحَكَــم: من أســماء الله تعالى كما في هذا الحديث، قال في شــرح الســنة: 
الحكــم هــو الحاكم الذي إذا حكم لا يرد حكمه، وهذه الصفة لا تليق بغير الله 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 271 برنامج دليل )4( 

ئى  ی  ی  ی  ئىی  ئى  ئى  ئې  ئې  تعالــى كما قال تعالى: ئي 
]الرعد: 41[ 

 وقــال بعــض العلمــاء: الحَكَم هو بلــوغ الغايــة في الحُكْــم والفصل بين 
المتخاصميــن راجــع إلى من له الحكــم وهو الله جل وعلا، وأما البشــر فإنهم 
لا يصلحــون أن يكونــوا حكاماً أو أن يكــون الواحد منهــم حكماً على وجه 
الاســتقلال ولكن يكــون حكماً على وجــه التبع، ولهذا أنكــر النبي صلى الله عليه وسلم على 
أبي شــريح هــذه التكنية فقال لــه: »إن الله هو الحَكَم« ودخــول )هو( بين لفظ 
الجلالة وبين )الحَكَم( يدل على اختصاصه بذلك؛ لأن المقرر في علم المعاني 
أن »هــو« ضميــر عماد أو ضميــر فصل لا محل لــه من الإعــراب، وفائدته أنه 

يُجعل الثاني مختصاً بالأول.

قولــه )وإليه الحُكْم( الخبر جار ومجرور مقدم وتقديم الخبر يفيد الحصر 
والمعنى أن الحكم راجع إليه لا إلى غيره.

والحَكــم من أســماء الله تعالــى كما تقدم والله جل وعلا لــم يلد ولم يولد 
فتكنية المخلوق بأبي الحكم غير لائقة؛ لأنه إذا قيل يا أبا الحكم، كأنه قيل: يا 

أبا الله. وهذا غير لائق، لأنه يوهم عدم الاحترام لأسماء الله تعالى.

قولــه: )إن قومــي إذا اختلفوا في شــيء أتــوني فحكمت بينهــم فرضي كلا 
الفريقين فقال: »ما أحسن هذا .....(

هذا بيان لســبب تكنيته بهذه الكنية وأنه لم يُكَنِّ نفســه بهــا وإنما كناه قومه 
بذلك لأجل حكمه بينهم. 

وقوله: )ما أحســن هذا( هذا أســلوب تعجب أي الحكم بين الناس حسن 



272ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

فهو راجع إلى الإصلاح بينهم والحكم بينهم، أما الكنية فغير حسنة لأنه غيَّرها 
عليه الصلاة والسلام.

مَن حَكَم بالشرع جاز إطلاق الحَكَم عليه؛ لقوله تعالى: )وإن خفتم شقاق 
بينهما فابعثوا حكما من أهله وحكما من أهلها( فسمى المبعوث من هذا وهذا 

حَكَمَاً؛ لأنهما يحكمان بالشرع.

فالــذي يحكم بما حكم به الله الذي هــو الحكم يقال له: حَكَم؛ لأنه حكَمَ 
بحُكْم مَن له الحُكْم، فيسوغ إطلاق ذلك ولا بأس، والله جل وعلا وصف من 
يحكمون بشــرعه بأنهــم حكام وهم القضاة فقال ســبحانه وتعالى: )وتدلوا بها 
إلى الحكام( والحكام جمع حاكم وساغ إطلاق ذلك عليه لأنه يحكم بالشرع.

والظاهر أن أبا شريح لم يكن يحكم بين قومه بشرع الله؛ لأن ذلك كان قبل 
إســامه حيث إن هذه القصة كانت بعد إســامه بقليل فيبعــد أن يكون قاضياً 

لهم قبل أن يلقى رسول الله صلى الله عليه وسلم ويتعلم منه. 

قوله: )فما لك من الولد؟ قال: شريح ومسلم وعبد الله(

فيــه أن الــواو لا تقتضي الترتيب وإنمــا تقتضي مطلق الجمع ولهذا ســأل 
رســول الله صلى الله عليه وسلم عن الأكبر، إذ لو كانت دالة على الترتيب لم يحتج إلى ســؤال 

عن أكبرهم. 

قوله: )فأنت أبو شــريح( رعاية الأكــر في التكريم والإجلال فيكون أولى 
بذلك.

قال في شرح السنة: فيه أن يكنى الرجل بأكبر بنيه فإن لم يكن له ابن فبأكبر بناته 
وكذلك المرأة تكنى بأكبر بنيها فإن لم يكن لها ابن فبأكبر بناتها. ا. هـ.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 273 برنامج دليل )4( 

فالنبي صلى الله عليه وسلم غير هذه الكنية لأن الاسم الذي جعل كنية لهذا الرجل )الحَكَم( 
لوحظ فيه معنى الصفة وهي الحكم فصار بذلك مطابقا لاسم الله وليس لمجرد 
العلمية المحضة بل للعلمية المتضمنة للمعنى وهذا يكون مشاركاً لله سبحانه 

وتعالى في ذلك ولهذا كناه النبي صلى الله عليه وسلم بما ينبغي أن يكنى به.

أما إذا كان الاســم لا يختص بالله فإنه يجوز أن يُسمى به غيره ما دام أنه لم 
يلحــظ فيه معنى الصفة وإنمــا المقصود مجرد العلمية فقــط لأنه والحال هذه 
لا يكون مطابقاً لاســم الله ولذلك كان في الصحابة  من اســمه الحكم 
ومن اســمه حكيم ولم يغيره النبي صلى الله عليه وسلم كالحكم بن عمرو الغفاري وحكيم بن 

. حزام وغيرهما

وفيه وجوب تغيير الاســم المختص بالله ومنه: القــدوس والمهيمن؛ لأن 
التسمية بها من باب الشرك في الصفات. 

ولا يحتاج تغيير الاسم لإعادة العقيقة كما يتوهمه بعض العامة. 



48-بــاب من هزل بشيء فيه ذكر الله أو القرآن أو الرسول

قال في التيســير: »أي أنه يكفر بذلك لاســتخفافه بجناب الربوبية والرسالة 
وذلــك مناف للتوحيد ولهذا أجمع العلماء على كفر من فعل شــيئاً من ذلك، 
فمن اســتهزأ بالله أو بكتابه أو برسوله أو بدينه كفر، ولو هازلًا لم يقصد حقيقة 

الاستهزاء إجماعاً«.

وقال ابن العربي: »فإن الهزل بالكفر كفر لا خلاف فيه بين الأمة«. 

وقوله: )من هزل بشيء( الهزل: خلاف الجد أي سخر واستهزأ ورآه لعباً 
ليس جداً.

والمــراد بالرســول هنا اســم جنس فيشــمل جميع الرســل وليــس المراد 
محمداً صلى الله عليه وسلم فقط لأن )ال( في الرسول للجنس وليس للعهد.

والاســتهزاء علــى هــذا الوجه كفــر مناف لأصــل التوحيد فــا يجتمع في 
القلب إيمان واستهزاء بالله تعالى أو برسوله أو بالقرآن، والمؤمن بالشيء لابد 

أن يعظمه بقلبه، والاستهزاء ينافي التعظيم.

الاســتهزاء والهزل بالشــيء من هذه – أي المذكورات في الآية – أشد من 
الكفر المجرد لأن هذا كفر وزيادة احتقار وازدراء. 

مناسبة الباب لكتاب التوحيد: 

 ظاهــرة لأن الهزل والاســتهزاء بالله أو بالرســول أو القــرآن مناف لأصل 
التوحيد وكفر مخرج من الملة.

)وقول الله تعالي: )ولئن سألتهم ليقولن إنما كنا نخوض ونلعب( الآية(



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 275 برنامج دليل )4( 

ڈژ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ئي  تعالــى:  الله  قــال 
ڳ  گ  گ  گ  گ  ک  ک  ک  ک  ڑ  ڑ  ژ 
ئى  ڻ  ڻ  ڻ  ں  ں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳڳ 

]التوبة: 66-65[ 

أي ولئن ســألت هــؤلاء الذين يخوضون ويســتهزؤن ليقولن مــا لنا قصد 
ولكننا نخوض ونلعب.

ئى الاســتفهام للإنكار والتعجب فينكر عليهم الاســتهزاء بهذه  ڑ  ژ  ئي 
الأمور العظيمة ويتعجب كيف يكون أحق الحق محلاً للسخرية.

ئى أي بذاته وصفاته. ڑ  وقوله: ئي 
ئى جمع آية وتشــمل الشــرعية كالاســتهزاء بالقرآن بأن  ڑ  وقوله: ئي 
يقال هذا أســاطير الأولين والعياذ بالله أو يســتهزأ بشــيء من الشرائع كالصلاة 

والزكاة ...

ويشمل الآيات الكونية كأن يسخر بما قدره الله تعالى كمن يقول: إن وجود 
الحــر في أيام الشــتاء ســفه أو قال: وجود الــرد في أيام الصيف ســفه فهذا كفر 
مخرج من الملة لأن الرب جل وعلا كل أفعاله مبنية على الحكمة. وكذلك لو 
قال: كيف يخلق الله هذا الشيء الذي يضر الناس ويقتلهم؟ استهزاء وسخرية.

ئى أي محمد صلى الله عليه وسلم. قوله: ئيۈۈ 
ئى المراد بالنهــي عن الاعتذار التيئيس لهم  گ  گ  گ  گ  قولــه: ئي 

عن قبول اعتذارهم. 

ولا يقول قائل إن هذا الحكم خاص بمن استهزأ برسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه 
القراء إذ العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب.



276ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

)عــن ابن عمر، ومحمد بن كعب، وزيد بن أســلم، وقتــادة – دخل حديث 
بعضهم في بعض - : أنه قال رجل في غزوة تبوك: ما رأينا مثل قرائناً هؤلاء، أرغب 
بطوناً، ولا أكذب ألســناً، ولا أجبن عند اللقاء ـ يعني رســول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه 
القرّاء ـ فقال له عوف بن مالك: كذبت، ولكنك منافق، لأخبرن رســول الله صلى الله عليه وسلم. 
فذهب عوف إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ليخبره فوجد القرآن قد سبقه. فجاء ذلك الرجل 
إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وقد ارتحل وركب ناقته، فقال: يا رسول الله! إنما كنا نخوض 
ونتحــدث حديــث الركب، نقطع به عنــا الطريق. فقال ابن عمــر: كأني أنظر إليه 
متعلقاً بنســـعة ناقة رســــول الله صلى الله عليه وسلم، وإن الحجارة تنكــب رجليه – وهو يقول: 

ک  ڑ  ڑ  إنمــا كنا نخوض ونلعب – فيقول له رســول الله صلى الله عليه وسلم: ئي 
ئى ما يتلفت إليه وما يزيده عليه( ک  ک  ک 

هــذا الأثر ذكــره المصنف مجموعاً من رواية ابن عمــر ومحمد بن كعب 
وزيد ابن أسلم وقتادة.

قوله: )دخل حديث بعضهم في بعض( أي أن الحديث مجموع من روايتهم 
فلذلك دخل بعضه في بعض.

قولــه: )ما رأينا مثل قرائنا هؤلاء( يحتمل أن تكون الرؤية بصرية ويحتمل 
أن تكون علمية قلبية.

والقراء جمع قارئ وهم عند السلف الذين يقرأون القرآن ويعلمون معانيه 
أما قراءته من غير فهم لمعناه فلا يوجد في ذلك العصر وإنما هو أمر حادث. 

 . والمراد بالقراء هنا الرسول صلى الله عليه وسلم وأصحابه

قولــه: )أرغب بطوناً( أي أوســع بطونــا، يصفونهم بســعة البطون وكثرة 
الأكل لأنه كلما اتسع البطن رغب الإنسان في زيادة الأكل.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 277 برنامج دليل )4( 

)ولا أكذب ألسناً( أي ولا أكذب قولًا.

)ولا أجبن عند اللقاء( أي عند القتال. 

وهذه الأوصاف الثلاثة الأحق بها المنافقون لا المؤمنون.

)فقــال له عوف بن مالك: كذبت ولكنــك منافق( فيه المبادرة إلى الإنكار 
والشدة على المنافقين، وتكذيب الكاذب وعدم السكوت عليه.

وفيه جواز وصف الرجل بالنفاق إذا قال أو فعل ما يدل عليه لأنه لا يطلق هذه 
الأوصاف على رسوله صلى الله عليه وسلم وأصحابه  رجل تسمى بالإسلام إلا منافق.

قوله: )فوجد القرآن قد سبقه( أي بالوحي، وفيه دلاله على علم الله تعالى 
وقدرته وإلهيته وأن محمداً صلى الله عليه وسلمرسول الله تعالى.

)كأني أنظــر إليه متعلقاً بنســعة ناقة رســول الله صلى الله عليه وسلم ( النســعة: هي الحزام 
الذي يربط به الرحل. 

قوله: )وإن الحجارة تنكب رجليه( أي تضرب رجليه.

في هذا الحديث من الفوائد أن ذكر أفعال المنافقين والفساق لولاة الأمور 
ليزجروهــم ويقيموا عليهم أحكام الشــريعة ليس من الغيبــة والنميمة لأنه هذا 

من النصح لله ورسوله.

ومن ذلك لو أن رجلاً اعتمد على شخص ووثق به وهذا الشخص يكشف 
ســره ويســتهزئ به في المجالس فإنك إذا أخبرت هذا الرجل بذلك فليس من 

النميمة بل من النصيحة.

وفيه أن الإنســان قد يكفر بكلمــة يتكلم بها، ولهذا ينبغي الحذر من زلات 
اللسان فقد يتكلم العبد بكلمة تهوي به في النار سبعين خريفاً.



278ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

وفيه أن من الاعتذار ما لا يقبل، فهو عليه الصلاة والسلام لم يقبل اعتذار 
هــؤلاء ولــم يرحمهم ولم يرق لهم إما لأنهم كانوا كاذبين وإما لأن الاســتهزاء 
على وجه الخوض واللعب لا يكون صاحبه معذوراً وعلى كلا التقديرين فهو 

عذر باطل لا يقبل.

وإلا فالأصل في الاعتذار أن يقبل ولاسيما ممن كان محسناً لكن حصلت 
منه زلة فهذا يقبل عذره ويعفى عنه.

والاستهزاء بالمسلم:

إذا اســتهزأ به لما قام به من أحكام الله ســبحانه وســنة نبية صلى الله عليه وسلم كالاستهزاء 
بمــن حافظ على الصلوات أو حث الناس علــى الطاعات أو بمن أعفى لحيته 
ورفع ثوبه تأســياً بالنبي صلى الله عليه وسلم. فهذا يكون مرتداً عن الإســام إن كان مسلماً في 

الأصل؛ لأن استهزاءه يرجع إلى الاستهزاء بالدين.

لكن إن كان جاهلاً بأن ما اســتهزأ به من الشــريعة الإســامية كأن يستهزأ 
بقصر الثوب ولا يعلم أن تقصير الثياب من السنة فلا يكفر، حتى يُعلَّم.

 وإذا كان لا يقصد باستهزائه ذات العبادة التي قام بها المسلم كأن يستهزئ 
بلحية رجل مســلم لما فيها من عيب خَلقي لا لكونها ســنة، فهذا لا يكفر، وإن 

كان عيبه لخلقته حرام عليه.

وقد يكون المســلم المســتَهزأ به ولياً من أوليــاء الله تعالى فتكون العقوبة 
أشــد على المســتهزئ حيث يكون متعرضــا لمحاربة الله له كمــا في الحديث 

القدسي: »من عادى لي ولياً فقد آذنته بالحرب«

لكن ينبغي للمسلم الذي يُستهزأ به أن يصبر على الأذى فإن العاقبة للمتقين 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 279 برنامج دليل )4( 

ئى ]المطففــن: 29[  ئح  ئج  ی  ی  ی  ی  ئى  ئى  ئى  قــال تعالــى: ئي 
چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  وقــال عــز وجــل: ئي 

ئى ]المؤمنون: 109[  ڇ  ڇ  چ  چ 



49- بــاب ما جاء في قول الله تعالى: )ولئن أذقناه رحمةً منا 

من بعد ضراء مسته ليقولن هذا لي( الآية. 

 مناسبة الباب لكتاب التوحيد: 

أن الإنســان إذا أضــاف النعمــة إلــى عمله وكســبه ففيــه نوع من الإشــراك 
بالربوبية، وإذا أضافها إلى الله لكنه زعم أنه مستحق لذلك وأن ما أعطاه الله ليس 

محض تفضل وإنما لأنه أهل ففيه نوع من التعلِّي والترفع في جانب العبودية. 

فهذا الباب في بيان وجوب تعظيم الله جل وعلا في الألفاظ وأن النعم يجب 
أن تنسب إليه وأن يُشكر عليها، ويقول العبد: هذا أنعم الله به عليّ.

 ونســبة النعم إلى غيره والكذب في ذلك قد يؤدي إلى أن يَســلب الله جل 
وعلا هذه النعمة عن العبد بسبب لفظه.

فالواجــب التحــرز في الألفاظ المتعلقــة بذلك ولا يصــدر التحرز في هذه 
الألفاظ إلا عن قلب معظم لله جل جلاله مخبت له مجلٍ له سبحانه وتعالى.

ئى أي ولئن  گ  ک  ک  ک  ک  ڑ  ڑ  ژ  قوله عز وجل: ئي 
أذقنا الإنســان رحمة منا أي من الله تعالى من بعد ضراء مسته فلم يذق الرحمة 
من أول أمره بل أصيب بضراء كالفقر ونحوه ثم أذاقه الله تبارك وتعالى الرحمة 

بعد ذلك لتكون لذتها والسرور بها أعظم كالذائق للطعام بعد الجوع.

ئى هذا كفر بنعمة الله وإعجاب بالنفس. گ  گ  گ  ئي  قوله: 

ئى لما انغمس في الدنيا نسي الآخرة وكفر بها. ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  قوله: ئي 

ئى والمعنى: على فرض  ڻڻ  ڻ  ں  ں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  قولــه: ئي 
أن أرجع إلى الله إن لي عنده للحسنى، والحسنى أي الذي هو أحسن من هذا.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 281 برنامج دليل )4( 

)قال: مجاهد هذا بعملي وأنا محقوق به(.

أي هذا بكسبي وأنا مستحق له. 

)وقال ابن عباس: »يريد«: من عندي(

. أي من حذقي وتصريفي وليس من عند الله، وليس من تفضله عليَّ

فهذا نســب النعمة إلى نفســه وأنه جدير بها وأن الله جل وعلا تفضل عليه 
لأنه مستحق لهذا الإنعام.

والواجــب أن يعلــم العبــد أنــه فقير غير مســتحق لشــيء علــى الله تعالى 
وأن الله هو المســتحق على العبد أن يشــكره وأن يذكره وأن ينســب النعم إليه، 
أما العبد فليس مستحقاً بحق واجب على الله جل وعلا إلا ما أوجبه الله تعالى 

على نفسه تفضلا وكرما. 

وقــول القائــل: هــذا بعملي وأنــا محقوق به، مثــل قول الطبيــب: هذا الذي 
حصــل من شــفاء المريض بســببي أو نجاحي، وقولــه بعضهم: نلــت هذا الأمر 
بسبب جهدي، وتعبي، ونحو ذلك، فينسى الله جل وعلا وينسب النعم إلى نفسه.

يدخل في هذا الوصف الذي جاء في الآية نوعان من الناس:

1-	من ينسب الشيء إلى نفسه ولا ينسبه إلى الله جل وعلا أصلاً.

أن ينسبه إلى الله تعالى لكن يرى نفسه مستحقاً لذلك الشيء على الله تعالى.  	-2

كمــا يحصل من بعض المغروريــن إذا أطاع الله واتقــاه وحصلت له نعمة 
قــال: حصلــت لي من جراء اســتحقاقي، فأنــا العابد لله تعالى، ولا يســتحضر 
أن الله جل وعلا هو المتفضل على عبده، ولو حاسبه على عمله لم تقم عباداته 

وعمله بنعمة من النعم التي اسداها الله جل وعلا له.



282ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

فتمــام التوحيــد أن يُجــل العبد ربه تبــارك وتعالى ويعظمــه وألا يعتقد أنه 
مستحق للنعم أو أنه أوتيها بجهده وعمله بل هو فضل الله تعالى يؤتيه من يشاء 

والله ذو الفضل العظيم. 

ئى قال قتادة: على علم مني بوجوه  پپ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ٱ  وقوله: ئي 
المكاسب. وقال آخرون: على علم من الله أني له أهل. وهذا معنى قول مجاهد: 

أوتيته على شرف(

ئى هــذه الآية في قصــة قارون، قال  پپ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ٱ  قولــه: ئي 
ڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ےے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ہ  تعالى: ئي 

ئى ]القصص: 76[ الآيات. ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ 

فقارون يرى أنه أن ما حصل من النعم ليس من الله تعالى بل بســبب جهده 
ومعرفته بوجوه المكاســب، كما قال قتادة، أو يــرى أن الله تعالى أعطاه لكونه 

أهلا لأنَ ينعم عليه، كما جاء عن مجاهد وغيره.

وعلى كلا الأمرين يكون غير شاكر.

وشكر النعمة له ثلاثة أركان:

1-	الاعتراف بها في القلب.

2-	الثناء على الله باللسان والتحدث بالنعمة.

3-	العمل بالجوارح وتسخير النعم فيما يرضي المنعم.

فمــن كان يعتقــد بقلبه أنه هو الســبب في حصول النعمــة؛ لمهاراته وعلمه 
وحذقه فهذا لم يشكر النعمة، وكذلك لو أضاف النعمة بلسانه إلى غير الله فلم 

يشكر، أو عمل بمعصية الله في جوارحه فليس بشاكر لله تعالى.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 283 برنامج دليل )4( 

)وعن أبي هريرة  أنه ســمع رســول الله صلى الله عليه وسلم يقول: )إن ثلاثة من بني 
إسرائيل: أبرص، وأقرع، وأعمى. فأراد الله أن يبتليهم، فبعث إليهم ملكاً، فأتى 
الأبرص، فقال: أي شيء أحب إليك؟ قال: لون حسن، وجلد حسن، ويذهب 
عنــي الــذي قد قذرني الناس به قال: فمســحه، فذهب عنه قــذره، وأعطي لوناً 
حســناً وجلداً حسناً، قال: فأي المال أحب إليك؟ قال: الإبـــل أو البقر ـ شك 
إسحاق ـ فأعطي ناقة عشراء، وقال: بارك الله لك فيها. قال: فأتى الأقرع، فقال 
أي شــيء أحب إليك قال: شــعر حســن، ويذهب عني الذي قــد قذرني الناس 
به فمســحه، فذهب عنه، وأعطي شــعراً حســناً، فقال: أي المال أحب إليك؟ 
قال: البقر، أو الإبل، فأعطي بقرة حاملاً، قال: بارك الله لك فيها. فأتى الأعمى، 
فقــال: أي شــيء أحب إليــك؟ قال: أن يــرد الله إلي بصري؛ فأبصــر به الناس، 
فمســحه، فرد الله إليه بصره، قال: فأي المال أحــب إليك؟ قال: الغنم، فأعطي 
شاة والداً؛ فأنتج هذان وولد هذا، فكان لهذا وادٍ من الإبل، ولهذا وادٍ من البقر، 
ولهــذا وادٍ من الغنم، قــال: ثم إنه أتى الأبرص في صورتــه وهيئته. فقال: رجل 
مســكين، قد انقطعت بي الحبال في ســفري، فلا بلاغ لي اليوم إلا بالله ثم بك، 
أسألك بالذي أعطاك اللون الحسن، والجلد الحسن، والمال، بعيراً أتبلغ به في 
ســفري، فقال: الحقوق كثيرة. فقال له: كأني أعرفــك، ألم تكن أبرص يقذرك 
النــاس، فقيراً، فأعطاك الله عز وجل المال؟ فقــال: إنما ورثت هذا المال كابراً 
عــن كابر، فقال: إن كنت كاذباً فصيّرك الله إلــى ما كنت. قال: وأتى الأقرع في 
صورته، فقال له مثل ما قال لهذا، وردّ عليه مثل ما ردّ عليه هذا، فقال: إن كنت 
كاذبــا فصيّرك الله إلى ما كنت. وأتى الأعمى في صورته، فقال: رجل مســكين 
وابن ســبيل، قــد انقطعت بي الحبال في ســفري، فلا بلاغ لي اليــوم إلا بالله ثم 
بك. أسألك بالذي ردّ عليك بصرك شاة أتبلغ بها في سفري، فقال: كنت أعمى 



284ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

فردّ الله إليَّ بصري، فخذ ما شــئت ودع ما شــئت، فوالله لا أجهدك اليوم بشيء 
أخذته لله. فقال: أمســك مالك، فإنما ابتليتم فقد رضي الله عنك، وسخط على 

صاحبيك( أخرجاه.

في حديث الثلاثة الأبرص والأقرع والأعمى أن من أسباب ثبات النعم أن 
يعظم العبد ربه عز وجل، وأن ينسب النعم إليه، وأن يؤدي حق الله فيها.



50- بــاب قول الله تعالى: )فلما آتاهما صالحاً جعلا له 

شركاء فيما آتاهما( الآية.

)قــال ابــن حزم: اتفقــوا على تحريم كل اســم معبَّد لغيــر الله؛ كعبد عمر، 
وعبد الكعبة، وما أشبه ذلك، حاشا عبد المطلب(

)وعن ابن عباس  في الآية قال: لما تغشـــاها آدم حمـــلت، فأتاهما 
إبليــس فقال: إني صاحبكما الــذي أخرجتكما من الجنــة لتطيعاني أو لأجعلن 
ــمياه  له قــرني أيل، فيخرج من بطنك فيشــقه، ولأفعلن ولأفعلن ـ يخوفهما ـ سِّ
عبد الحارث، فأبيا أن يطيعاه، فخرج ميتاً، ثم حملت، فأتاهما، فقال مثل قوله، 
فأبيــا أن يطيعــاه، فخرج ميتاً، ثم حملت، فأتاهما، فذكــر لهما فأدركهما حب 

ڳڳ  ڳ  ڳ  گ  گ  الولد، فســمياه عبد الحارث فذلــك قوله تعالى: ئي 
ئى رواه ابن أبي حاتم، وله بســند صحيح عن قتادة قال: شــركاء في طاعته، ولم 
ئى  ڑ  ژ  ژ  يكن في عبادته. وله بســند صحيح عن مجاهد في قوله: ئي 

قال: أشفقا ألا يكون إنساناً، وذكر معناه عن الحسن وسعيد وغيرهما(

چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  قال الله تعالى: ئي 
ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڍڌ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چچ 
ڳ  ڳ  گ  گ  گ  گ  ک  ک  ک  ک  ڑ  ڑ  ژ 

ئى ]الأعراف: 190-189[ ں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳڳ 

اختلف أهل العلم رحمهم الله تعالى في تفسير هذه الآية.

فذهب بعضهم إلى المراد بها آدم وحواء عليهما السلام.

وذهب آخرون إلى أن الآية عامة في بني آدم الذين أشــركوا بالله عز وجل، 
وليست في آدم وحواء عليهما السلام.



286ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

واســتُدل لكل قول بعدة أدلة، والكلام في ذلك يطول، فيراجع فيه شــروح 
هذا الكتاب.

أراد المؤلــف  من هذا الباب بيان تحريــم التعبيد لغير الله تعالى 
كائناً من كان فلا يسمى عبد النبي ولا عبد الحسين ولا نحو ذلك. 

والفــرق بيــن هذا الباب والذي قبلــه أن الأول في النعم عامة وهذا في نعمة 
الولد خاصة.

ومعنــى الترجمــة أن من أنعــم الله عليه بالولــد ثم كمل النعمة بأن ســوى 
خلقهــم وحســن صورتهم فجعلهــم صالحيــن في أبدانهم فعليهم أن يشــكروا 
نعمة الله بأن لا يعبِّدوا أولادهم لغير الله تعالى الذي خلقهم ولا يضيفوا إنعامه 

إلى غيره فإن ذلك كفران للنعم.

الإشراك في نعمة الولد أنواع:

1-	نســبته إلى غيــر الله إيجــاداً وخلقاً وهذا شــرك أكبر لأنــه ادعاء خالق 
مع الله.

2-	يدخل في الآية إضافة سلامته إلى القابلة والطبيب وهذا شرك أصغر.

3-	ويدخل في الآية تقديم محبته على محبة الله فيشركا بالله بمعصيتهما لله 
من أجله.

4-	أن يُعبد لغير الله في التسمية.

وقوله: )قال ابن حزم: اتفقوا على تحريم كل اسم معبد لغير الله كعبد عمرو 
وعبد الكعبة وما أشبه ذلك حاشا عبد المطلب(



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 287 برنامج دليل )4( 

وروى البخاري في الأدب المفرد))) أن النبي صلى الله عليه وسلم سمع قوماً يسمون رجلًا 
منهم عبد الحجر فقال النبي صلى الله عليه وسلم: »ما اسمك؟« قال عبد الحجر قال: »لا، أنت 

عبد الله«. وصححه الألباني.

فــإن قيل كيــف يتفقون على تحريم الاســم المعبد لغيــر الله وقد صح عن 
النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: »أنا النبي لا كذب أنا ابن عبد المطلب«.

فالجــواب أن هذا ليس من باب إنشــاء التســمية بذلك وإنمــا هو من باب 
ى دون غيره والإخبار بذلك على وجه  الإخبار بالاســم الذي عرف به المســمَّ

ى لا يحرم. تعريف المسمَّ

حكم التسمي بعبد المطلب:

كلام ابن حزم  ليس صريحاً في حكاية الإجماع على جواز ذلك؛ 
لأنه يحتمل أن يكون مراده حكاية الخلاف فيه، ويؤيده وقوع الخلاف فيه.

فمن قال بالجواز استدل بقوله صلى الله عليه وسلم »أنا ابن عبد المطلب«. ولا يقول النبي 
صلى الله عليه وسلم ما هو محرم. 

وأجيب عنه أنه من باب الخبر وليس الإنشاء ولم يثبت أنه صلى الله عليه وسلم سمى أو أقر 
التسمية بعبد المطلب.

ولهذا قال صلى الله عليه وسلم: »إنما بنو هاشــم وبنو عبد مناف شــيء واحد«. ومع هذا لا 
يجوز التسمي بعبد مناف.

أما الاســتدلال بأن بعض الصحابة كان اسمه عبد المطلب بن ربيعة وأقره 
النبي صلى الله عليه وسلم فالمحققون من الرواة يقولون إن من ســمي بعبد المطلب فالصحيح 

)))	 برقم 811.



288ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

أن اســمه المطلب بدون تعبيد ولكن نقل بعبد المطلب لأنه شــاعت التســمية 
بعبد المطلب دون المطلب ووقع خطأ في ذلك.

وقولــه: )وله بســند صحيح عــن قتادة قال: شــركاء في طاعتــه ولم يقل في 
عبادته.( 

هــذا دليل علــى التفريق بين الشــرك في العبــادة وهو كفر أكــر مخرج من 
الملة وبين الشرك في الطاعة فإن له درجات يبدأ من المعصية والمحرم وينتهي 
بالشــرك الأكبر، وقد يحصل شــرك في الطاعة ويكون معصية أو كبيرة أو كفرا 

أكبر.



51- بــاب قول الله تعالى: )ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها 

وذروا الذين يلحدون في أسمائه( الآية.

ئى:  چڇ  چ  چ  )ذكــر ابــن أبــي حاتــم عــن ابــن عبــاس  ئي 
يشــركون. وعنه: ســموا اللات من الإله، والعزى مــن العزيز. وعن الأعمش: 

يدخلون فيها ما ليس منها(

چڇ  چ  چ  چ  ڃ  ڃڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  قال الله تعالى: ئي 
ئى ]الأعراف: 180[  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ 

هذا الباب يتعلق بتوحيد الأسماء والصفات وهو إفراد الله تعالى بما ثبت له 
من الأسماء والصفات من غير تحريف ولا تعطيل ومن غير تكييف ولا تمثيل.

والمــراد بهــذا الباب وجــوب تعظيم أســماء الله تعالى الحســنى، وأن من 
تعظيمها ألا يُلحد فيها، وأن يُدعى الله جل وعلا بها.

لام الاســتحقاق أي  ئى  گ  ئى الــام في قولــه: ئي  ڄ  ڄ  ڄ  ئي   

الأسماء الحسنى البالغة في الحسن غايته مستحقة لله تعالى.

وهــذه الجملة فيها حصر لأن تقديم الجار والمجــرور يفيد الحصر فتفيد 
توحيد الأسماء والصفات أي أنها مستحقة لله تعالى لا لغيره جل وعلا. 

ئى هذا يشمل دعاء العبادة ودعاء المسألة. ڃڃ  ڃ  وقوله: ئي 

ڀ  أمــا دعاء العبادة فهــو أن تتعبد لله تعالى بما تقتضيه تلك الأســماء ئي 
ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺٿ  ٺ  ٺ  ٺ 

ئى ]غافر: 60[  ڤ  ڤ  ٹ 



290ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

فــدل على أن الدعاء عبادة. فمثلاً الرحيم يدل على الرحمة وحينئذٍ نتطلع 
إلــى أســباب الرحمة ونفعلهــا، والقريب يقتضــي أن تتعرض إلــى القرب منه 
ســبحانه بالصلاة وغيرها، والسميع يقتضي أن تتعبد لله تعالى بمقتضى السمع 
بحيــث لا تُســمع الله تعالى قــولًا يغضبه والبصيــر يقتضي ألا يــرى منك فعلاً 
يكرهــه والعليم يقتضي ألا تخفي في نفســك ما يبغضه جل وعلا فإنه ســبحانه 

ئى ]غافر: 19[  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ئيڄ 

وهكذا في بقية الأسماء.

وأمــا دعاء المســألة بها فهو أن تقدمها بين يدي ســؤالك متوســاً بها إلى الله 
تعالى فتقول مثلاً يا غفور اغفر لي يا رحيم ارحمني ويا قوي يا عزيز انصرني على 
مــن ظلمنــي ويا عليم علمني ما ينفعني وهكذا ومنــه الحديث: »فاغفر لي مغفرة 
من عندك وارحمني إنك أنت الغفور الرحيم« فهذا فيه ثناء على الله تعالى بأسماء 
تناسب السؤال، وهذا من أسباب الإجابة لأنه توسل بصفة المدعو المحبوبة له.

وبهذا يتبين أن الأمر بدعاء الله تعالى بأســمائه يتضمن الأمر بمعرفتها لأنه 
لا يمكــن دعــاء الله بها إلا بعــد معرفتها، وبهذا تظهــر أهمية العلم بأســماء الله 

وصفاته ومعانيها

أي اتركوهــم وأعرضــوا عــن  ئى  چڇ  چ  چ  چ  ڃ  ئي  وقولــه: 
مجادلتهم. 

والإلحاد في أسمائه جل وعلا الميل بها عما يجب فيها وهو أنواع:

1-	أن ينكر شــيئاً من الأسماء أو ما دلت عليه من الصفات والأحكام لأن 
هــذا ميل بها عما يجب لها من الإثبات. فالجهمية الغلاة لا يؤمنون باســم ولا 

صفة لله تعالى إلا الوجود والموجود.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 291 برنامج دليل )4( 

  أن يثبت لله تعالى أسماءً لم يسم بها نفسه كما في قول الأعمش	2-
الــذي ذكره المصنف : يدخلون فيها ما ليس منها ومن ذلك تســمية 

النصارى له أبا وتسمية الفلاسفة له موجباً بذاته أو علة فاعلة بالطبع.

3-	أن يجعل الأســماء دالة على التشــبيه فيقول: ســميع كســمع الإنســان 
ونحو ذلك.

وهذا ميل بها عما يليق بها من كونها لا تماثل أسماء المخلوقين.

4-	أن يشتق منها أسماء للأصنام كتسمية اللات من الإله أو من الله والعزى 
مــن العزيــز ومناة من المنان وهكذا فهم عدلوا بأســمائه إلــى أوثانهم وآلهتهم 

الباطلة.

5-	وصفــه تعالــى بالنقائص كقول أخبث اليهود: إنــه فقير وقولهم: يد الله 
مغلولة ونحو ذلك مما هو إلحاد في أسماء الله وصفاته.

6-	تعطيل الأســماء الحســنى عن معانيها وجحد حقائقها كقول الجهمية 
وأتباعهــم إنها ألفاظ مجردة لا تتضمن صفات ولا معاني فيقولون: هو ســميع 

بلا سمع وبصير بلا بصر وحي بلا حياة تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً.

7-	من الإلحاد أيضاً في الأسماء أن تؤول وتصرف عن ظاهرها إلى معان 
لا يجوز أن تصرف إليها فيكون ذلك من التأويل الفاسد.

والواجــب إثباتهــا واعتقــاد ما دلت عليــه بلا تأويل بحيــث لا تصرف عن 
حقائقها التي دلت عليها.



52- بــاب لا يقال: السلام على الله

المعنى أنه يحرم أن يقول: السلام على الله.

والسلام له معنيان:

1-	التحية، كما يقال: سَلَّمَ على فلان أي حياه بالسلام.

2-	الســامة مــن النقــص والآفــات كقولنــا: »الســام عليــك أيهــا النبي 
ورحمة الله وبركاته«.

ۇئى  ڭ  ڭ  والسلام اسم من أسماء الله تعالى قال سبحانه: ئي 
]الحشر: 23[ 

فهو ســبحانه المتصف بالســامة الكاملة المنزه من كل نقص وعيب، فله 
الكمال المطلق في ذاته وصفاته.

والسلام في أسمائه سبحانه معناه أيضاً: الذي يعطي السلامة ويُسلِّم خلقه 
مما يؤذيهم، فكل سلامة للخلق في هذا الملكوت فهي من آثار اسم الله السلام. 

وإذا كان الأمر كذلك فالله جل وعلا هو الذي يعطي السلام، وليس العباد هم 
الذي يعطون الله السلام فإنه جل وعلا غني عن خلقه، والعباد فقراء إليه قال تعالى: 
ۓئى ]فاطر: 15[ ولهذا كان  ے  ے  ھ  ھھ  ھ  ہ  ہ  ہ  ہ  ئي 

من الأدب الواجب مع الله جل وعلا ألا يقال: السلام على الله.

فقوله في الترجمة: »لا يقال: السلام على الله«

نهى عن هذه العبارة لما يلي:

1-	أن هذا يوهم النقص في حقه سبحانه وتعالى، فتدعوا الله أن يُسلِّم نفسه 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 293 برنامج دليل )4( 

من ذلك إذ لا يدعى لشيء بالسلام من شيء إلا إذا كان قابلاً أن يتصف به والله 
سبحانه منزه عن صفات النقص.

2-	إذا دعوت الله أن يُســلَّم نفســه فقد خالفت الحقيقــة لأن الله يُدعى ولا 
يدعــى له فهو غنــي عنا، ولأن ذلك يوهــم حاجة الله تعالى إلى دعــاء عباده له 
بالســامة مــن النقائص والعيــوب وهذا لا يليق بــالله تعالى لأنه قــدح في غناه 

سبحانه وتعالى.

وهــذا ينافي كمــال الإيمان بصفاته جل وعلا؛ لأن صفاتــه كلها عليا كاملة 
ئى  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳڳ  ڳ  ڳ  كما أن أســماءه حسنى قال تعالى: ئي 

]النحل: 60[ 

وبهذا تتبين مناسبة إيراد هذا الباب في كتاب التوحيد.

في الصحيح عن ابن مسعود  قال: كنا إذا كنا مع النبي صلى الله عليه وسلم في الصلاة 
قلنا: الســام على الله من عباده، الســام على فلان، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: )لا تقولوا 

السلام على الله، فإن الله هو السلام(.

قوله: )في الصحيح( يعني: الصحيحين.

قوله: )قلنا الســام على الله من عبادة( أي يقولون ذلك في التشــهد الأخير 
كمــا هو مصرح به في بعض ألفــاظ الحديث كنا نقول قبل أن يفرض التشــهد: 

»السلام على الله ». فقال النبي صلى الله عليه وسلم : »إن الله هو السلام ...«

والصحابــة  إنمــا قالوا: »الســام علــى الله من عبــاده« مع كونهم 
موحديــن عالميــن بحق الله تعالــى، قالوا ذلــك ظناً أنها تحيــة لا تحوي ذلك 
المعنــى، فالســام علــى الله من عبــاده كأنهم قالــوا: تحية لله من عبــاده. وهذا 



294ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

المعنــى وإن كان صحيحــا مــن حيــث القصد لكنــه ليس بصحيــح من حيث 
اللفظ، فهو لا يجوز لأن الله تعالى هو الذي يسلم عباده.

وبهذا يتبين أن قول: »السلام على الله. محرم«

قوله: )السلام على فلان وفلان( 

أي جبريــل وميكائيــل وقــد جاء في لفــظ للبخاري: »الســام على جبريل 
وميكال«.



53- بــاب قول: اللهم اغفر لي إن شئت

مناسبة الباب لكتاب التوحيد:

أن قول القائل اللهم اغفر لي إن شئت يُفهم منه أنه مستغن عن أن يَغفر الله 
له، أي إن شــئت فاغفر وإن شئت فلا تغفر، وهذا ينافي تحقيق التوحيدـ، وينافي 
ما يجب على العبد في جناب ربوبية الله تعالى من إظهار فقره وحاجته إليه وأنه 

لا غني له عن عفوه ومغفرته ونعَِمه طرفة عين.

قال في التيسير: »نهى عن قول ذلك لما فيه من إيهام الاستغناء عن مغفرة الله 
ورحمته وذلك مضاد للتوحيد«.

في الصحيــح عــن أبــي هريــرة ، أن رســول الله صلى الله عليه وسلم قــال: )لا يقــل 
أحدكــم: اللهم اغفر لي إن شــئت، اللهم ارحمني إن شــئت، ليعزم المســألة، 

فإن الله لا مكره له(

قوله: )في الصحيح(: أي الصحيحين.

فعَــنْ أَبـِـي هُرَيْــرَةَ  أَنَّ رَسُــولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم، قَــالَ: » إذَِا دَعَــا أَحَدُكُمْ فَلََا 
غْبَةَ، فَإنَِّ الَله لََا  يَقُلْ: اللهُمَّ اغْفِرْ ليِ إنِْ شِــئْتَ، وَلَكنِْ ليَِعْزِمِ الْمَسْأَلَةَ وَلْيُعَظِّمِ الرَّ
يَتَعَاظَمُهُ شَــيْءٌ أَعْطَاهُ » متفق عليه )البخاري 6339، 7477، ومسلم 2679( 

وفي رواية لهما: )فَإنَِّ الَله صَانعٌِ مَا شَاءَ، لََا مُكْرِهَ لَهُ(

في هذا الحديث النهي عن قول: اللهم اغفر لي إن شئت. والأصل في النهي 
التحريم، فيكون هذا القول محرما.

وقوله: )ليعزم المسألة( أي ليجزم في طلبه، ويسأل سؤال محتاج متذلل لا 
ســؤال مستغن مستكبر، أي لا يسأل سؤال متردد، بل يعزم بلا تردد، ولا تعليق 

في سؤاله، ويسأل سؤال مضطر مفتقر إلى ربه جل وعلا.



296ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

وقوله: )فإن الله لا مكره له(

هــذا تعليل للنهــي أي لا أحد يُكرهه ســبحانه على ما يريــد فيمنعه منه أو 
يكرهُه على ما لا يريد فيلزمه بفعله لأن الأمر كله لله وحده.

ولمسلم: )وليعظم الرغبة، فإن الله لا يتعاظمه شيء أعطاه(.

»وليعظِّم الرغبة« أي ليســأل ما شــاء من قليل أو كثير ولا يقل: هذا كثير لا 
أســأل الله إياه، )فإن الله لا يتعاظمه شــيء أعطاه( أي لا يكون الشــيء عظيماً 
عنده حتى يمنعَه ويبخلَ به سبحانه وتعالى، وذلك لسعة جوده وكرمه لا يعظم 

عليه إعطاء شيء.

ومما تقدم يتبين أن النهي عن قول: اللهم اغفر لي إن شيئت. لوجوه ثلاثة:

1- أنه مشــعر بأن الله له مكره على الشيء وأن وراءه من يستطيع أن يمنعه 
فكأن الداعي بهذه الكيفية يقول لا أكرهك إن شئت فاغفر وإن شئت فلا تغفر.

2- أن قوله: )إن شئت( كأنه يرى هذا الأمر عظيماً على الله فقد لا يشاؤه 
لعظمتــه عنــده كمن يقول لشــخص أعطني مليــون ريال إن شــئت فعلق طلبه 
بالمشــيئة لأجل أن يهون عليه المســألة والله جل وعلا لا يليق في حقه أن يعلق 

الدعاء بالمشيئة لأنه لا يتعاظمه شيء أعطاه.

3- أنه يشعر باستغناء الداعي عن الله تعالى كما تقدم في أول الباب. 

ويدخــل في النهــي تعليق الدعاء بقول: إن شــاء الله. كقــول بعضهم: فلان 
رحمــه الله إن شــاء الله. لما فيــه من تعليق الدعــاء بالمشــيئة، ولدخوله في علة 
النهي، فعموم المعنى المستفاد من قوله: )فإن الله لا مكره له( يشمل هذا أيضا.

وأمــا ما جاء عن النَّبيُِّ صلى الله عليه وسلم أنه إذَِا دَخَلَ عَلَــى مَرِيضٍ يَعُودُهُ قَالَ: »لَا بَأْسَ، 
طَهُورٌ إنِْ شَاءَ الُلَّه« رواه البخاري 3616، فهذا ليس دعاء، وإنما هو خبر، ومثله 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 297 برنامج دليل )4( 

ــتِ الْعُرُوقُ، وَثَبَتَ الْْأجَْرُ إنِْ شَــاءَ الُلَّه«  مَأُ وَابْتَلَّ قولــه صلى الله عليه وسلم إذَِا أَفْطَــرَ: »ذَهَبَ الظَّ
رواه أبو داود 2357، وحســنه الألباني. فهذا ليس من باب الدعاء، بل من باب 

الخبر، والخبر يحسن تقييده بالمشيئة.

ولــو قال: اللهم اغفــر لي إن أردت. فالحكم واحــد لأن الإرادة هنا كونية 
فهي بمعنى المشيئة.



54- بــابٌ لا يقول: عبدي وأمتي

عبدي للغلام، وأمتي للجارية.

لا يقــول ذلك لما فيه من الإيهام من المشــاركة في الربوبية فنهي عن ذلك 
أدباً مع جناب الربوبية وحماية جناب التوحيد. 

فتحقيــق التوحيــد لا يكون إلا بالبعد عن الألفــاظ التي هي خلاف الأدب 
مع ربوبية الله تعالى أو مع أسمائه وصفاته ولهذا عقد المؤلف هذا الباب.

والبشر كلهم عبيد لله عز وجل، إما بالعبودية العامة أو بالعبودية الخاصة، 
فالعبودية العامة لله تعم كل من في الســماوات والأرض، كما قال تعالى: ئي 
ئى فهم كلهم تحت  ئى  ئې  ئې  ئې  ئۈ  ئۈ  ئۆ  ئۆ  ئۇ  ئۇ  ئو 
قهره وتصرفه وتدبيره سبحانه، وهذه تشمل الكافر فهو عبد لله بهذا المعنى، 
والعبودية الخاصة هــي عبادة المؤمنين لربهم، بالــذل والخضوع والتقرب 

إليه سبحانه.

فإذا قال الرجل لرقيقه: هذا عبدي، أو قال لأمته: هذه أمتي، كان قد نسب 
العبوديــة له، وهذا فيه منافاة لكمال الأدب الواجــب مع الله تعالى، ولهذا كان 

هذا اللفظ غير جائز عند بعض أهل العلم، ومكروه عند آخرين.

)في الصحيــح عــن أبــي هريــرة ، أن رســول الله صلى الله عليه وسلم قــال: )لا يقل 
أحدكــم: أطعم ربك، وضئ ربك، وليقل: ســيدي ومــولاي، ولا يقل: عبدي 

وأمتي، وليقل: فتاي وفتاتي، وغلامي((

في الصحيح: أي الصحيحين.

»لا يقــلْ أحدكــم: أطعم ربــك«: هذا نهي عن هــذا اللفظ، وهــو أن يقول 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 299 برنامج دليل )4( 

ذلك لعبد غيره، ويحتمل أن يشمل قول السيد لعبده: أطعم ربك. حيث جعل 
الظاهر موضع المضمر تعاظماً.

وينهــى عــن قــول: أطعــم ربك. وضــئ ربــك. والذي فيــه الإضافــة إلى 
المخاطب كما في ورد في هذا الحديث لأمرين:

1-	من جهة الصيغة لأنه يوهم معنى فاســداً بالنســبة لكلمة رب لأن الرب 
من أســماء الله ســبحانه، وهو ســبحانه يُطعِم ولا يُطعَم، وإن كان بلا شــك أن 
الــرب في قــول القائل: أطعــم ربك. لا يريد بــه رب العالمين الــذي يُطعِم ولا 

يُطعَم، ولكن يُنهى عن ذلك من باب الأدب في اللفظ.

2-	من جهة المعنى أنه يشــعر العبد أو الأمة بالذل لأنه إذا كان الســيد رباً 
كان العبد أو الأمة مربوباً.

ئى ]يوسف: 42[  ۆ  ۆ  ۇ  وأما قوله تعالى في سورة يوسف: ئي 

فأجيب عنه بجوابين:

1-	وهو الأظهر أن هذا جائز في شرع من قبلنا وقد ورد شرعنا بخلافه.

2-	أنه ورد لبيان الجواز والنهي للأدب والتنزيه دون التحريم.

قوله: )وليقل سيدي ومولاي( 

فهم المصنف  كما في مسائل هذا الباب أنه إذا كان غير العبد قد 
نُهــي أن يقــول للعبــد: أطعم ربــك. فالعبد من بــاب أولى أن يُنهــى عن قول: 

أطعمت ربي وضأت ربي بل يقول: سيدي ومولاي. 

وقوله: ســيدي. الســيادة في الأصل علو المنزلة لأن منها السؤدد والشرف 
والجاه ونحو ذلك 



300ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

والســيد على وجه الإطلاق من غير إضافة لا يقــال إلا لله تعالى لحديث: 
. السيد الله« رواه الإمام أحمد عن ابن الشخير«

ژ  ڈ  وأما الســيد مضافا فإنه يكون لغير الله كما قال ســبحانه: ئي 
ئى ]يوسف: 25[ ڑڑ  ژ 

وقال صلى الله عليه وسلم: »أنا سيد ولد آدم يوم القيامة«. وذلك لأن للبشر سيادة تناسبه.
فإن قيل ما الفرق بين الرب والسيد ما دام أنهما من أسماء الله تعالى؟

فالجواب: 
أن الرب من أســماء الله تعالى اتفاقاً بلا خلاف والســيد فمختلف فيه هل 

هو من أسماء الله تعالى أم لا؟

فــإن قلنا إنــه ليس من أســماء الله تعالى فالفرق واضــح إذ لا التباس، وإن 
قلنا إنه من أســمائه فليس في الشهرة والاســتعمال كلفظ الرب فيحصل الفرق 

وحينئذٍ جاز الإطلاق.

قــال في التيســير: »وحديــث ابن الشــخير لا ينفي إطلاق لفظ الســيد على 
غير الله بل المراد أن الله هو الأحق بهذا الاسم«.

قولــه: )ومــولاي( المولى يطلق علــى معان كثيــرة منها الناظــر والمولى 
المعتقِ والمالك وغيرهم فلا بأس أن يقول في مخاطباته للبشر: مولاي.

والوَلاية تنقسم إلى قسمين:
وَلاية مطلقة: وهذه لله عز وجل فلا تصلح لغيره كالسيادة المطلقة.

وَلاية الله نوعان:
ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  1- عامة وهي الشاملة لكل أحد: ئي 

ئى ]الأنعام: 62[  ڇڍ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 301 برنامج دليل )4( 

بى  بم  بخ  بح  بج  ئي  ئى  2-وَلايــة خاصة بالمؤمنين قال تعالى: ئي 
ئى ]محمد: 11[  تم  تخ  تح  تج  بي 

والقســم الثاني: ولاية مقيدة مضافة فهذه تكون لغير الله ولها في اللغة معانٍ 
ڳ  ڳ  كثيرة منها الناصر والمتولي للأمور والســيد والعتيق. قال تعالى: ئي 
ئى  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ڻ  ڻڻ  ڻ  ں  ں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ 

]التحريم: 4[ 

 وقال صلى الله عليه وسلم : »من كنت مولاه فعلي مولاه«.

وقال صلى الله عليه وسلم: “إنما الولاء لمن أعتق« متفق عليه. 

ويقال للسلطان ولي الأمر وللعتيق مولى فلان لمن أعتقه وعليه يعرف أنه 
لا وجه لاســتنكار بعض الناس لمن خاطب ملــكاً بقوله: مولاي، لأن المراد 
بمولاي أي متولي أمري ولا شــك أن رئيس الدولة يتولى أمورها كما قال الله 
ئى ]النساء: 59[  یی  ی  ی  ئى  ئى  ئى  ئې  ئې  ئې  ئۈ  تعالى: ئي 



55- بــاب لا يُردُّ من سأل الله

هــذا البــاب مع الأبــواب التي ســبقته كلهــا في تعظيم الله ســبحانه وتعالى 
وربوبيته وأســمائه وصفاته لأن تعظيــم ذلك من كمال التوحيد وتحقيقه، ومن 
ســأل غيره بالله كأن يقول مثلاً: أسألك بالله أن تعطيني كذا وكذا. فهذا قد سأل 
بعظيم، ومن اســتعاذ بالله كذلك فقد اســتعاذ بعظيم، وهو الله جل جلاله الذي 
لــه ملك الســماوات والأرض، فكيــف يُردُّ مــن جعل الله عز وجل وســيلة في 
ســؤاله؟ ولهــذا فمن تعظيــم الله تعالى التعظيم الواجب ألا يُرد أحد ســأل بالله 
تعالى تعظيما لله تعالى، لأن الموحد المعظم لله تعالى إذا ذُكر الله تعالى حصل 

ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  في قلبــه الوجــل كما قال ســبحانه: ئي 
ئى ]الأنفال: 2[ وذلك لعلمهم بالله سبحانه وما يستحق وعلمهم بعظمته. ڦ 

مسألة: هل يجوز للإنسان أن يسأل بالله أم لا؟

الجواب: الســؤال من حيث هو مكروه ولا ينبغي للإنســان أن يسأل أحداً 
شــيئاً إلا إذا دعــت الحاجــة إلى ذلك يدل لذلــك أن النبي صلى الله عليه وسلم بايــع الصحابة 
 ألا يســألوا الناس شــيئاً، قال الراوي: فلقد رأيــت بعض أولئك النفر 

يسقط سوط أحدهم فما يسأل أحداً يناوله إياه. رواه مسلم. 

والمعنى يقتضيه لأن من أعز نفســه ولم يذلها بســؤال الناس صار له منعة 
واحترام عندهم باختلاف السائل لهم فإنه يذل نفسه.

ومن أنواع الســؤال من يسأل الناس أموالهم تكثُّرا، وقد أغناه الله عز وجل 
عــن ذلــك، ومع ذلك يذل نفســه بســؤالهم، ويأخذ مالا لا يحل لــه، وقد ورد 
في ذلــك وعيد شــديد، فعَنْ أَبـِـي هُرَيْرَةَ  قَالَ: قَالَ رَسُــولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم: »مَنْ 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 303 برنامج دليل )4( 

سَــأَلَ النَّاسَ أَمْوَالَهُمْ تَكَثُّرًا، فَإنَِّمَا يَسْأَلُ جَمْرًا فَلْيَسْتَقِلَّ أَوْ ليَِسْتَكْثرِْ« رواه مسلم 
1041، وقــال النَّبيَِّ صلى الله عليه وسلم: »لََا تَزَالُ الْمَسْــأَلَةُ بأَِحَدِكُمْ حَتَّــى يَلْقَى اللهَ، وَلَيْسَ فيِ 

وَجْهِهِ مُزْعَةُ لَحْمٍ« - أي قطعة لحم - رواه البخاري 1474 ومسلم 1040.

أما من كان محتاجا، ولم يجد بداً من سؤال الناس، لفقرة جاز له السؤال، 
لكن لا يأخذ من المال إلا بقدر ما تندفع به حاجته، لما روى قبيصة بنُ مخارق 
 أن النبــي صلى الله عليه وسلم قــال لــه: »يا قبيصة إن المســألة لا تحــل إلا لأحد ثلاثة« 
ل حَمالــة – أي دينا - ورجل أصابتــه جائحة اجتاحت ماله،  وهــم: رجل تحمَّ
ورجل أصابته فاقة. ثم قال: »فما ســواهن من المســألة يا قبيصة ســحتا يأكلها 

صاحبها سحتا« رواه مسلم 1044.

ومع جواز السؤال عند الحاجة إلا أن الأولى أن يتعفف المؤمن عن سؤال 
النــاس قدر الإمكان، وأن يســتغني بالله تعالى، ويُعظـِـم رجاءه به وتوكله عليه، 
هُ الُلَّه، وَمَنْ يَسْتَغْنِ يُغْنهِِ الُلَّه« رواه  وسؤاله وحده، لقوله صلى الله عليه وسلم: »وَمَنْ يَسْتَعْفِفْ يُعِفَّ

البخاري 1469 ومسلم 1053.

وأمــا ســؤال المعونة بالجاه أو المعونة بالبدن فهــذه مكروهة إلا إذا دعت 
الحاجة إلى ذلك.

أما إجابة السائل فلا يخلو:

1-	أن يســأل ســؤالًا مجرداً كأن يقول: أســألك أن تعطيني كذا. يعني من 
الأمور المباحة فيجوز إعطاؤه.

2-	أن يســأل بالله تعالى فهذا يجاب وإن لم يكن مستحقاً لأنه سأل بعظيم 
فإجابتــه مــن تعظيم هــذا العظيم لكن من ســأل إثمــا أو في إجابتــه ضرر على 

المسؤول فإنه لا يجاب.



304ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

عن ابن عمر  قال: قال رســول الله صلى الله عليه وسلم: )من اســتعاذ بالله فأعيذوه، 
ومن سأل بالله فأعطوه، ومن دعاكم فأجيبوه، ومن صنع إليكم معروفاً فكافئوه، 
فإن لم تجدوا ما تكافئونه فادعوا له حتى ترون أنكم قد كافأتموه(. رواه أبو داود 

والنسائي بسند صحيح.

قوله: )من سأل بالله فأعطوه( من سأل بالله تعالى فإنه يعطى لتعظيم اسم الله 
تعالى الذي سأل به السائل.

وظاهــر هذا الحديث وجوب إعطاء الســائل بالله تعالى ما لم يســأل إثماً 
وقطيعة رحم أو ما فيه ضرر على المسؤول.

واختار الوجوب الشيخ سليمان في التيسير والشيخ ابن عثيمين رحمهما الله 
تعالى.

دّ. والقول الثاني: الاستحباب ولا يجب أن يجيب، ويكره الرَّ

والقول الثالث: التفصيل وهو اختيار شــيخ الإســام ابــن تيمية فإن توجه 
الســؤال المعيــن في أمــر معين يعني ألا يكون الســائل ســائلاً عــدداً من الناس 
ليحصل على شــيء فهذا تجب إجابته ويحرم رده فإذا خص شخصاً بالسؤال 
بالله تعين عليه إجابته إذا كان قادراً. فلهذا لا يدخل فيه السائل الذي يسأل هذا 

وهذا من الناس كما لا يدخل فيه من يكون كاذباً في سؤاله.

أما إذا لم يتوجه إلى معين في أمر معين كأن يسأل أشخاصاً كثيرين فهنا لا 
يجب وإنما يستحب أن يجاب.

قولــه: )ومن اســتعاذ بالله فأعيذوه( أي من ســألكم أن تدفعوا عنه شــركم 
ك أو شرِّ فلان  أو شــر غيركم بالله فأعيذوه كقوله: بالله عليك أن تدفع عني شــرَّ



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 305 برنامج دليل )4( 

ونحــو ذلــك فأعيذوه أي امنعوه مما اســتعاذ منــه وكفوه عنه لتعظيم اســم الله 
تعالى، فيجب أن يعاذ لأنه استعاذ بعظيم.

ولهذا في حديث ابنة الجون التي قالت للرسول صلى الله عليه وسلم لما دخل عليها: أعوذ 
بالله منك. قال لها: »لقد عذت بعظيم، الحقي بأهلك« رواه البخاري.

لكن يســتثنى من ذلك من اســتعاذ من أمــر واجب عليه فإنــه لا يعاذ كمن 
يُلــزم بفعل الواجب أو تــرك المحرم فيقول أعوذ بالله منك. فهذا لا يعاذ لما في 
ذلك من التعاون على الإثم والعدوان، ولأن الله لا يعيذ عاصياً بل هو مستحق 

للعقوبة لا الانتصار له وإعانته. 

قوله: )ومن دعاكم فأجيبوه( أي دعوة طعام فإن كان وليمة عرس فهي واجبة 
علــى الصحيح من أقــوال أهل العلم إذا توفرت شــروط الوجــوب التي يذكرها 

الفقهاء، وإن كانت غير عرس فالجمهور على أن الإجابة مستحبة ولا تجب.

قوله: )ومن صنع إليكم معروفاً فكافئوه( 

المعــروف اســم جامــع للخير وقيــل المعروف الإحســان فكافئــوه على 
إحسانه بمثله أو خير منه. 

وإنما شــرعت المكافأة على المعروف لأن القلوب جبلت على محبة من 
أحســن إليهــا فهو إذا أحســن إليه ولم يكافئــه يبقى في قلبه نــوع ميل وذل لمن 
أحســن إليه فشــرع قطع ذلك بالمكافئة فهذا معنى كلامه. وقــال غيره إنما أمر 

بالمكافئة ليخلص القلب من إحسان الخلق ويتعلق بالحق.

لكن إذا كان المحســن كبير الشــأن ولم تجر العادة بمكافأته فلا يمكن أن 
تكافئــوه كالملك والرئيس مثــاً إذا أعطاك هدية فمثل هــذا يدعى له لأنك لو 



306ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

كافأتــه لــرأى أن في ذلك غضاً مــن حقه فتكون مســيئاً له والنبــي صلى الله عليه وسلم أراد أن 
تكافئه لإحسانه.

فالفقير الذي لا يجد ما يكافئ به الغني المحسن إليه فإنه يدعو له، ويكون 
الدعاء بعد الإهداء أو حصول المعروف مباشــرة لأنه من باب المســارعة إلى 

الأمر ولما فيه من إدخال السرور على صانع المعروف.

ولهــذا قال صلى الله عليه وسلم: »فإن لم تجــدوا ما تكافئونه فادعوا له حتــى تروا أنكم قد 
كافأتموه«.

)تــروا(: بفتح التاء بمعنى تعلمــوا. وتجوز بالضم بمعنــى تظنوا أي حتى 
تعلموا أو يغلب على ظنكم أنكم قد كافأتموه. 

فالمراد المبالغة في الدعاء للمحسن ووجه ذلك أنه رأى في نفسه تقصيراً في 
المجازاة لعدم القدرة عليها فأحالها إلى الله ونعم المجازي هو.

وعن أسامة  مرفوعاً: »من صنع إليه معرف فقال لفاعله: »جزاك الله 
خيراً فقد أبلغ في الثناء« رواه الترمذي.



56-بــابٌ لا يسأل بوجه الله إلا الجنة

مناسبة الباب لكتاب التوحيد:

أن مــن تعظيــم الله جل وعلا تعظيــم صفاته ســبحانه، فتعظيمها من كمال 
الأدب مــع الله تعالــى ومن تحقيق التوحيــد، ومن ذلك التعظيم ألا يُســأل الُله 

تعالى بوجهه إلا المطالب العالية التي أعلاها الجنة.

)عن جابر  قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: )لا يسأل بوجه الله إلا الجنة(. 
رواه أبو داود(

قوله: )لا يُسأل بوجه الله إلا الجنة(

اختلف في المراد بذلك على قولين:

1-	أن المــراد لا تســألوا أحــداً مــن المخلوقين بوجــه الله؛ لأنه لا يُســأل 
بوجــه الله إلا الجنــة، والخلــق لا يقدرون على إعطــاء الجنة، فإذاً لا يُســألون 

بوجه الله مطلقاً.

2-	أنك إذا ســألت الله فإن ســألت الجنة وما يســتلزم دخولها فلا حرج أن 
تســأل بوجه الله تعالى، وإن ســألت شيئاً من أمور الدنيا فلا تسأله بوجه الله عز 

وجل؛ لأن وجه الله أعظم من يُسأل به شيئاً من أمور الدنيا.

قال الشــيخ ابن عثيمين : ولــو قيل إنه يشــمل المعنيين لكان له 
وجه.

وقولــه: )بوجــه الله( فيه إثبات صفــة الوجه لله تعالى على مــا يليق بجلاله 
ئى ]القصص:  ڱڱ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  وعظمتــه وقد دل عليه قوله تعالــى: ئي 



308ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

ئى ]الرحمــن: 27[ وقوله: ئي  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  چ  چ  88[ وقولــه: ئي 

ئى ]الرعد: 22[  چ  چ  چ  چ  ڃ 

ومن السنة الحديث المتقدم: »أعوذ بوجهك«

والحاصــل أن الســؤال بوجــه الله تعالــى إنما يكــون في المقاصــد العالية 
كدخــول الجنــة والنجاة من النــار ونحو ذلك، لأن هذا مــن تعظيم صفات الله 
تعالــى، ومن الأدب مــع الله عز وجل، وأما في غير المطالــب العالية فلا يجوز 

ولا يليق أن يسأل العبد ربه شيئا من ذلك بوجهه. 



57-بــابُ ما جاء في الّلو

»ال« لا تدخل إلا على الأســماء، لكن مراد المصنف  لفظ )لو( 
أي ما جاء في هذا اللفظ.

ولــم يجــزم المصنــف  في هــذا البــاب بالحكــم وذلــك لأن لو 
تستعمل على عدة أوجه:

ڍ  1-	أن تســتعمل في الاعتراض على الشرع وهذا محرم قال تعالى: ئي 
ئى ]آل عمــران: 168[ وهــذه الآية في غزوة  ڈژ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ 
أحــد حينما تخلف عبد الله بــن أُبي ومن معه من الجيش وقُتل من المســلمين 
سبعون رجلاً اعترض المنافقون على أمر النبي صلى الله عليه وسلم وقالوا لو أطاعونا ورجعوا 

كما رجعنا ما قتلوا وهذا محرم وقد يصل إلى الكفر.

2-	أن تســتعمل في الاعتراض علــى القدر وهذا محرم أيضــا قال تعالى: 
ئا  ى  ى  ې  ې  ې  ې  ۉ  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ئيۋ 
ئى ]آل عمران: 156[ فهذا اعتراض  ئۈ  ئۆ  ئۆ  ئۇ  ئۇ  ئو  ئو  ئە  ئە  ئا 

على القدر.

3-	أن تستعمل للندم والتحسر، وهذا محرم أيضاً لأن كل شيء يفتح الندم 
عليــك فإنه منهي عنه لأن الندم يحصل معــه للنفس حزناً وانقباضاً والله يريد 
منا أن نكون في انشــراح وانبســاط قال صلى الله عليه وسلم: “احرص على ما ينفعك واســتعن 
بالله ولا تعجز . .” مثل شخص اشترى شيئاً ثم خسر فيه فقال لو أني لم أشتره 

لما خسرت فهذا ندم وتحسر وهو منهي عنه.

ٿ  4-	أن تستعمل في الاحتجاج بالقدر على المعصية كقول المشركين: ئي 
ئى ]الأنعام: 148[ وهذا باطل. ٹ  ٿ  ٿ  ٿ 



310ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

5-	أن تســتعمل في التمنــي وحكمه حكم المتمنــي إن كان خيراً فخير وإن 
كان شــراً فشــر، ففي الترمذي عن النبي صلى الله عليه وسلم في قصة النفر الأربعة قال أحدهم: 
»لــو أن لي مــالًا لعملت بعمل فلان«. فهذا تمني خيراً وقــال الثاني: »لو أن لي 

مالًا لعملت بعمل فلان« فهذا تمنى شراً.

6-	أن تســتعمل في الخــر المحض وهــذا جائز مثل لو حضــرت الدرس 
لاســتفدت ومنه قوله صلى الله عليه وسلم: »لو استقدمت من أمري ما استدبرت ....« وقيل إنه 

من باب التمني والظاهر أنه خبر والنبي صلى الله عليه وسلم لا يتمنى شيئاً قدر الله خلافه.

مناسبة الباب لكتاب التوحيد: 

 أن من جملة أقســام »لو« الاعتراض على القدر، ومن اعترض على القدر 
فإنه لم يحقق توحيد الربوبية ومن كمال التوحيد الاستســام للقضاء والقدر، 
والعبــد مأمور عنــد المصائب بالصبر، وقــول )لو( لا يجدي عليــه إلا الحزن 

والتحسر.

فقلــب الموحد لا يكــون مكملاً محققاً للتوحيد حتى يعلم أن كل شــيء 
بقضــاء الله عــز وجــل وبقــدره وأن مــا يفعلــه العبد ســبب من الأســباب وأن 
العبــد مهما فعل فإنه لن يمنع قدر الله تعالــى، وحينئذٍ يقوم في القلب تعظيم لله 
عــز وجــل في تصرفه في الكون ولا يتمنى أن يكون شــيء فات على غير ما كان 
وأنــه لــو فعل كــذا لتغير ذلك الذي حــدث، بل الواجب أن يعلــم أن قضاء الله 
نافذ، وإذا اســتعمل لفظ »لو« أو لفظ »ليت« وما أشــبهها من الألفاظ التي تدل 
على الندم وعلى التحسر على ما فات فإن ذلك يضعف القلب ويجعله متعلقاً 
بالأسباب منصرفاً عن الإيقان بتصريف الله جل وعلا في ملكه وكمال التوحيد 

إنما يكون بعدم الالتفات إلى الماضي. 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 311 برنامج دليل )4( 

ولهــذا عقد المصنف  هذا الباب لأن كثيرا من الناس يعترضون 
على القدر من جهة أفعالهم ويظنون أنهم لو فعلوا أشياء لتغير الحال والله جل 

وعلا قد قدر الفعل وقدر نتيجته فالكل موافق لحكمته سبحانه وتعالى.

وقول الله تعالى: )يقولون لو كان لنا من الأمر شيء ما قتلنا هاهنا(

ئى للمنافقين. ڤ  الضمير في قوله: ئي 

ئى أي ما قتل بعضنا. ڎ  ڌ  ئي 
ئى وهذا في معركة أحد وهذا القول  ڎڈ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ئي   

منهم إما أن يكون اعتراضاً على الشرع أو على القدر، أي لو كان لنا من حسن 
التدبير والرأي شيء ما خرجنا لنقتل فهذا اعتراض على القدر، أو لو كان الأمر 
بموافقتنــا لأنهــم عتبوا على الرســول الله صلى الله عليه وسلم حين خرج بــدون موافقتهم فهذا 

اعتراض على الشرع.

گ  گ  ک  ک  ک  ک  ڑ  ڑ  ژ  ژ  ڈ  ئي  تعالــى:  قــال 
ئى ]آل عمــران: 154[ أي هذا قــدر مقدر من الله عز وجل وحكم حتم  گگ 

لازم لا محيد عنه ولا مناص منه.

)وقوله: )الذين قالوا لإخوانهم وقعدوا لو أطاعونا ما قتلوا( الآية(

روى ابــن جرير عن الســدي قال: خرج رســول الله صلى الله عليه وسلم يــوم أحد في ألف 
رجــل وقد وعدهم الفتح إن صبروا فلما خرجوا رجع عبد الله بن أُبي في ثلاث 
مائة فتبعهم أبو جابر السلمي يدعوهم فلما غلبوه وقالوا له: ما نعلم قتالًا ولئن 

ژ  ڈژ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  أطعتنــا لترجعن معنــا فنــزل: ئي 
ئى ]آل عمران: 168[  گ  گ  ک  ک  ک  ک  ڑ  ڑ 



312ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

 فعلى هذا إخوانهم هم المسلمون المجاهدون وسموا إخوانهم لموافقتهم 
في الظاهــر وقيــل إخوانهم في النســب لا في الدين. ولو قيل إنه شــامل للأمرين 

لكان صحيحاً.

ئى أي لو ســمعوا مشــورتنا عليهــم في القعود  ڈژ  ڈ  ڎ  ڎ  وقولــه: ئي 
ک  ڑ  ڑ  ژ  وعــدم الخروج ما قتلوا مع من قتــل. قال تعالى: ئي 
ئى أي إن كان القعود يسلم به الشخص من القتل  گ  گ  ک  ک  ک 
والمــوت فينبغــي أنكــم لا تموتون والمــوت لا بد منه آت إليكــم ولو كنتم في 

بروج مشيدة فادفعوا عن أنفسكم الموت إن كنتم صادقين.

وكان عبد الله بن أُبي قد أشــار على رســول الله صلى الله عليه وسلم يوم أحد بعدم الخروج 
ر الله الأمر قــال ذلك تصويباً لرأيه ورفعاً لشــأنه فــرد الله عليه وعلى  فلمــا قدَّ
ئى فعلــم أن  گ  گ  ک  ک  ک  ک  ڑ  ڑ  ژ  أمثالــه: ئي 

ذلك بقضاء الله وقدره.

وجه الدلالة من الآيتين: 

أن التحسر على الماضي بالإتيان بلفظ )لو( إنما هو من خصال المنافقين، 
وهذا يدل على تحريمها.

ر عليه شــيء لا بد أن يناله فلا يغني عنه شــيء بعد وقوعه أن  ولأن من قُدِّ
يقول )لو( )ليت( إلا الحســرة والندامة والواجب في مثل ذلك الصبر والإيمان 

بالقدر والتعزي بما يرجى من حسن الثواب.

)في الصحيــح عــن أبــي هريرة أن رســول الله صلى الله عليه وسلم قــال: )احــرص على ما 
ينفعك، واستعن بالله ولا تعجزن، وإن أصابك شيء فلا تقل لو أني فعلت لكان 

كذا وكذا؛ ولكن قل: قدر الله وما شاء فعل، فإن لو تفتح عمل الشيطان(.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 313 برنامج دليل )4( 

في الصحيح: أي مسلم.

وهــذا الحديــث أوله قولــه صلى الله عليه وسلم: »المؤمــن القوي خير وأحــب إلى الله من 
المؤمن الضعيف وفي كل خير« ثم قال: »احرص على ما ينفعك ...«

والمراد بالقوي أي في إيمانه.

)احــرص على ما ينفعك( بفتح الراء وكســرها والحــرص هو بذل الجهد 
لنيل ما ينفع من أمر الدين والدنيا.

)واســتعن بالله( الاســتعانة طلب العون أي اطلب الإعانة في جميع أمورك 
ئى  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  مــن الله لا مــن غيــره كمــا قــال ســبحانه: ئي 
]الفاتحــة: 5[ فإن العبد عاجز لا يقدر على شــيء إذا لم يعنه الله عليه فلا معين له 

على مصالح الدين والدنيا إلا الله ســبحانه وتعالى فمن أعانه فهو المعان ومن 
خذله فهو المخذول.

وفي خطبــة الحاجة كان النبــي صلى الله عليه وسلم يقول: »إن الحمد لله نحمده ونســتعينه 
ونستغفره ....«

وفي حديــث معــاذ  مرفوعاً: »اللهــم أعني على ذكــرك ....« رواه 
أبو داود.

وعند الترمذي مرفوعاً: »اللهم أعني ولا تعن علي«

أما الاســتعانة بالمخلوق فتجوز فيما يقدر عليه كما تستعين بالمخلوق في 
حمل متاع ونحو ذلك. 

قولــه: )ولا تعجــز( أي لا تفعل فعــل العاجز من التكاســل وعدم الحزم، 



314ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

وليس المعنى: لا يصيبك عجز لأن العجز عن الشيء بغير اختيار الإنسان ولا 
طاقة له به فلا يتوجه عليه نهي.

فيجمــع العبد بيــن الحرص على ما ينفــع وعدم التكاســل عنه لأن بعض 
الناس يبدأ في عمل ينفعه ويحرص عليه ثم يتعاجز ويتكاســل عنه ويدعه فهذا 
خلاف ما أمر به النبي صلى الله عليه وسلم فما دام أن هذا الشيء نافع لك فلا تدعه لكن إن ظهر 

في أثناء العمل أنه ضار فهنا يتركه.

قوله: )فإن أصابك شــيء فلا تقل لو أني فعلــت كذا لكان كذا وكذا ولكن 
قل قدر الله وما شاء فعل(.

أرشــده إلــى ما ينفعه في حالة فوات مطلوبه وهــو أن يرد الأمر إلى قدر الله 
تعالى وأنه لو قدر له لم يفته.

وقوله: )قدَرُ الله( أي هذا قدرُ الله، وقدَرُ بمعنى مقدور؛ لأن قدَرَ الله يطلق 
علــى التقدير الذي هو فعل الله ويطلق على المقدور الذي وقع بتقدير الله وهو 

المراد هنا.

وهذا فيه التسليم التام بقضاء الله عز وجل.

)فإن لو تفتح عمل الشــيطان( أي فإن هذا اللفظ )لو( تفتح عمل الشــيطان 
وهو ما يلقيه في القلب من الحسرة والندم والحزن فإن الشيطان يحب أن يصاب 

العبد بذلك.

أما قوله صلى الله عليه وسلم: »لولا حدثان قومك بالكفر ......« متفق عليه. 

وحديث: »لو كنت راجماً بغير بينة لرجمت هذه« متفق عليه. 

وحديث: »لولا أن أشق على أمتي لأمرتهم بالسواك ...« متفق عليه. 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 315 برنامج دليل )4( 

فهذا وشــبهه كله مســتقبل لا اعتراض فيه على قدر ولا كراهة فيه لأنه إنما 
أخــر عن اعتقــاده فيما كان يفعل لولا المانع وعما هــو في قدرته وأما ما ذهب 

فليس في قدرته.

ومن ذلك أيضاً قول أبي بكر  في الغار: »لو أن أحدهم رفع رأســه 
لرآنا«.

وتقدم الكلام على حديث: »لو اســتقبلت من أمري ما استدبرت ...« فهو 
أيضاً على أمر مســتقبل وليس فيه اعــراض على القدر بل اخبار لهم عما كان 

يفعل في المستقبل لو حصل ولا خلاف في جواز ذلك.

وجه الدلالة من الحديث: أن قوله: )فلا تقل لو أني ...( هذا نهي عن قول 
»لو« على أمر مضى، والأصل في النهي التحريم.



بــاب النهي عن سب الريح

جاء النهي عن ســب الريح لأنها مأمورة، ولا تأثير لها في شــيء إلا بأمر الله 
تعالى، فســبها كســب الدهر، وقد تقدم النهي عنه، فكذلك الريح فسبها يرجع 
في الحقيقــة إلى أذيــة الله جل وعلا لأن الله هو الذي يصرف الريح كيف يشــاء 
ر العبــاد بالتوبة والإنابة  فيجعلهــا تأتي بأمر مكــروه كالعواصف المدمــرة ليذكِّ
رهم بمعرفة قدرته عليهم جل وعلا وأنه لا غنى لهم عنه جل وعلا طرفة  ويذكِّ

عين وهو الذي يجعل الرياح تأتي بالخير، فيسخرها لما فيه مصالح العباد.

فهــذا الباب عقــده المصنف  لبيان تحريم ســب الريح كما عقد 
باب النهي عن ســب الدهر، وهذا الباب من جنس ذاك لكن ســب الريح يكثر 

وقوعه فأفرده بباب مستقل للحاجة إلى التنبيه إليه.

سب الريح يكون بشتمها ولعنها والقدح فيها وعيبها.

وإنما نهي عن ســب الريح لأن ســبها ســب لخالقها فسب المخلوق سب 
لخالقه فإذا وجد بيت فيه عيب فسبه شخص فالسب يتجه إلى من بناه وهكذا، 

والريح مسخرة بحسب ما تقتضيه حكمه الله تعالى.

ې  ې  ې  ې  وليس من سب الريح أن توصف بالشدة كقوله تعالى: ئي 
ئى ]الحاقة: 6[  ئا  ى  ى 

والريح الصرصر هي الشــديدة البرد، والعاتية: القاسية التي جاوزت الحد 
بشدة هبوبها وطول زمنها وشدة بردها.

ومثــل ذلــك وصفها بالأوصــاف التي يكون فيها شــر على مــن أتت عليه 
ئى ]الذاريات: 42[ ھ  ہ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ڻ  ڻ  ڻ  كقوله تعالى: ئي 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 317 برنامج دليل )4( 

عــن أبي بن كعب  أن رســول الله صلى الله عليه وسلم قــال: )لا تســبوا الريح، فإذا 
رأيتم ما تكرهون فقولوا: اللهم إنا نســألك من خيــر هذه الريح، وخير ما فيها، 
وخير ما أمرت به، ونعوذ بك من شــر هذه الريح، وشــر ما فيها، وشر ما أمرت 

به( صححه الترمذي.

قوله: »لا تسبوا الريح » هذا نهي يدل على التحريم.

وإذا كانت الريح معها الضرر على العباد فلا يجوز سبها بل الواجب التوبة 
لأن ذلك بأمر الله تعالى. وقد يكون في هذا الضرر بها رحمة للعباد.

وروى أبو داود عن ابن عباس  أن رجلاً لعن الريح فقال النبي صلى الله عليه وسلم: 
»لا تلعنها فإنها مأمورة وأن من لعن شيئاً ليس له بأهل رجعت اللعنة عليه«.

قولــه: )فــإذا رأيتم ما تكرهون( أي من الريح إما شــدة حرهــا أو بردها أو 
قوتها.

فقولوا: »اللهم إنا نســألك من خير هذه الريح وخير ما فيها« أي ما تحمله 
فإنها قد تحمل خيراً كتلقيح الثمار والرائحة الطيبة ونحو ذلك.

»وخير ما أمرت به« كالسحب. 

)ونعــوذ بك( أي نعتصم ونلجأ بك )من شــر هذه الريح ...( أي ما تحمل 
من الأشياء الضارة من الأمراض ونحو ذلك.

)وشر ما أُمرت به( كإهلاك الأمم ونحو ذلك.

فــدل هــذا الحديث على أن الريــح مأمورة بأمر الله تعالــى وللريح ملائكة 
تصرفها كيف شاء الله تعالى.



318ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

وكان صلى الله عليه وسلم إذا تخيلت الســماء دخل وخرج وتغير وجهه فإذا أمطرت سري 
عنه فســألته عائشــة  عن ذلك فقال: لعله يا عائشــة كما قــال قوم عاد: 

گ  گ  گ  ک  کک  ک  ڑ  ڑ  ژ  ژ  ڈ  ڈ  ئيڎ 
ئى ]الأحقاف: 24[ متفق عليه.  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  گڳ 

وروى البخــاري في الأدب المفــرد عــن ســلمة ابــن الأكوع قــال: كان إذا 
اشتدت الريح يقول: »اللهم لاقحاً لا عقيماً«.



بــاب قول الله تعالى: )يظنون بالله غير الحق ظن الجاهلية 

يقولون هل لنا من الأمر من شيء قل إن الأمر كله لله( الآية.

مناسبة الباب لكتاب التوحيد:

أراد المصنــف  بهذه الترجمــة التنبيه على وجوب حســن الظن 
بــالله عز وجــل؛ لأن ذلك من واجبات التوحيد، وقد ذم الُله من أســاء الظن به، 
لأن حســن الظن بالله عز وجل ينشــأ من العلم بحقائق صفاته سبحانه، كالعلم 
برحمته وعزته وإحســانه وقدرتــه وعلمه وغيرها من الصفــات، فإذا تم العلم 

بذلك أثمر للعبد حسن الظن بالله عز وجل. 

وقد جاء الحديث القدســي قال الله: »أنا عند حسن ظن عبدي بي وأنا معه 
حين يذكرني« متفق عليه. 

وعن جابر  أنه ســمع النبــي صلى الله عليه وسلم قبل وفاته بثلاث يقول: »لا يموتن 
أحدكم وإلا وهو يحسن بالله الظن« رواه مسلم. 

فمــن كمــال الله تعالى في ربوبيته وفي أســمائه وصفاته أنه لا يفعل الشــيء 
إلا لحكمــة، فوجــب أن يظن به الحق وألا يظن به ظن الســوء، والذي يظن به 
جل وعلا أنه يفعل الأشــياء لغير حكمة فقد ظن به ظن الســوء الذي ظنه أهل 

الجاهلية. 

ئى  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  قوله: ئي 

الضمير في )يظنون( للمنافقين والأصل في الظن أنه الاحتمال الراجح وقد 
ۅ  ۅ  ۋ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  يطلق على اليقين كما في قوله تعالى: ئي 

ئى ]البقرة: 46[  ۉ  ۉ 



320ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

ئى ]الكهف: 53[  ی  ئى  ئى  ئى  ئې  ئې  وقوله: ئي 
فالمراد هنا اليقين والذي يحدد المعنى هو السياق وضد الاحتمال الراجح 

)المرجوح( يُسمى وهماً 

وقولــه: )ظن الجاهلية( عطف بيــان لقوله )غير الحق( أي يظنون بالله ظن 
الملــة الجاهلية التي لا يعرف الظان فيها قــدر الله وعَظَمته فهو ظن باطل مبني 

على الجهل.

والظن بالله عز وجل على نوعين:

1- أن يظن بالله خيراً وهذا له متعلقان: 

أ- متعلق بالنســبة لما يفعله جل وعــا في هذا الكون فهذا يجب عليك أن 
تحسن الظن بالله عز وجل فيما يفعله سبحانه وتعالى في هذا الكون وأن تعتقد 

أن ما فعله إنما هو لحكمة بالغة.

ب- متعلق بالنســبة لمــا يفعله بك أيها العبد فهذا يجب أن تظن بالله أحســن 
الظــن لكن بشــرط أن يوجد لديك الســبب الــذي يوجب الظن الحســن وهو أن 
تعبــد الله على مقتضى شــريعته مــع الإخلاص فــإذا فعلت ذلك فعليــك أن تظن 
أن الله تقبل منك ولا تسيء الظن بالله بأن تعتقد أنه لن يقبل منك وكذلك إذا تاب 
الإنســان من الذنب فيحسن الظن بالله أنه يقبل منه وأما إن كان الإنسان مفرطاً في 
الواجبات فاعلا للمحرمات وظن بالله ظناً حسناً فهذا هو ظن المتهاون المتهالك 

في الأماني الباطلة بل هو من سوء الظن بالله إذ إن حكمة الله تأبى مثل ذلك.

2- أن يظــن بالله شــراً أو ســوءاً مثــل أن يظن في فعله جل وعلا ســفهاً أو 
ظلمــا أو نحــو ذلك فإنه من أعظم المحرمات وأقبــح الذنوب كما ظن هؤلاء 

المنافقون وغيرهم ممن يظن بالله غير الحق.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 321 برنامج دليل )4( 

ئى  ڦڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  قوله: ئي 

هــذا الظن الباطل هنا هو التكذيب بالقدر، وظنهــم أن الأمر لو كان إليهم 
وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه تبعاً لهم يسمعون منهم لما أصابهم القتل ولكان 
النصر والظفر لهم، وهذا كان في غزوة أحد، فكذبهم الله عز وجل في هذا الظن 
ئى فلا يكون إلا  ڄڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  الباطــل الذي هو ظن الجاهليــة بقوله: ئي 

ما سبق قضاؤه وقدره.

ئى كمــا في الآيــة الأخــرى:  ٹٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  وقولــه: ئي 
ڻ  ڻ  ڻ  ں  ں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  ئيڳ 
ڻئى ]الفتــح: 12[ وهكــذا هؤلاء اعتقــدوا أن المشــركين لما ظهــروا تلك 

الساعة أنها الفاصلة وأن الإسلام قد ذهب وأهله.

)وقوله: )الظانين بالله ظن السوء عليهم دائرة السوء( الآية(

ہ  ہ  ۀ  ڻۀ  ڻ  ڻ  ںڻ  ں  ڱ  ڱ  ئي  وقولــه: 
ئى ]الفتــح: 6[ المــراد بهــم المنافقون  ے  ے  ھ  ھھ  ھ  ہ  ہ 

والمشركون.

ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  ئي  الآيــة:  أول  في  تعالــى  قــال 
ہ  ہ  ۀ  ڻۀ  ڻ  ڻ  ںڻ  ں  ڱ  ڱ  ڱ 
ئى فالمــراد أنهم يتهمون الله تعالى في  ے  ے  ھ  ھھ  ھ  ہ  ہ 
حكمه ويظنون بالرســول صلى الله عليه وسلم وأصحابه أن يقتلــوا ويذهبوا بالكلية ولهذا قال: 

ئى ۇۆ  ۇ  ڭ  ئي 

 أي السوء محيط بهم من كل جانب كما تحيط الدائرة بما في جوفها وأيضاً 
تدور عليهم دوائر السوء.



322ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

)قال ابن القيم في الآية الأولى: فسّر هذا الظن بأنه سبحانه لا ينصر رسوله، 
وأن أمره ســيضمحل، وفســر بظنهم أن ما أصابهم لم يكــن بقَدر الله وحكمته، 
ففســر بإنكار الحكمة، وإنكار القدر، وإنكار أن يُتم أمرَ رسوله، وأن يُظهره الله 
علــى الدين كله. وهذا هو الظن الســوء الــذي ظنه المنافقون والمشــركون في 
ســورة الفتح، وإنما كان هذا ظن الســوء؛ لأنه ظن غير ما يليق به ســبحانه، وما 
يليــق بحكمته وحمده ووعــده الصادق، فمن ظن أنه يديــل الباطل على الحق 
إدالة مســتقرة يضمحل معها الحق، أو أنكر أن يكون ما جرى بقضائه وقدره أو 
أنكر أن يكون قدره بحكمة بالغة يستحق عليها الحمد، بل زعم أن ذلك لمشيئة 

مجردة، فذلك ظن الذين كفروا فويل للذين كفروا من النار(.

وخلاصة ما ذكره ابن القيم  في تفسير ظن السوء ثلاثة أمور.

1-	أن يظــن أن الله يديل الباطل على الحق إدالة مســتقرة بحيث يضمحل 
معهــا الحق ولا ينصر رســوله صلى الله عليه وسلم ولا دينه ولا عبــاده الصالحين فهذا هو ظن 

ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  ئي  المشــركين والمنافقيــن في ســورة الفتــح 
ئى ]الفتح: 12[  ں  ں  ڱ  ڱ 

لأن من ظن هذا الظن بالله عز وجل فمعنى ذلك أن إرســال الرســول صلى الله عليه وسلم 
عبث وســفه فما الفائدة من أن يُرســل رســوله ويأمره بالقتال وإتلاف الأموال 
والأنفــس ثــم تكــون النتيجــة أن يضمحــل أمره ويُنســى فهــذا بعيد، لاســيما 
رســول الله صلى الله عليه وسلم الذي هو خاتم النبيين فإن الله تعالى قد أذن بأن شــريعته سوف 
تبقى إلى قيام الساعة ومن براهين النبوات عند أهل السنة أنه لم يدّع أحد النبوة 
وهــو كاذب في دعــواه إلا وخذل واضمحل أمره ومــن براهينها أن كل نبي قال 
إنه مرسل من عند الله جل وعلا أُيد بالآيات والبينات ونصر على عدوه وجعل 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 323 برنامج دليل )4( 

ٹ  ٹ  ٿ  دينه وأهل دينه في عزة على من سواهم كما قال عز وجل : ئي 
ئى ]غافر: 51[ وقال  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ 

ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ے  ے  جــل وعــا: ئي 
ئى ]الصافات: 173-171[  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ 

ولكــن قد يبتلي الله عز وجــل المؤمنين بعدم النصرة والظهور زمناً طويلاً 
ئۇ  ئو  ئو  قد يبلغ مئات الســنين كما حدث في قصة نوح عليه الســام: ئي 

ئى ]العنكبوت: 14[ ثم بعد ذلك نصره الله جل وعلا. ئۈ  ئۆ  ئۆ  ئۇ 

2-	أن ينكر أن يكون ما جرى بقضاء الله وقدره ووجه كون ذلك ظناً بالله ظن 
السوء أن تقدير الأمور قبل وقوعها من آثار عزة الله جل وعلا وقدرته فإن العاجز 
هو الذي تقع معه الأمور اســتئنافاً من غير تقدير ســابق وأما الذي لا يحصل معه 

أمر حتى يقدره قبل أن يوقعه فيقع على وفق ما قدر فهو ذو كمال وعزة.

3-	أن ينكــر أن يكــون قدره لحكمة بالغة يســتحق عليهــا الحمد لأن هذا 
يتضمــن أن يكــون ما يقدره الله عز وجل لعباً وســفهاً لا لحكمة، ونحن نعلم 
أن الله لا يقدر شيئاً إلا لحكمة لكن الحِكَم قد تظهر لنا وقد لا تدركها عقولنا، 
ولهــذا أورد الشــيخ  هــذا الباب ليبيــن أن تحقيق التوحيــد أن توقن 
بــأن الله يفعل لحكمة بالغــة، ومن نفى الحكمة في أفعال الله فهو مبتدع توحيده 
قد انتفى عنه كماله لأن بدعته شنيعة، وكل البدع تنفي كمال التوحيد، ومنها ما 

ينفي أصل التوحيد 

ثــم قال ابن القيــم : »وأكثر النــاس يظنون بالله ظن الســوء فيما 
يختص بهم وفيما يفعله بغيرهم ولا يســلم من ذلك إلا من عرف الله وأســمائه 

وصفاته وموجب حكمته 



324ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

وحمــده فليعتن اللبيب الناصح بنفســه بهذا وليتب إلى الله وليســتغفره من 
ظنه بربه ظن السوء ولو فتشت من فتشت لرأيت عنده تعنتاً على القدر وملامة 
له وأنه كان ينبغي أن يكون كذا وكذا فمستقل ومستكثر وفتش نفسك هل أنت 

سالم؟

إخِالُـــكَ ناجيـــا(فإن تنج منها تنج من ذي عظيمة فـــإني لا  وإلا 

هــذا الظــن الســيئ يحصل من كثيــر من النــاس بل قد يحصــل من بعض 
المنتســبين إلى العلم وســبب ذلك عــدم العلم بما يســتحق الله جل وعلا وما 

أوجبه الله تعالى من الصبر والإنابة ونحو ذلك من الواجبات.

وبعض الناس قد ينال شــيئاً فيرى أنه قد يســتحق أكثر منه وقد يحصل له 
الشــيء بقضاء الله وقدره فيظن أنه لا يستحق ذلك الشيء أو أن الذي ينبغي أن 
يصــاب به هــو غيره فينظر إلى فعــل الله وقضائه وقدره على وجــه الاتهام وقلّ 
من يســلم باطناً وظاهراً من ذلك فكثيرون قد يسلمون ظاهراً ولكن في الباطن 
يقوم بقلوبهم ظن الجاهلية واعتقاد الســوء ، والظــن محله القلب فلهذا يجب 
علــى المؤمــن أن يخلص قلبه من كل ظن بالله غير الحق وأن يتعلم أســماء الله 
جل وعلا وصفاته وأن يتعلم آثار ذلك في ملكوت الله تعالى حتى لا يقوم بقلبه 
إلا أن الله جل وعلا هو الحق وأن فعله حق حتى ولو كان في أعظم خطب ولو 
أصيــب بأكبر مصيبة أو أهيــن بأعظم إهانة فإنه يعتقد فيمــا أصابه حكمة ، ولا 
تظنــن في أمر قــدره الله أن غيره أفضل منه وأن عدم حصولــه أصلح ولا في أمر 

قدر الله عدم كونه أن وجوده أولى فإن كل ذلك سوء ظن بالله جل وعلا.



بــاب ما جاء في منكري القدر 

أي من الوعيد الشديد.
والقدر: هو تقدير الله جل وعلا للكائنات حســبما ســبق به علمه واقتضته 

حكمته.

ڭ  ۓ  ئى وقال: ئي  ئۇ  ئۇ  ئو  ئو  ئە  ئە  قــال ســبحانه: ئي 
ئى ۇ  ڭ  ڭ  ڭ 

والإيمان بالقدر يتضمن عدة أمور: )مراتب القدر( أركانه:

1-العلــم: أي الإيمان بأن الله تعالى عالم بكل شــيء جملة وتفصيلا أزلا 
وأبدا ســواء أكان فيما يتعلق بأفعاله جل وعلا أم بأفعال عباده، فعلمه ســبحانه 

محيط بكل شيء.

ئى  ہہ  ہ  ۀ  ڻۀ  ڻ  ڻ  ڻ  ں  ں  ڱ   قــال ســبحانه: ئي 
ئى. ی  ی  ی  ی  ئى  وقال جل وعلا: ئي 

2-الكتابــة: وهي الإيمان بأن الله تعالى كتب ما ســبق بــه علمه من مقادير 
الخلائق إلى يوم القيامة في اللوح المحفوظ.

ھ  ہھ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ڻ  ڻ  ڻ  قــال الله تعالــى: ئي 
ى  ې  ئى وقــال عز وجل: ئي  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ےے  ھ  ھ 

ئى أي في كتاب واضح، وهو اللوح المحفوظ. ئە  ئە  ئا  ئا  ى 

وعَــنْ عَبْــدِ اللهِ بْــنِ عَمْرِو  قَالَ: سَــمِعْتُ رَسُــولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم، يَقُولُ: » 
ــمَاوَاتِ وَالْْأرَْضَ بخَِمْسِــينَ أَلْفَ  كَتَــبَ الُله مَقَادِيــرَ الْخَلََائقِِ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ السَّ

سَنةٍَ، قَالَ: وَعَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ » رواه مسلم 2653.



326ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

3-المشــيئة: وهــي تقتضــي الإيمــان بمشــيئة الله تعالى النافــذة وقدرتِه 
الشــاملة فما شــاء كان وما لم يشــأ لم يكن، فما يكون في هذا الكون من حركة 

ولا سكون ولا هداية ولا ضلالة إلا بمشيئة الله تعالى.

ئې  ئې  ئى وقال سبحانه: ئي  ۉۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۋ  قال تعالى: ئي 
ئى ی  ی  ی  ئى  ئى  ئى  ئې 

4-الخلــق: وهــي تقتضي الإيمان بــأن جميع الكائنــات مخلوقة لله تعالى 
بذواتهــا وصفاتها وحركاتها، وتقتضي أن ما ســوى الله عــز وجل فهو مخلوق 

موجد من العدم.

ی  ئى  ئى  ئى  ئې  ئى وقال سبحانه: ئي  ہ  ہ  ہ  ہ  قال الله تعالى: ئي 
ئى ئجئح  ی  ی  ی 

ومناســبة البــاب لكتاب التوحيــد: أن توحيــد الربوبية لمــا كان لا يتم إلا 
بإثبات القدر ذكر المصنف ما جاء من الوعيد فيمن أنكره، تنبيها على وجوب 

الإيمان به.

وقال ابن عمر: والذي نفس ابن عمر بيده، لو كان لأحدهم مثل أحد ذهباً، 
ثــم أنفقه في ســبيل الله ما قبلــه الله منه حتى يؤمن بالقدر. ثم اســتدل بقول النبي 
صلى الله عليه وسلم: )الإيمان: أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورســله، واليوم الآخر، وتؤمن 

بالقدر خيره وشره(. رواه مسلم(

هــذا الحديث أخرجه مســلم في صحيحه )8( عَــنْ يَحْيَى بْــنِ يَعْمَرَ، قَالَ: 
، فَانْطَلَقْتُ أَنَــا وَحُمَيْدُ بْنُ  لَ مَــنْ قَــالَ فيِ الْقَــدَرِ باِلْبَصْرَةِ مَعْبَــدٌ الْجُهَنيُِّ كَانَ أَوَّ
يْنِ - أَوْ مُعْتَمِرَيْنِ - فَقُلْناَ: لَوْ لَقِيناَ أَحَدًا مَنْ أَصْحَابِ  حْمَنِ الْحِمْيَرِيُّ حَاجَّ عَبْدِ الرَّ
قَ لَناَ عَبْدُ اللهِ بْنُ عُمَرَ بْنِ  ا يَقُولُ هَؤُلََاءِ فيِ الْقَدَرِ، فَوُفِّ رَسُولِ اللهِ صلى الله عليه وسلم، فَسَأَلْناَهُ عَمَّ



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 327 برنامج دليل )4( 

حْمَنِ إنَِّهُ قَــدْ ظَهَرَ قبَِلَناَ نَاسٌ  ــابِ دَاخِلًًا الْمَسْــجِدَ . . . فَقُلْــتُ: أَبَا عَبْدِ الرَّ الْخَطَّ
رُونَ))) الْعِلْمَ، وَذَكَرَ منِْ شَــأْنهِِمْ، وَأَنَّهُــمْ يَزْعُمُونَ أَنْ لََا  يَقْــرَءُونَ الْقُــرْآنَ، وَيَتَقَفَّ
قَدَرَ، وَأَنَّ الْْأمَْرَ أُنُفٌ، قَالَ: »فَإذَِا لَقِيتَ أُولَئكَِ فَأَخْبرِْهُمْ أَنِّي بَرِيءٌ منِهُْمْ، وَأَنَّهُمْ 
ذِي يَحْلفُِ بهِِ عَبْدُ اللهِ بْنُ عُمَرَ »لَــوْ أَنَّ لِِأحََدِهِمْ مثِْلَ أُحُدٍ ذَهَبًا،  ـي«، وَالَّ بُــرَآءُ منِّـِ
ثَنيِ أَبيِ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ  فَأَنْفَقَــهُ مَا قَبلَِ الُله منِهُْ حَتَّى يُؤْمنَِ باِلْقَدَرِ« ثُمَّ قَالَ: حَدَّ
قَالَ: بَيْنمََا نَحْنُ عِندَْ رَسُــولِ اللهِ صلى الله عليه وسلم ذَاتَ يَوْمٍ، إذِْ طَلَعَ عَلَيْناَ رَجُلٌ شَــدِيدُ بَيَاضِ 
يمَانِ، قَالَ: »أَنْ تُؤْمنَِ  ــعَرِ، . . . قَالَ: فَأَخْبرِْنيِ عَنِ الْْإِ الثِّيَابِ، شَــدِيدُ سَــوَادِ الشَّ
هِ« . . . باِللهِ، وَمَلََائكَِتهِِ، وَكُتُبهِِ، وَرُسُلهِِ، وَالْيَوْمِ الْْآخِرِ، وَتُؤْمنَِ باِلْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّ

ففــي هــذا الحديث أن الإيمان بالقــدر من أصول الإيمان الســتة، فمن لم 
يؤمن بالقدر خيره وشــره فقد ترك أصلا من أصول الدين وجحده، فيشــبه من 
ئى ومن ترك أصلا  چچ  چ  چ  ڃ  ڃ  قــال الله فيهــم: ئي 
مــن أصول الإيمان فهو كافــر، وهذا الحديث قاله ابن عمر  في القدرية 

الغلاة، الذين أنكروا أن يكون الله عز وجل عالما بأعمال العباد قبل وقوعها.

وعــن عبادة بن الصامــت أنه قال لابنه: )يا بني إنك لــن تجد طعم الإيمان 
حتــى تعلم أن مــا أصابك لم يكــن ليخطئك، ومــا أخطأك لم يكــن ليصيبك، 
سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: )إن أول ما خلق الله القلم، فقال له: اكتب، فقال: 
رب، ومــاذا أكتــب؟ قال: أكتــب مقادير كل شــيء حتى تقوم الســاعة( يا بني 
سمعت رسول الله صلى الله وسلم يقول: )من مات على غير هذا فليس مني(.

 ، امِــتِ لِِابْنهِِ: يَا بُنَيَّ هــذا الحديث رواه أبو داود 4700 قَــالَ عُبَادَةُ بْنُ الصَّ
يمَانِ حَتَّى تَعْلَمَ أَنَّ مَــا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ ليُِخْطئَِكَ،  ــكَ لَــنْ تَجِدَ طَعْمَ حَقِيقَةِ الْْإِ إنَِّ

))) )ويتقفرون العلم( ومعناه: يطلبونه، ويتبعونه، وقيل معناه يجمعونه.



328ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

لَ مَا خَلَقَ اللَّهُ  وَمَا أَخْطَأَكَ لَمْ يَكُنْ ليُِصِيبَكَ، سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم يَقُولُ: “إنَِّ أَوَّ
الْقَلَمَ، فَقَالَ لَهُ: اكْتُبْ قَالَ: رَبِّ وَمَاذَا أَكْتُبُ؟ قَالَ: اكْتُبْ مَقَادِيرَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَّى 
ــاعَةُ” يَا بُنَيَّ إنِِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم يَقُولُ: »مَنْ مَاتَ عَلَى غَيْرِ هَذَا  تَقُومَ السَّ

فَلَيْسَ مِنِّي« وصححه الألباني.

ووجــه الدلالة منــه: أن النبي صلى الله عليه وسلم تبرأ ممــن لم يؤمن بالقــدر، وهذا وعيد 
شــديد يدل على أنه من الكبائر، وهذه الكبيرة كبيــرة مكفرة، لأنه منكر لأصل 

من أصول الإيمان.

وفي رواية لأحمد: )إن أول ما خلق الله تعالى القلم، فقال له: اكتب، فجرى 
في تلك الساعة بما هو كائن إلى يوم القيامة(.

ثَنيِ أَبيِ قَالَ:  رواه الإمام أحمد 22705 عن عُبَادَة بْن الْوَليِدِ بْنِ عُبَادَةَ، حَدَّ
دَخَلْــتُ عَلَــى عُبَادَةَ، وَهُوَ مَرِيــضٌ أَتَخَايَلُ فيِهِ الْمَــوْتَ فَقُلْتُ: يَــا أَبَتَاهُ أَوْصِنيِ 
ا أَجْلَسُــوهُ قَالَ: يَا بُنيََّ إنَِّــكَ لَنْ تَطْعَمَ طَعْمَ  وَاجْتَهِدْ ليِ. فَقَالَ: أَجْلسُِــونيِ. فَلَمَّ
هِ قَالَ:  يمَــانِ، وَلَنْ تَبْلُغْ حَــقَّ حَقِيقَةِ الْعِلْمِ باِللهِ حَتَّى تُؤْمنَِ باِلْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَــرِّ الْْإِ
هِ؟ قَالَ: تَعْلَمُ أَنَّ مَا أَخْطَأَكَ  قُلْتُ: يَا أَبَتَاهُ وَكَيْفَ ليِ أَنْ أَعْلَمَ مَا خَيْرُ الْقَدَرِ منِْ شَرِّ
لَمْ يَكُنْ ليُِصِيبَكَ، وَمَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ ليُِخْطئَِكَ. يَا بُنيََّ إنِِّي سَــمِعْتُ رَسُولَ اللهِ 
ــاعَةِ  لَ مَــا خَلَقَ الُله الْقَلَمُ، ثُمَّ قَالَ: اكْتُبْ فَجَرَى فيِ تلِْكَ السَّ صلى الله عليه وسلم يَقُــولُ: » إنَِّ أَوَّ

بمَِا هُوَ كَائنٌِ إلَِى يَوْمِ الْقِيَامَةِ » يَا بُنيََّ إنِْ متَِّ وَلَسْتَ عَلَى ذَلكَِ دَخَلْتَ النَّارَ.

وفي هــذا الحديــث ونحوه: بيان شــمول علم الله تعالــى وإحاطته بما كان 
بخ  بح  بج  ئي  ئى  ئم  ويكــون في الدنيــا والآخــرة، كمــا قــال تعالــى: ئي 
حج  جم  جح  ثي  ثى  ثم  ثج  تي  تى  تم  تخ  تح  تج  بىبي  بم 

ئى سج  خم  خح  خج  حم 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 329 برنامج دليل )4( 

وقــد قال الإمام أحمد -رحمه الله- لما ســئل عن القدر قال: »القدر قدرة 
الرحمن«. واستحسن ابن عقيل هذا من أحمد -رحمه الله-.

والمعنــى: أنــه لا يمنع عن قدرة الله شــيء، ونفاة القدر قــد جحدوا كمال 
قدرة الله تعالى فضلوا عن ســواء الســبيل. وقد قال بعض السلف: » ناظروهم 

بالعلم، فإن أقروا به خصموا وإن جحدوه كفروا«.

وفي روايــة لابن وهــب: قال رســول الله صلى الله عليه وسلم: )فمن لم يؤمــن بالقدر خيره 
وشره أحرقه الله بالنار(.

الدلالــة منه: أن من لم يؤمن بالقدر فهــو متوعد بأن يحرقه الله بالنار، فدل 
علــى أن الإيمــان بالقدر واجــب، وأن منكره متوعــد بالنار، إمــا لكفره كغلاة 
القدريــة، وإمــا لبدعته القدرية الذيــن يقرون بعلم الله الســابق، وينكرون خلق 

أفعال العباد، لأن المبتدع متوعد بالنار كأصحاب الكبائر أو أعظم.

)وفي المســند والســنن عن ابن الديلمي قال: أتيت أبي بن كعب، فقلت: في 
نفسي شيء من القدر، فحدثني بشيء لعل الله يذهبه من قلبي، فقال: )لو أنفقت 
مثــل أحد ذهباً ما قبله الله منك حتى تؤمن بالقــدر، وتعلم أن ما اصابك لم يكن 
ليخطئــك، وما أخطأك لم يكن ليصيبك، ولو مت علــى غير هذا لكنت من أهل 
النار(. قال: فأتيت عبد الله بن مسعود، وحذيفة بن اليمان، وزيد بن ثابت، فكلهم 

حدثني بمثل ذلك عن النبي صلى الله عليه وسلم. حديث صحيح رواه الحاكم في صحيحه(

ابن الديلمي: هو عبد الله بن فيروز الديلمي نسبة إلى جبل الديلم، ثقة من 
كبار التابعين.

وفي رواية: وقع في نفسي شيء من هذا القدر، خشيت أن يفسد عليّ ديني وأمري.

ودلالة هذا الأثر واضح مما تقدم.



بــاب ما جاء في المصورين

مناسبة الباب لكتاب التوحيد: 

من جهتين: 

1-	أن التوحيــد هــو ألا يَجعل لله ندا فيما يســتحقه، والتصويــر فيه تنديد؛ 
ۈ  ۈ  لأن المصــور جعل فعله نداً لفعل الله تعالى والله جل وعلا يقول: ئي 
ئى ]البقرة: 22[ فالمصور جعل نفســه شريكاً لله جل  ۅ  ۅ  ۋ  ۋ  ۇٴ 
وعلا في هــذه الصفة، وهي التصوير، مع أن تصويره ناقص وتصوير الله كامل، 
لكن الله عز وجل هو المنفرد بتصوير المخلوقات كما يشــاء ولهذا فمن كمال 
التوحيــد الواجــب ألا يُرضى بالتصويــر وألا يصور أحد شــيئا فيه الروح. لأن 

المصور مضاه بخلق الله تعالى بعمله.

2-	أن التصوير وســيلة للشرك بالله تعالى والشــرك ووسائله يجب سدها، 
فإن شرك كثير من المشركين كان من جهة الصور.

عن أبي هريرة  قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: )قال الله تعالى: ومن أظلم 
ممن ذهب يخلق كخلقي، فليخلقوا ذرة، أو ليخلقوا حبة، أو ليخلقوا شعيرة(. 

أخرجاه(

ومن أظلم: اســتفهام يراد بــه النفي أي لا أحد أظلــم، وفيه معنى التحدي 
والتعجيز.

وسبب الظلم أن العبد اعتدى فأراد أن يخلق كخلق الله عز وجل.

يخلق: الخلق بالنســبة للمصور يكون بمعنى الصنع بعد النظر والتأمل أما 
الخلق بالنسبة للخالق جل وعلا فلا يحتاج إلى تأمل ونظر لكمال علمه.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 331 برنامج دليل )4( 

يخلــق كخلقــي: فيه جواز إطــاق الخلق على غير الله تعالــى كما في قوله 
ئى ]المؤمنون: 14[  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  تعالى: ئي 

لكن فرق بين خلق الخالق جل وعلا وخلق المخلوق.

فليخلقوا ذرة: اللام للأمر والمراد به التحدي والتعجيز.

والــذرة واحــدة الــذر وهــي النمل الصغــار وهي مــن أصغــر الحيوانات 
وذكرها الله تعالى لأن فيها روحاً.

قولــه: )أو ليخلقوا حبة( أو للتنويع، انتقل من التحدي بخلق الحيوان ذي 
الروح إلى التحدي بخلق الحبة التي هي أصل الزرع وليس لها روح.

)أو ليخلقوا شعيرة( يحتمل أن المراد حبة الشعير ويحتمل شجرة الشعير.

)ولهما عن عائشة ، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: )أشد الناس عذاباً يوم 
القيامة الذين يضاهؤون بخلق الله(.

أشد الناس: أي أشد الذين يعذبون. 

الذين يضاهئون: أي يشابهون.

بخلــق الله: أي بمخلوقاتــه. وهــم المصــورون وهــذا يشــمل التصويــر 
للمجسمات وغيرها.

فالعلــة في التحريــم هــي المشــابهة لخلــق الله تعالى ســواء قصــد المصور 
بتصويــره مضاهاة خلق الله تعالى أم لم يقصد لأن العلة هي المشــابهة وليســت 
قصد المشابهة فلو قال المصور أنا لا أصور لمشابهة خلق الله تعالى وإنما أصور 
للذكرى أو للتكسب ونحو ذلك فنقول: فعلك حرام لأن المشابهة قد حصلت. 

وفي هذا الحديث دليل على أن التصوير من الكبائر لشدة الوعيد عليه.



332ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

أن التصويــر فيــه منازعة لله جــل وعلا في ربوبيتــه لكونه المنفــرد بالخلق 
والتصوير جل وعلا.

وقولــه: )أشــد الناس عذاباً( فيه إشــكال لوجــود من هم أعظــم ذنباً من 
المصورين كالكفار والمشركين.

والجواب من وجوه:

1-	أن الحديث على تقدير )منِْ( أي من أشد الناس عذاباً وقد جاء بلفظ: 
»من أشد الناس »

2-	أن الأشــدية نســبية يعني أن الذي يصنعون الأشــياء ويبدعونها أشدهم 
عذاباً الذين يضاهئون بخلق الله. وهذا أقرب.

3-	أن هذا من الوعيد الذي يطلق لتنفير النفوس عنه.

وبعــض أهل العلم حمــل هذا الحديث علــى المضاهاة التــي تكون كفراً 
والتــي يســتحق فاعلهــا أن يكون أشــد النــاس عذابــا وذلــك أن المضاهاة في 

التصوير تكون كفراً في حالتين:

1-	أن يصور صنماً ليعبد أو يصور إلهاً ليعبد كمن يصور بوذا للبوذيين أو 
المسيح للنصارى ونحو ذلك فتصوير ما يعبد من دون الله تعالى مع العلم بأنه 
يعبد هذا كفر بالله تعالى لأنه صور وثناً ليعبد وهو يعلم أنه يعبد فيكون شركاً 

أكبر وكفراً أكبر بالله تعالى.

2-	أن يصور الصورة ويزعم أنها أحسن من خلق الله تعالى. 

فهــذا مــا يحمل عليه هــذا الحديث، أمــا المضاهاة بالتصويــر عامة بما لا 
يخرجه من الملة فهو كبيرة.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 333 برنامج دليل )4( 

)ولهما عن ابن عباس : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: )كل مصور 
في النار يجعل له بكل صورة صورها نفس يعذب بها في جهنم(.

كل: مــن ألفــاظ العموم فيعــم كل مصور لكن قوله: )نفــس( يدل على أن 
المراد صورة ما فيه نفس أي روح.

)كل مصور في النار( يدل على أن التصوير كبيرة.

وقولــه: )يجعل له بكل صورة صورها نفــس يعذب بها في جهنم( حتى لو 
كانت صوراً متعددة لشخص واحد فكل واحدة يعذب بها.

)ولهما عنه مرفوعاً: )من صوّر صورة في الدنيا كلّف أن ينفخ فيها الروح، 
وليس بنافخ(.

كُلف: أي ألزم وقوله: )وليس بنافخ( أي أنه كلف بأمر لا يتمكن منه زيادة 
في تعذيبه.

)ولمسلم عن أبي الهياج قال: قال لي عليّ: )ألا أبعثك على ما بعثني عليه 
رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ ألا تدع صورة إلا طمستها، ولا قبراً مشرفاً إلا سويته(.

. أبو الهياج من التابعين

أبعثك: البعث هو الإرسال لأمر مهم.

صورة: نكرة في سياق النفي فتعم وتقدم أن المنهي عنه هو صور ذوات الأرواح.

إلا طمســتها: إن كانت ملونة فطمســها بوضع لون آخر يزيل معالمها وإن 
كانت تمثالًا مجســماً فإنه يقطع رأســه كما في حديث جبريل عليه الســام أنه 

قال للنبي صلى الله عليه وسلم »فمر برأس التمثال يقطع فيصير كهيئة الشجرة« رواه أبو داود.



334ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

وإن كانــت الصــورة محفــورة فيحفــر على وجهه حتــى لا تتبيــن معالمه 
فالطمــس يختلف بحســب اختــاف الصورة، وظاهــر الحديث ســواء كانت 

تعبد من دون الله أو لا.

)ولا قبراً مشرفاً( أي عالياً.

)إلا سويته( له معنيان.

1-	أي سويته بما حوله من القبور.

ہ  ہ  ۀ  ۀ  2-	جعلته حســناً على ما تقتضيه الشريعة قال تعالى: ئي 
ئى ]الأعلى: 2[ أي أحسن ما يكون وهذا أحسن، والمعنيان متقاربان.

وقوله: )مشرفاً( الإشراف يكون على وجوه:

1-	أن يكــون مشــرفاً بكبر الأعلام التــي توضع عليه وتســمى عند الناس 
نصائب.

2-	أن يبنــى عليــه وهذا مــن الكبائر لأن النبــي صلى الله عليه وسلم لعــن المتخذين عليها 
المساجد والسرج.

3-	أن تشرف بالتلوين وذلك بوضع ألوان مزخرفة على أعلامها.

4-	أن يرفع تراب القبر عما حوله فيكون ظاهراً.

ومناســبة ذكر القبر المشــرِف مع الصور أن كلاً منهما قد يتخذ وسيلة إلى 
الشرك فهذا الحديث فيه التنبيه على إحدى علل تحريم التصوير وهي الذريعة 

إلى الشرك.



بــاب ما جاء في كثرة الحلف

أي من النهي عنه والوعيد فيه.

الحلف هو اليمين والقسم وهو تأكيد الشيء بذكر معظم بصيغة مخصوصة 
بأحد حروف القسم وهي الباء والواو والتاء.

مناسبة الباب لكتاب التوحيد:

أن القلب المعظم لله عز وجل لا يكثر من الحلف به ســبحانه وتعالى لأن 
كثرة الحلف لا تجامع كمال التوحيد فمن كمال التوحيد الواجب ألا يجعل الله 
عرضــة لأيمانه بحيث يحلف إذا تكلم وإذا باع وإذا اشــرى ونحو ذلك، فهذا 
لــم يعظم الله عــز وجل التعظيم الواجــب لله تعالى، فاســم الله تعالى يجب أن 

يصان، عن الحلف به إلا عند الحاجة.

ئى ېې  ې  وقول الله تعالى: ئي 

حفظ اليمين يتضمن أموراً:

ۋ  ۇٴ  ۈ  حفظهــا بعــدم الإكثار منهــا، ودليل ذلــك قوله تعالــى: ئي  	.1
ئى ]القلــم: 10[ فقد ذم الله تعالى من أنزل فيه هذه الآية لأن لفظ  ۅ  ۅ  ۋ 
)حلاف( للمبالغة؛ لأن الحــاف غير معظم لله عز وجل. ولحديث: “ورجل 

جعل الله بضاعته لا يشتري إلا بيمينه ولا يبيع إلا بيمينه”.

حفظهــا بعدم الكذب فيها لحديث ابن مســعود  أن رســول الله  	.2
صلى الله عليه وسلم قال: »من حلف على مال امرئ مسلم بغير حق لقي الله وهو عليه غضبان” 

متفق عليه. 



336ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

حفظها بعدم التسرع بها: لحديث: »ثم يجيء قوم تسبق شهادة أحدهم  	.3
يمينه ويمينه شهادته« متفق عليه. 

حفظهــا بعــدم الحنث فيهــا إلا إذا كان الحنث مشــروعاً لقوله تعالى:  	.4
ئى ]النحــل: 91[ ولقوله صلى الله عليه وسلم: »من حلف  ڳ  گ  گ  گ  ئيگ 
على يمين ثم رأى غيرها خيراً منها فليأت الذي هو خير وليكفر عن يمينه« رواه 

مسلم.

وهــذه المســألة فيهــا تفصيل فحكم الحنــث في اليمين تــرد عليه الأحكام 
التكليفية الخمسة، فقد يكون محرما أو مكروها أو واجبا أو مستحبا أو مباحا، 

وإن كان الأفضل في المباح حفظ اليمين، وتفصيل ذلك في كتب الفقه.

5- حفظها في إخراج الكفارة بعد الحنث.

 )عن أبي هريرة  قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: )الحلف منفقة 
للسلعة، ممحقة للكسب( أخرجاه(

ورواه الإمــام أحمــد في المســند))) بلفظ: »اليميــن الكاذبة منفقة للســلعة 
.».....

فتبيــن بهذه الرواية أن المراد الحلف الــكاذب، أما الصادق فليس فيه هذه 
العقوبة لكن لا يُكثر منه كما تقدم.

فإذا حلف البائع أنه اشــرى هذه الســلعة بكذا أو أنــه أُعطى فيها كذا وهو 
كاذب فإن المشتري يظنه صادقاً ويشتري منه هذه السلعة فيأخذها بزيادة على 

قيمتها فيعاقب الله البائع على كذبه بمحق البركة.

.)140/12( (((



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 337 برنامج دليل )4( 

وقيل يدخــل في معنى الحديث من يحلف صادقا، ويؤيده ما روى مســلم 
)1607( عَــنْ أَبـِـي قَتَادَةَ الْْأنَْصَــارِيِّ  أَنَّهُ سَــمِعَ رَسُــولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم يَقُولُ: 
قُ، ثُمَّ يَمْحَــقُ« فهنا قال: إياكم وكثرة  اكُــمْ وَكَثْرَةَ الْحَلفِِ فيِ الْبَيْــعِ، فَإنَِّهُ يُنفَِّ »إيَِّ
الحلف ..، فدل على أن المراد الحلف صدقا، فهو الذي ينهى عن الإكثار منه، 

أما الحلف كذبا فهو محرم، ولو مرة واحدة.
وقوله: )منفقة للسلعة( أي مروجة للسلعة. 

وقوله: )ممحقة للكسب( أي متلفة للكسب إما حساً وإما معنىً، فالإتلاف 
الحســي بأن يُســلط الله عليه ما يحرق ماله أو يســرقه أو يمرض فينفق المال في 
العلاج، والإتلاف المعنوي بأن ينزع الله البركة من ماله فلا ينتفع به لا ديناً ولا 
دنيا، وكم من إنســان عنده مال قليل نفعه الله به فنفع نفســه في أمور دينه ودنياه 
ونفــع غيره، وكم من إنســان عنده مال كثير لكن لم ينتفع به في نفســه ولا غيره 
ولم يقدم منه شــيئاً ينفعه في آخرته فهو إن كان غنياً إلا أنه يعيش عيشة الفقراء 

لبخله، لأن البركة قد محقت منه نسأل الله العافية.

)عن سلمان  أن رسول الله صلى عليه وسلم قال: )ثلاثة لا يكلمهم الله 
ولا يزكيهــم ولهم عذاب أليم: أشــيمط زان، وعائل مســتكبر، ورجل جعل الله 

بضاعته، لا يشتري إلا بيمينه، ولا يبيع إلا بيمينه( رواه الطبراني بسند صحيح(

ثلاثــة لا يكلمهــم الله: نَفيُ الكلام مــن الله تعالى عن هــؤلاء العصاة دليل 
على أنه يكلم من أطاعه، وصفة الكلام يثبتها أهل السنة والجماعة لله عز وجل 

على ما يليق بجلاله وعظمته.

والمــراد أنه تعالى لا يكلمهم كلام رضا، أمــا كلام الغضب والتوبيخ فإنه 
ڦئى  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ثابت لمن عصى الله عز وجل، كما قوله سبحانه: ئي 

]المؤمنون: 108[ 



338ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

)ولا يزكيهم( أي لا يعدلهم يوم القيامة ولا يشهد لهم بالإيمان.
)أشــيمط زان( الأشــيمط تصغير أشــمط: وهو الذي اختلط ســواد شعره 

ببياضه لكبره.

ــره تحقيراً لشــأنه؛ لأن داعي المعصية ضعيــف في حقه فدل على أن  وصغَّ
الحامل على الزنا محبة المعصية والفجور وعدم خوفه من الله.

وضعــف الداعــي إلى المعصيــة يوجب التغليــظ لمن فعلها، كمــا أن قوة 
الداعــي إلى المعصية تكون عقوبته دون ذلك، ولذا فإن الشــاب وإن كان الزنا 

في حقه كبيرة وذنباً عظيماً إلا أن الوعيد عليه دون الوعيد على الكبير.

)وعائل مستكبر( العائل: أي الفقير. والمستكبر الذي يتعاظم على الخلق 
ويحتقرهم، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم: “الكبر بطر الحق وغمط الناس”.

فالفقير داعي الاســتكبار عنده ضعيف فيكون استكباره دليلاً على ضعف 
إيمانه وخبث طويته ولذلك كانت عقوبته أشد.

)ورجــل جعل الله بضاعتــه( أي جعل الحلــف بالله بضاعة له وإنما ســاغ 
التأويل هنا لأنه صلى الله عليه وسلم فسره بذلك حيث قال: »لا يشتري إلا بيمينه...«

المعنى أنه كلما اشــرى حلف طلباً للكســب واســتحق هذه العقوبة لأنه 
إن كان صادقــا فكثرة أيمانه تشــعر باســتخفافه باليمين ومخالفــة قوله تعالى: 

»واحفظوا أيمانكم« وإن كان كاذباً جمع بين عدة محاذير وهي:
1-	استهانته باليمين ومخالفته الأمر بحفظها.

2-	الكذب.
3-	أكل المال بالباطل.

4-	أن يمينه يمين غموس.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 339 برنامج دليل )4( 

)وفي الصحيــح عــن عمران بــن حصين  قال: قال رســول الله صلى الله عليه وسلم: 
)خيــر أمتــي قرني، ثم الذيــن يلونهم ثم الذيــن يلونهم، قال عمــران: فلا أدري 
أذكر بعد قرنه مرتين أو ثلاثاً؟ ثم إن بعدكم قوماً يشــهدون ولا يستشــهدون، 

ويخونون ولا يؤتمنون، وينذرون ولا يوفون، ويظهر فيهم السمن(

في الصحيح: أي في الصحيحين.

)خير أمتي قرني( المراد أن قرنه صلى الله عليه وسلم هو خير القرون، وأهل ذلك القرن هم 
الصحابة ، وهم خير الناس.

والقرن: هم أهل زمان واحد متقارب اقترنوا في أمر من الأمور المقصودة، 
ويطلــق القــرن على مــدة من الزمــن، وقد اختلــف في هذه المدة علــى أقوال، 

والمشهور أنها مائة سنة. 

)ثم الذين يلونهم( أي قرن التابعين )ثم الذين يلونهم( وهم أتباع التابعين. 
وفيه أن الصحابة أفضل من التابعين والتابعون أفضل من أتباع التابعين))))(.

قوله: )قال عمران فلا أدري أذكر بعد قرنه مرتين أو ثلاثة( هذا الشك وقع في 
بعض الأحاديث لكن جاء في أكثر الطرق بغير شك أنه صلى الله عليه وسلم ذكر بعد قرنه قرنين. 

قولــه: )ثم إن بعدكم قوماً يشــهدون ولا يستشــهدون( أي لا يطلب منهم 
أداء الشهادة، بل يبادرون إلى أدائها قبل أن يدعوا إلى لأدائها فيكون ذلك دليلاً 

على تسرعهم في أداء الشهادة وعدم اهتمامهم بها.

  وهذا الحديث يعارض في الظاهر ما رواه مسلم من حديث زيد بن خالد
أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: »ألا أخبركم بخير الشهداء؟ الذي يأتي بالشهادة قبل أن يُسألها«

))) فتح الباري )6/7(.



340ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

والجمع بينهما من وجوه أحسنها: أن المراد من حديث زيد  مَن عنده 
شــهادة لإنســان بحق لا يعلم بها صاحبُها فيأتي إليه فيخبره بها، أو يموت صاحب 

الحق ويخلِّف ورثة لا يعلمون الحال فيأتي الشاهد إليهم فيعلمهم بذلك.

قوله: )ويخونون ولا يؤتمنون( أي أنهم أهل خيانة لا يأتمنهم الناس.

وينبه هنا إلى أن الخيانة وصف ذم مطلقاً فقول العامة: خان الله من يخون 
لا يجوز. 

قــال تعالى: )وإن يريدوا خيانتك فقد خانوا الله من قبل فأمكن منهم( ولم 
يقل فخانهم.

قوله: )وينذرون ولا يوفون( أي لا يؤدون ما وجب عليهم من النذر.

ــمن( والمــراد أنهم يحبــون التوســع في المآكل  قولــه: )ويظهــر فيهــم السِّ
والمشــارب وهي أسباب الســمن فيكون همهم إصلاح أبدانهم وتسمينها، أما 
السمن الذي لا اختيار للإنسان فيه فلا يذم عليه كما لا يذم على كونه طويلاً أو 

قصيراً أو أسود أو أبيض لكن يذم على ما يكون هو السبب فيه.

وجــه الدلالــة من الحديث للبــاب: أن فيه ذم هؤلاء الذين يســارعون إلى 
الشــهادة، لاســتخفافهم بهــا، ومن اســتخف بالشــهادة ولم يبال بها أســتخف 

باليمين ولم يبال بها أيضا، فإن الشهادة نوع من اليمين.

)وفيــه عــن ابن مســعود  أن النبي صلى الله عليه وسلم قــال: )خير النــاس قرني، ثم 
الذيــن يلونهم، ثــم الذين يلونهم، ثم يجيء قوم تســبق شــهادة أحدهم يمينه، 

ويمينه شهادته(.

وفيه: أي الصحيحين.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 341 برنامج دليل )4( 

أول هذا الحديث تقدم الكلام عليه في الحديث السابق.

وقوله: )ثم يجيء قوم تسبق شهادةُ أحدهم يمينهَ ويمينهُ شهادته( 

أي بعد القرون الثلاثة يجيء قوم، فيهم من هو موصوف بهذا الوصف.

والمراد بقوله: » تسبق شهادة أحدهم« أحد وجهين.

1-	أنه لقلة الثقة بهم لا يشهدون إلا بيمين فتارة تسبق الشهادة وتارة تسبق 
اليمين.

2-	أنــه كنايــة عن كون هــؤلاء لا يبالون بالشــهادة ولا باليمين حتى تكون 
الشهادة واليمين في حقهم كأنهما متسابقتان. 

والمعنيان لا يتنافيان فيحمل الحديث عليهما جميعاً. 

قــال ابــن الجــوزي: المراد أنهــم لا يتورعــون ويســتهينون بأمر الشــهادة 
واليمين.

)قال إبراهيم: كانوا يضربوننا على الشهادة والعهد ونحن صغار.

كانــوا يضربوننا على الشــهادة والعهــد ونحن صغار« أي أوليــاء أمورهم 
كانوا يضربونهم على الشهادة والعهد.

وإنما كانــوا يضربونهم حتى لا يصير لهم به عادة فيحلفوا في كل ما يصلح 
ولا يصلح.

وقيل: يضربوننا على شهادة الزور.

والعهد: أي يضربونهم إذا تعاهدوا على الوفاء به.

وفي الأثــر تمرين الصغار علــى الطاعة ونهيهم عما يضرهم وجواز ضربهم 
على الأخلاق إذا لم يتأدبوا إلا بذلك.



342ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

وفيه قبول شهادة الصبيان وهو محل خلاف وتفصيل في كتب الفقه.

وأن مــن منهج الســلف في التربية ضــرب الصغار لحديــث: »واضربوهم 
عليها لعشر«.

لكن يشترط لذلك شروط:

1-	أن يكــون الصغيــر قابــاً للتأديــب فــا يضرب مــن لا يعــرف المراد 
بالضرب.

2-	أن يكون التأديب ممن له ولاية عليه.

3-	ألا يسرف في ذلك كمية أو كيفية أو نوعاً أو موصوفاً أو غير ذلك.

4-	أن يقع من الصغير ما يستحق التأديب عليه.

5-	أن يقصد تأديبه لا الانتقام لنفســه فإن قصــد الانتقام لم يكن مؤدباً بل 
منتصر.



بــاب ما جاء في ذمة الله وذمة نبيه

أي ما ورد في النصوص في وجوب حفظ ذمة الله تعالى وذمة نبيه صلى الله عليه وسلم.

والذمــة بمعنــى العهد، وذمة الله وذمــة نبيه يعني عهــدَ الله وعهد نبيه صلى الله عليه وسلم، 
والواجب على المسلم أن يحفظ ذمة الله وذمة نبيه فإنه إذا كان يعطي بعهد الله 
ثــم يخفر فقد خفر عهــد الله جل وعلا، وهذا مناف لكمــال التوحيد الواجب، 
فالواجب على العبد أنه إذا أعطى بذمة الله جل وعلا أن يوفي بهذه الذمة تعظيما 
لله عــز وجل، حتى لا ينســب النقص لذمــة الله تعالى، ولهذا فإنــه لا يجوز أن 
تجعل في العهد ذمة الله عز وجل وذمة نبيه صلى الله عليه وسلم لأن في ذلك تعريضا لعدم الوفاء 

بها، ولهذا أورد المؤلف  هذا الباب في كتاب التوحيد.

)وقــول الله تعالى: )وأوفــوا بعهد الله إذا عاهدتــم ولا تنقضوا الأيمان بعد 
توكيدها( الآية(

گ  گ  گ  گ  ک  ک  ک  ک  ڑ  قــال الله تعالــى: ئي 
ئى  ڻ  ڻ  ڻ  ں  ں  ڱ  ڱڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ 

]النحل: 91[ 

هذا أمر مــن الله تعالى بالوفاء بالعهود والمواثيق والمحافظة على الأيمان 
المؤكدة.

ئى والعهد الذمة. ک  ک  ڑ  وجه الدلالة من الآية للباب: قوله: ئي 

وعدم الوفاء بعهد الله تنقص له سبحانه وتعالى وهذا مخل بالتوحيد.

ر أميراً على جيش أو سرية  )عن بريدة  أن رســول الله صلى الله عليه وسلم كان إذا أمَّ
أوصــاه بتقــوى الله ومن معه من المســلمين خيــراً، فقال: )اغزوا بســم الله، في 



344ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

ســبيل الله، قاتلــوا من كفر بالله، اغــزوا ولا تغلوا ولا تغــدروا، ولا تمثلوا، ولا 
تقتلــوا وليداً، وإذا لقيت عدوك من المشــركين فادعهم إلــى ثلاث خصال ـ أو 
خلال ـ فآيتهن ما أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم، ثم ادعهم إلى الإســام فإن 
هم أجابوك فاقبل منهم، ثم ادعوهم إلى التحول من دارهم إلى دار المهاجرين، 
وأخبرهم أنهم إن فعلوا ذلك فلهم ما للمهاجرين، وعليهم ما على المهاجرين، 
فــإن أبوا أن يتحولــوا منها فأخبرهم أنهم يكونون كأعراب المســلمين، يجري 
عليهم حكم الله تعالى، ولا يكون لهم في الغنيمة والفيء شــيء إلا أن يجاهدوا 
مع المسلمين، فإن هم أبوا فاسألهم الجزية، فإن هم أجابوك فاقبل منهم وكف 
عنهم، فإن هم أبوا فاســتعن بالله وقاتلهــم. وإذا حاصرت أهل حصن فأرادوك 
أن تجعــل ذمة الله وذمة نبيه، فلا تجعل لهم ذمة الله وذمة نبيه، ولكن اجعل لهم 
ذمتــك وذمة أصحابك، فإنكم إن تخفروا ذممكم وذمة أصحابكم أهون من أن 

تخفروا ذمة الله وذمة نبيه.

وإذا حاصــرت أهل حصن فأرادوك أن تنزلهم علــى حكم الله، فلا تنزلهم 
علــى حكم الله، ولكن أنزلهــم على حكمك. فإنك لا تدري، أتصيب حكم الله 

فيهم أم لا( رواه مسلم(

ذكــر المؤلــف  حديث بريــدة  عند مســلم وهو حديث 
طويل الشــاهد منــه للباب قولــه صلى الله عليه وسلم: )وإذا حاصرت أهل حصــن فأرادوك أن 

تجعل لهم ذمة الله وذمة نبيه ...( 

ن الإرادة معنى الطلب، وإلا فالأصل أن تتعدى  فــأرادوك أي طلبوك. ضمَّ
لــــــ )منِْ( فيقال: أرادوا منك.

قولــه صلى الله عليه وسلم: )فلا تجعل لهم ذمة الله وذمة نبيه( أي إذا قال أهل الحصن نريد 



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 345 برنامج دليل )4( 

أن ننــزل على عهد الله ورســوله، فــا يجوز أن ينزلهم على عهد الله ورســوله، 
وعلــل ذلــك بقوله: )فإنكم أن تخفــروا ذممكم وذمة أصحابكــم أهون من أن 

تخفروا ذمة الله وذمة نبيه(

تخفروا: من أخفر أي غدر.

 وذلك لأن الغدر بذمة الله وذمة نبيه أعظم.

قولــه صلى الله عليه وسلم: )وإذا حاصــرت أهل حصن فــأرادوك أن تنزلهم على حكم الله 
فلا تنزلهم فلا تنزلهم على حكم الله ولكن أنزلهم على حكمك فإنك لا تدري 

أتصيب فيهم حكم الله أم لا(

حكم الله: شرع الله تعالى.

فــإذا أرادوا أن ينزلوا على حكم الله فإنهم لا يجابون. فإنا لا ندري أنصيب 
فيهم حكم الله أم لا؟

قــال: )أنزلهم على حكمــك( ولم يقل: وحكم أصحابــك لأن الحكم في 
الجيــش أو الســرية للأمير. أما الذمــة والعهد فهي من الجميــع ولهذا لا يحل 

لأحد من الجيش أن ينقض العهد.

فائدة:

 لا ينبغي أن يقال: لمفتٍ: ما حكم الإســام في كذا، أو ما رأي الإسلام في 
كذا فإنه قد يخطئ فلا يصيب حكم الإســام ولا يقول مفتٍ: حكم الإســام 
كــذا لأنه قد يخطئ ولكنه يقيِّد فيقول: حكم الإســام فيمــا أرى كذا وكذا إلا 
فيمــا هــو نص واضح صريح فلا بأس، مثل أن يقال: ما حكم الإســام في أكل 

الميتة؟ فيقول: حكم الإسلام في أكل الميتة أنه حرام. 



346ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

وفي هــذا الحديث تنبيه لأهل التوحيد ألا يحصل منهم فعل أو قول يُدخَل 
منه على دين الإســام وأهله، لأنهــم إذا خفروا الذمة التــي بينهم وبين الكفار 

رجع ذلك إلى ما حملوه من الإسلام.



بــاب ما جاء في الإقسام على الله

الإقسام على الله أن تحلف على الله أن يفعل، أو تحلف على الله ألا يفعل، 
مثل والله ليفعلن الله كذا، أو والله لا يفعل الله كذا.

والقَسَم على الله ينقسم إلى أقسام: 

1-	أن يخبر بما أخبر الله به ورسوله من نفي أو إثبات فهذا لا بأس به وهذا 
عَنَّ الُله نبيَّــه في الخلق يوم  دليــل يقينه بما أخبر الله به ورســوله مثل: والله ليُشَــفِّ

القيامة ومثل: والله لا يغفر الله لمن أشرك به.

2-	أن يقسم على ربه لقوة رجائه وحسن الظن بربه فهذا جائز لإقرار النبي 
صلى الله عليه وسلم ذلك في قصة الربيع بنت النضر عمة أنس بن مالك : حينما كسرت 
ثنيــة جارية مــن الأنصــار فاحتكموا إلى النبــي صلى الله عليه وسلم فأمر النبــي صلى الله عليه وسلم بالقصاص 
فعرضــوا عليهــم الصلح فأبوا فقام أنــس  بن النضر فقال: أتكســر ثنية 
الربيــع؟ والله يا رســول الله صلى الله عليه وسلم لا تكســر ثنية الربيع وهو لا يريــد به رد الحكم 
الشرعي فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : »يا أنس كتاب الله القصاص« يعني السن بالسن. 
قــال: والله لا تكســر ثنية الربيــع. وغرضه بذلك أنه لقوة ما عنــده من التصميم 

على أن لا تكسر ولو بذل كل غال ورخيص أقسم على ذلك.

فلمــا عرفوا أنه مصمم ألقى الله في قلوب الأنصــار العفو فعفوا فقال النبي 
صلى الله عليه وسلم: »إن من عباد الله من لو أقسم على الله لأبره.« متفق عليه. 

فهذا أقسم على الله تعالى لا على وجه التعاظم والتكبر والتألي ولكن على 
جهة الحاجة والافتقار إلى الله وحســن الظن به تعالى فهذا جائز لأنه قام بقلبه 

من العبودية لله والذل والخضوع ما جعل الله جل وعلا يجيبه.



348ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

3-	أن يقسم على الله تعالى ويكون الحامل له على ذلك التكبر ورفعة نفسه 
وإعجابه بها حتى يجعل له على الله حقاً وهذا محرم مناف لكمال التوحيد وقد 

ينافي أصله ويحبط عمل صاحبه والعياذ بالله تعالى.

مناسبة الباب لكتاب التوحيد: 

ظاهر مما تقدم وأنه من تألى على الله تعالى فقد أساء الأدب معه جل وعلا 
وتحجر فضله وأســاء الظن به وكل هذا ينافي كمال التوحيد وربما ينافي أصله، 

فالتألي على من هو عظيم يعتبر تنقصاً في حقه.

)عن جندب بن عبد الله رضي الله قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: )قال رجل: والله 
لا يغفر الله لفلان، فقال الله عز وجل: من ذا الذي يتألى عليّ أن لا اغفر لفلان؟ 

إني قد غفرت له وأحبطت عملك( رواه مسلم(

)وفي حديــث أبي هريرة أن القائــل رجل عابد، قال أبو هريرة: تكلم بكلمة 
أو بقت دنياه وآخرته(

هــذا الحديــث رواه أبــو داود ولفظه: »عــن أبي هريرة  ســمعت 
رســول الله صلى الله عليه وسلم يقول: »كان رجلان في بني إســرائيل متواخيين فكان أحدهما 
يذنــب والآخــر مجتهــد في العبادة فــكان لا يــزال المجتهد يــرى الآخر على 
الذنــب فيقــول: أقصر. فوجــده يوماً على ذنــب فقال له أقصــر. فقال خلني 
وربــي أبعثــت عليّ رقيباً؟ فقــال والله لا يغفر الله لــك، أو لا يدخلك الجنة. 
فقبــض أرواحهما فاجتمعا عند رب العالمين فقــال لهذا المجتهد: أكنت بي 
عالمــا، أو كنت على ما في يــدي قادراً؟ وقال للمذنب اذهــب فادخل الجنة 

برحمتــي. وقال للآخر اذهبوا به إلى النار.« وصححه الألباني.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 349 برنامج دليل )4( 

قوله: )والله لا يغفر الله لفلان( 
هــذا يــدل علــى اليــأس مــن روح الله واحتقــار عبــاد الله عند هــذا القائل 
وإعجابه بنفسه، حيث ظن أنه بعبادته لله تعالى قد بلغ منزلة عالية بحيث يتحكم 
بأفعــال الله تعالى، أو أن له أن يتحكم في الخلق وهذا ينافي حقيقة العبودية التي 

هي التذلل لله عز وجل.

)يتألــى( يعني يحلف لأنها مــن الأليَّة وهي الحلــف فالمعنى يحلف على 
جهة التعاظم والتكبر.

)مــن ذا الــذي يتألى عليّ ألا أغفر لفلان؟( هذا اســتفهام للإنكار أي من ذا 
الذي يتحجر فضلي أن لا أغفر لمن أساء من عبادي.

وهــذا الحديث يدل على أن هذا المذنب عنده حســن ظــن بالله ورجاءٌ له 
ولعلــه كان يفعل الذنب ويتوب منه فيما بينه وبيــن ربه لأنه قال: خلني وربي. 
والإنســان إذا تــاب توبــة نصوحــا ثــم غلبته نفســه فعصــى فإن توبتــه الأولى 
صحيحــة، فــإذا تاب ثانية فتوبته صحيحة لأنه ليس من شــروط التوبة ألا يعود 

وإنما من شروطها العزم على عدم العود.

وهذا الرجل الذي غَفر الله له إما أن يكون قد وُجدت منه أســباب المغفرة 
بالتوبة أو أن ذنبه هذا كان دون الشرك وتفضل الله عليه فغفر له.

وقولــه: )وأحبطت عملــك( ظاهره حبوط عمله كلــه لأن قوله: )عملك( 
مفــرد مضــاف وهو يفيد العموم ووجــه ذلك أن هذا الرجــل كان يتعبد لله وفي 
نفسه إعجاب بعمله كأنه يمنّ على الله بعمله، وبهذا لا يكون متذللاً خاضعاً لله 
عز وجل فيكون قد افتقد ركناً من أركان العبادة فلم يحقق العبودية لله تعالى.

أو بقت: أهلكت.



350ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

دنياه وآخرته: أما كونها أوبقت آخرته فهذا ظاهر لأنه من أهل النار والعياذ 
بالله وأما كونها أوبقت دنياه لأن الدنيا الحقيقية هي ما اكتســب العبد فيها عملاً 

صالحاً وإلا فهي خسارة.

وفي هذا الحديث أن هذا الفاسق آتاه خير من حيث لا يشعر، وقيلت في حقه 
كلمة مؤذية له في الظاهر، حيث قال له هذا الرجل: والله لا يغفر الله لك. ثم كان 
فيها مصلحة عظيمة له بأن غفر له ذنبه، ولهذا نبه المصنف  في مسائل 
هذا الباب أن الرجل قد يُغفر له لســبب هو من أكره الأمور إليه. فليســت العبرة 

باحتقار الناس ولا بكلامهم بل العبرة بحقيقة الأمر عند الله تعالى.

وفي هذا الحديث بيان خطر اللسان.



بــاب لا يستشفع بالله على خلقه

الشفاعة هي التوسط للغير بجلب منفعة له أو دفع مضرة.

واستشفع بغيره أي جعله شافعاً له.

قوله: )لا يستشــفع بالله على خلقه( أي لا يَ نطلب من الله تعالى أن يشفع 
عند أحد من الخلق، بحيث يكون واســطة يشفع عند أحد من الخلق لحصول 
المطلوب لأن الواســطة لا يجلب النفع أو يدفع الضر بنفسه وإنما يتوسط عند 
غيره وذلك الغير هو الذي ينفع أو يدفع الضر. وهذا لا يجوز في حق الله تعالى؛ 
لأنــه جل وعلا بيــده الأمور كلها فالاستشــفاع بــالله على خلقه منــافٍ لكمال 

التوحيد ومنافٍ لتعظيم الله عز وجل التعظيم الواجب.

مناسبة الباب لكتاب التوحيد: 

أن الاستشفاع بالله على خلقه تنقص لله عز وجل لأن جعل مرتبة الله تعالى 
أدنى من مرتبة المشــفوع إليه، والله عز وجل لا يشــفع لأحد من خلقه إلى أحد 

لأنه أجل وأعظم من أن يكون شافعاً.

)عــن جبيــر بن مطعــم  قال: جــاء أعرابي إلــى النبــي صلى الله عليه وسلم فقال: يا 
رســول الله: نهكــت الأنفــس، وجــاع العيال، وهلكــت الأموال، فاستســق لنا 
ربــك، فإنا نستشــفع بالله عليك وبك علــى الله، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: )ســبحان الله! 
ســبحان الله!( فما زال يســبح حتى عرف ذلك في وجوه أصحابه؛ ثم قال النبي 
صلى الله عليه وسلم: )ويحك، أتدري ما الله؟ إن شــأن الله أعظم من ذلك، إنه لا يستشــفع بالله 

على أحد من خلقه( وذكر الحديث. رواه أبو داود(



352ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

)فاستســق لنــا(: أي اطلب مــن الله أن يســقينا وهذا لا بأس بــه لأنه طلب 
الدعاء ممن ترجى إجابته. وهذا من التوسل المشروع.

)فإنا نستشفع بالله عليك( أي نجعله واسطة بيننا وبينك لتدعو الله لنا وهذا 
فيه جعل لمرتبة الله تعالى دون مرتبة الرسول صلى الله عليه وسلم.

)ونستشفع بك على الله(: أي نطلب منك أن تكون شافعاً لنا عند الله تعالى 
فتدعو الله لنا وهذا جائز.

فقال النبي صلى الله عليه وسلم: )سبحان الله سبحان الله(.

استعظاماً لهذا القول وإنكاراً له وتنزيها لله عز وجل عز وجل عما لا يليق به.

ووجه التسبيح أن الرجل ذكر جملة فيها شيء من التنقص لله تعالى.

قوله: )ويحك( قيل كلمة ترحم وقيل هي وويل بمعنى واحد تفيد التحذير.

وعلــى الأول يكــون قوله صلى الله عليه وسلم ترحماً لهذا الرجل الــذي تكلم بهذا الكلام 
كأنه لم يعرف قدر الله.

قولــه: )أتدري ما الله؟( الاســتفهام للتعظيم ويحتمــل أن يكون للنفي أي 
أنت جاهل لا تدري ما الله عز وجل.

)إنه لا يستشفع بالله على أحد من خلقه( وذلك لكمال عظمته وكبريائه.

وفيــه جواز طلب الدعاء )الاستشــفاع( من الرســول صلى الله عليه وسلم في حياته أما بعد 
وفاته فإنه لا يجوز بدليل أن الصحابة  لم يفعلوا ذلك.

. استسقى بالعباس  ولما حصل الجدب في عهد عمر



بــاب ما جاء في حماية النبي صلى الله عليه وسلم حمى التوحيد، 

وسده طرق الشرك.

مناسبة الباب لكتاب التوحيد: 

 لمــا تكلم المؤلف  فيما مضى من كتابه عن التوحيد وإثباته وما 
ينــافي كمالــه ذكر في هذا الباب مــا يحمي هذا التوحيد وأن الواجب ســد طرق 

الشرك من كل وجه حتى في الألفاظ ليكون خالصاً من كل شائبة.

وإذا تأملت ســنة النبي صلى الله عليه وسلم وجدته قد سد الطرق الموصلة إلى الشرك كما 
في قوله صلى الله عليه وسلم: “اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد” وقوله: 
“لا تطــروني كمــا أطرت النصارى ابن مريم” وكمــا في حديث الباب الآتي إن 

شاء الله تعالى.

)عن عبد الله بن الشــخير ، قال: انطلقت في وفد بني عامر إلى النبي 
صلى الله عليه وسلم فقلنا: أنت ســيدنا، فقال: )الســيد الله تبارك وتعالى(. قلنا: وأفضلنا فضلاً، 
وأعظمنــا طولا؛ً فقــال: )قولــوا بقولكم، أو بعــض قولكم، ولا يســتجرينكم 

الشيطان( رواه أبو داود بسند جيد.

وعــن أنــس ، أن ناســا قالوا: يا رســول الله: يا خيرنــا وابن خيرنا، 
وسيدنا وابن سيدنا، فقال: )يا أيها الناس، قولوا بقولكم، أو بعض قولكم، ولا 
يســتهوينكم الشــيطان، أنا محمد، عبد الله ورســوله، ما أحب أن ترفعوني فوق 

منزلتي التي أنزلني الله عز وجل(. رواه النسائي بسند جيد(

عن عبد الله بن الشخير  قال انطلقت في وفد بني عامر إلى رسول الله 
صلى الله عليه وسلم فقلنا: أنت سيدنا.



354ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

السيد: ذو السؤدد والشرف والعظمة. 

)فقال: الســيد الله( ال في الســيد تفيد العموم والمعنى أن الذي له الســيادة 
المطلقة هو الله عز وجل أما الســيد المضاف فيكون سيداً باعتبار المضاف إليه 

مثل: سيد بني فلان.

)تبــارك وتعالى( تبــارك: معناه كثرت بركاته وخيراتــه ويقول العلماء هذا 
الفعل لا يوصف به إلا الله عز وجل لأنه وصف خاص بالله تعالى.

)قلنا: وأفضلنا فضلاً( أي فضلك أفضل من فضلنا.

ڦ  ڦ  ڦ  )وأعظمنا طَولًا( أي أعظمنا شــرفاً وغنى، قال تعالى: ئي 
ئى ]غافر: 3[ أي ذي العظمة والغنى. ڄڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ 

)فقال: قولوا بقولكم أو بعض قولكم( 

قال الشــيخ ابن عثيمين : لم ينههم عن قولهم )أنت ســيدنا( بل 
أذن لهم بذلك فقال: )قولوا بقولكم أو بعض قولكم( لكن نهاهم أن يستجريهم 
الشــيطان فيترقوا من الســيادة الخاصة إلى الســيادة المطلقة لأن كلمة )سيدنا( 

سيادة خاصة مضافة. )السيد( عامة مطلقة.

)قولوا بقولكم( أي قولهم: أنت سيدنا أو أفضلنا ...

)أو بعض قولكم( يحتمل أن يكون شكاً من الراوي أو أنه من لفظ الحديث 
أي اقتصروا على بعض.

)ولا يســتجرينكم الشــيطان( أي لا يســتملينكم ويجذبنكم إلى أن تقولوا 
قولاً منكراً.

استجراه بمعنى جذبه وجعله يجري معه.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 355 برنامج دليل )4( 

والمــراد حمايــةُ التوحيد وســدُّ كل طريق يوصل إلى الشــرك وكلما عظم 
المنكر وكان الداعي إليه في النفوس أشد كانت الحماية فيه أعظم وباب الشرك 
حماه النبي صلى الله عليه وسلم حماية بالغة وســد كل طريق يمكن أن يوصل إليه لكونه أعظم 

الذنوب.

في هذا الحديث أن إطلاق لفظ الســيد على البشر مكروه ومخاطبته بذلك 
ينبغي سدها فلا يخاطب أحد بأن يقال له: أنت سيدنا على جهة الجمع وذلك 
لأن فيه نوع تعظيم من جهة المخاطبة يعني الخطاب المباشــر. والجهة الثانية 
من جهة استعمال اللفظ فالنبي صلى الله عليه وسلم سيد كما قال عن نفسه »أنا سيد ولد آدم ولا 
فخر« ولكن مخاطبته صلى الله عليه وسلم مع كونه سيداً كرهها لئلا تؤدي إلى ما هو أعظم من 
ذلك من تعظيمه والغلو فيه صلى الله عليه وسلم هذه مناســبة الحديث لهذا الباب مع كونه صلى الله عليه وسلم 
ســيد ولد آدم إلا أنه قال: »الســيد الله تبارك وتعالى« ففيه حماية التوحيد وسد 

الطرق الموصلة إليه ومنها طريق الغلو في الألفاظ.

وفي قوله: )ولا يستهوينكم الشيطان .....( أنه كره صلى الله عليه وسلم أن يواجهوه بالمدح 
فيفضي بهم إلى الغلو.



بــاب ما جاء في قول الله تعالى: )وما قدروا الله حق قدره 

والأرض جميعاً قبضته يوم القيامة( الآية.

ئى: الضميــر يعــود على المشــركين، أي: ما  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ٱ  قولــه: ئي 
عظموا الله حق تعظيمه حيث أشركوا به. ولو عظموه حق تعظيمه لما عبدوا غيره.

ئى أي الأرض على عظمها عند  ئو  ئو  ئە  ئە  ئا  قوله: ئي 
أهلها فهي قبضة الرحمن سبحانه يعني: في داخل قبضة الرحمن - جل وعلا - 
يوم القيامة، وكذلك السماوات مطويات كطي السجل في كف الرحمن - جل 
ئى ]الزمر: 67[ وقال  ئۆئۆ  ئۇ  ئۇ  وعلا - كما قال سبحانه هنا: ئي 

ڦ  ڦ  ڦ  ڤڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  في آية سورة الأنبياء: ئي 
ئى ڄڄ  ڄ 

ئى هــذا تنزيــه لــه عــن كل  ۅ  ۅ  ۋ  ۋ  ۇٴ  قولــه: ئي 
نقص وعيب، ومما ينزه عنه هذه الأنداد، ولهذا قال: »وتعالى«; أي: ترفع.

)عن ابن مسعود  قال: جاء حبر من الأحبار إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: 
يا محمد! إنا نجد أن الله يجعل السماوات على إصبع، والأرضين على إصبع، 
والشــجر علــى إصبع، والماء علــى إصبع، والثرى على إصبع، وســائر الخلق 
على إصبع، فيقول: أنا الملك. فضحك النبي صلى الله عليه وسلم حتى بدت نواجذه، تصديقاً 

ئە  ئا  ئا  ى  ى  ې  ې  لقول الحبر، ثم قرأ رسول الله صلى الله عليه وسلم: ئي 
ئى الآية( ئو  ئو  ئە 

قوله: »حبر«: الحَبْر: هو العالم الكثير العلم.

قوله: »إنا نجد«: أي: في التوراة.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 357 برنامج دليل )4( 

قوله: »فضحك النبي صلى الله عليه وسلم حتى بدت نواجذه تصديقا لقول الحبر«

فهذا إقرار من النبي صلى الله عليه وسلم لما قاله الحبر، ثم استشهد بالآية المتقدمة. 

والنواجذ جمــع ناجذ، قيل: إنها أقصى الأضــراس، وهي أربعة تنبت بعد 
البلــوغ، أي اســتغرق في الضحــك وبالغ فيه حتى بــدت، والمــراد المبالغة في 

الضحك، من غير أن يراد ظهور نواجذه.

وفيــه إثبات الأصابــع للرحمن جل وعلا، على ما يليــق بجلاله وعظمته، 
وفي الحديث: »القلب بين إصبعين من أصابع الرحمن »

)وفي رواية لمســلم: والجبال والشــجر على إصبع، ثــم يهزهن فيقول: أنا 
الملــك، أنــا الله. وفي روايــة للبخاري: يجعل الســماوات على إصبــع، والماء 

والثرى على إصبع، وسائر الخلق على إصبع( أخرجاه.

ولمســلم عــن ابن عمر مرفوعــا: )يطوي الله الســماوات يــوم القيامة، ثم 
يأخذهــن بيده اليمنى، ثم يقول: أنا الملك، أين الجبارون؟ أين المتكبرون؟ ثم 
يطوي الأرضين السبع ثم يأخذهن بشماله، ثم يقول: أنا الملك، أين الجبارون؟ 

أين المتكبرون(

وفيه إثبات اليمين لله عز وجل على ما يليق بجلاله وعظمته.

قولــه: »ثم يأخذهن بشــماله« هــذه اللفظــة مختلف فيها بيــن المحدثين، 
فمنهم من أثبتها، ومنهم من حكم عليها بالشذوذ، وقد روى مسلم أن الرسول 
صلى الله عليه وسلم قال: »المقسطون على منابر من نور على يمين الرحمن، وكلتا يديه يمين« 

وهذا يقتضي أنه ليس هناك يد شمال.

فعلــى القول بعد ثبــوت هذه اللفظــة فالأمر واضح، وعلــى القول بثبوتها 



358ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

فجمــع بينهما بعض العلماء بأن معنى )كلتا يديه يمين( أي كلاهما كاملة ليس 
فيها نقص، بخلاف المخلوق فإن يده اليســرى ناقصة عن اليمنى، فلإزالة هذا 
الوهــم قــال: كلتا يديه يمين. وفي رواية الترمذي 3368 قال آدم عليه الســام: 

)وكلتا يدي ربي يمين مباركة(.

وروي عن ابن عباس، قال: )ما السماوات السبع والأرضون السبع في كف 
الرحمن إلا كخردلة في يد أحدكم(.

قولــه: »إلا كخردلــة«: هي حبــة نبات صغيــرة جدا، يضرب بهــا المثل في 
الصغر والقلة، وهذا يدل على عظمته -ســبحانه-، وأنه - ســبحانه- لا يحيط 
به شيء، والأمر أعظم من هذا التمثيل التقريبي، لأنه تعالى لا تدركه الأبصار، 

ولا تحيط به الأفهام.

وقال ابن جرير: حدثني يونس، أنبأنا ابن وهب، قال: قال ابن زيد: حدثني 
أبي، قال: قال رســول الله صلى الله عليه وسلم: )ما الســماوات الســبع في الكرســي إلا كدراهم 

سبعة ألقيت في ترس(

 ، الكرســي: موضــع قدمــي الله تعالــى، هكــذا قــال ابــن عبــاس
والدراهــم: جمــع درهم، وهــو النقد من الفضــة، والترس: شــيء يحمل عند 

القتال يتقى به السيف والرمح ونحوهما.

)قال: وقال أبو ذر : ســمعت رســول الله صلى الله عليه وسلم يقول: )ما الكرسي في 
العرش إلا كحلقة من حديد ألقيت بين ظهري فلاة من الأرض(

قوله: »ما الكرســي في العرش«: أي: بالنســبة إليه، والعرش هو المخلوق 
العظيــم الذي اســتوى عليه الرحمن ولا يقــدر قدره إلا الله عــز وجل والمراد 

بالحلقة حلقة الدرع، وهي صغيرة وليست بشيء بالنسبة إلى فلاة الأرض.



ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 359 برنامج دليل )4( 

وفيه دلالة على عظم العرش بالنسبة إلى الكرسي.

وهذا الحديث يدل على عظمته عز وجل فيكون مناســبا لتفسير الآية التي 
جعلها المؤلف ترجمة للباب.

)وعــن ابن مســعود قال: )بين الســماء الدنيــا والتي تليها خمســمائة عام، 
وبين كل سماء خمسمائة عام، وبين السماء السابعة والكرسي خمسمائة عام، 
وبين الكرســي والماء خمســمائة عام، والعرش فوق الماء، والله فوق العرش، 
لا يخفــى عليه شــيء مــن أعمالكم(. أخرجه ابــن مهدي عن حماد بن ســلمه 
عــن عاصم عــن زر عن عبــدالله ورواه بنحوه عن المســعودي عن عاصم، عن 

أبي وائل، عن عبد الله. قاله الحافظ الذهبي ، قال: وله طرق(

قوله: »وعن ابن مسعود ... »: هذا الحديث موقوف على ابن مسعود، لكنه 
من الأشــياء التي لا مجال للرأي فيها، فيكون له حكم الرفع، لأن ابن مســعود 

 لم يعرف بالأخذ عن الإسرائيليات.

وفيــه إثبــات صفة العلــو لله عز وجل على مــا يليق بجلالــه وعظمته، فهو 
ســبحانه فوق جميع المخلوقات، مســتو على عرشــه بائن من خلقه، فله العلو 

الكامل من جميع الوجوه، علو القدر، وعلو القهر، وعلو الذات. 

)وعــن العباس بــن عبد المطلب  قــال: قال رســول الله صلى الله عليه وسلم: )هل 
تدرون كم بين الســماء والأرض؟( قلنا: الله ورسوله أعلم قال: )بينهما مسيرة 
خمســمائة ســنة، ومن كل سماء إلى ســماء مسيرة خمسمائة ســنة وكثف كل 
ســماء خمسمائة سنة، وبين الســماء الســابعة والعرش بحر بين أسفله وأعلاه 
كما بين الســماء والأرض، والله ســبحانه وتعالى فوق ذلك، وليس يخفى عليه 

شيء من أعمال بني آدم(. أخرجه أبو داود وغيره(



360ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ كتاب التوحيـد 

هذا الحديث يدل على علو الله وعظمته، وعظم مخلوقاته، وفيه التصريح 
بأن الله فوق خلقه على عرشه، بائن من خلقه، كما جاء بذلك الكتاب والسنة،

وهذه الأحاديث وما في معناها تدل على عظمة الله، وعظيم قدرته، وعظيم 
سلطانه، وقد تعرف إلى عباده بصفات كماله، وعجائب مخلوقاته، وكلها تدل 
علــى جلاله وعظمته، وأنه هو المعبود وحده، لا شــريك له في ربوبيته، ولا في 
إلهيته، وتدل على إثبات صفاته، كما وصف به نفســه، ووصفه به رســوله صلى الله عليه وسلم 

على ما يليق بجلاله وعظمته.

وختم الشيخ  هذا الكتاب بهذا الباب ليبين أن العباد إذا قدروا الله 
حق قدره، وعظموه حق تعظيمه فإنهم سيعبدونه وحده لا شريك له، ويطيعونه 

ويذلون له، وأن من لم يوحد الله عز وجل فذلك لعدم توقيره وتعظيمه لربه.

والله سبحانه وتعالى أعلم.

والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على سيدنا محمد وعلى آله 
وصحبه أجمعين.


