مركز شيخ الإسلام ابن تيمية الوقفى الريــــاض - حـــــــى سلطــانة



شرح كتاب

# القواعد الأربع

للإمام محمد بن عبد الوهاب - المتوقّ سنة ١٢٠٦ هـ - رحمه اللّه

















د. أحمد بن <mark>حمد الونيس</mark>

للشيخ:







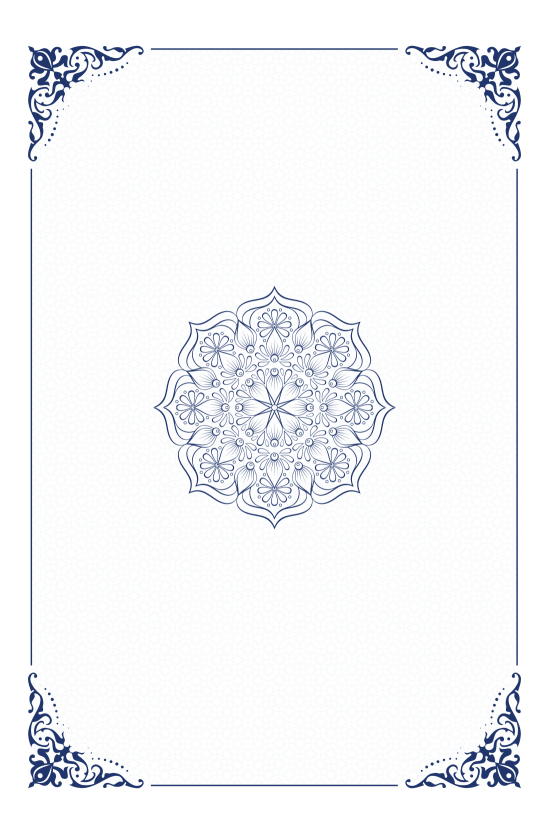
### شرح القواعد الأربع

لشيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب رَحْمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَىٰ

الشيخ د. أحمد بن حمد الونيس









#### شرح القواعد الأربع('') لشيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب رَحَمَدُ ٱلنَّهُ تَعَالَىٰ

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، أما بعد.

فهذه رسالة مختصرة من مؤلفات الإمام المجدد شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب رَحَمَهُ اللَّهُ تَعَالَى، المجدد لما اندرس من معالم الدين في النصف الثاني من القرن الثاني عشر الهجري، المتوفى سنة ٢٠٦ه.

وهي رسالة: القواعد الأربع.

<u>ښې</u>نې

وموضوعها هو معرفة التوحيد ومعرفة الشرك، وما هي القاعدة في التوحيد والقاعدة في التوحيد والقاعدة في السنة ومعرفة حال العرب ولم يأت بها الشيخ رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَ من عنده.

فمن فهم هذه القواعد سهل عليه معرفة الشرك الذي حذر الله تعالى منه.

وهذا والله من أهم المهمات، وأعظم ما تجب العناية به، فهو أهم من معرفة أحكام الصلاة والزكاة والصيام وسائر الأمور الدينية، لأن هذه العبادات لا تصح إذا لم تبن على التوحيد الخالص والعقيدة الصحيحة.

وهذه القواعد تعصم من حفظها وفهمها من أن يكون عنده تردد في مسألة الحكم على أهل الإشراك.

<sup>(</sup>۱) تنبيه: هذا الشرح مستفاد من عدة شروح لهذه الرسالة لأهل العلم جزاهم الله خيراً، ومن مراجع أخرى، ولم يُراعَ فيه التوثيق العلمي؛ لأن الغرض ابتداءً لم يكن لنشر هذا الشرح، وإنما تم إخراجه بهذه الصورة للتيسير على طلاب العلم في برنامج دليل، والله الموفق.

وكثير من المسلمين لم يفهموا هذه القواعد الأربع، ولذا التبس عليهم الأمر، فعبدوا القبور والأشجار والأحجار، وهم يحسبون أنهم على شيء، وذلك بسبب جهلهم بحقيقة التوحيد وحقيقة الشرك.

وقد اعتنى العلماء بهذه الرسالة، وشُرحت بعدة شروح مطبوعة، ومسموعة، وقد جرى عمل علمائنا أن هذه القواعد الأربع هي من أول ما يبدأ به طالب العلم من متون العقيدة.

والقواعد: جمع قاعدة وهي في اللغة أساس الشيء وأصله، حسياً كان أو معنوياً، فمِن الحسي قوله تعالى: ﴿وَإِذْ يَرُفَعُ إِبْرَهِمُ ٱلْقَوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْتِ ﴾ [البقرة: ١٢٧] فقواعد البيت هذه حسية ومنه قوله تعالى: ﴿فَأَتَى ٱللَّهُ بُنْيَانَهُم مِّنَ ٱللَّقَوَاعِدِ ﴾ [النحل: ٢٦].

وقد يراد بالقواعد القواعد المعنوية كقواعد الدين وأصوله وهذا المعنى هو المراد هنا.

#### قال المؤلف رَحِمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَى: (بسم الله الرحمن الرحيم)

بدأ المؤلف رَحْمُهُ اللهُ تعالى هذه الرسالة بالبسملة اقتداء بكتاب الله تعالى فإنه مبتدأ بالبسملة، واتباعا لسنة النبي علي كما في الصحيحين من كتابه علي لهرقل، فإنه مبتدأ بالبسملة.

وقوله: بسم. جار ومجرور متعلق بمحذوف، يقدر بفعل متأخر مناسب للمقام. فيكون التقدير هنا: بسم الله أكتب، أو أؤلف.

بسم الله: يعم كل اسم من أسماء الله تعالى؛ لأن «اسم» مفرد مضاف للفظ الجلالة، والمفرد المضاف يفيد العموم، فمعنى قوله بسم الله: أي بكل اسم من أسماء الله الحسنى.

والباء في: بسم الله: للاستعانة، أي أكتب مستعينا باسم الله، وقيل للمصاحبة أي أن اسم الله يصحبه من أول الفعل إلى آخره.

الله: لفظ الجلالة علم على الذات العلية لا يُسمَّى به غيره، وهو أعرف المعارف.

ومعناه: ذو الألوهية والعبودية على خلقه أجمعين.

والرحمن: اسم من أسماء الله تعالى لا يُطلَق على غيره، يدل على صفة الرحمة، وهذه الصفة كغيرها من صفات الله تعالى معلومة المعنى لنا، لكن الكيفية غير معلومة.

الرحيم: اسم لله تعالى، يدل على صفة الرحمة.

والفرق بين الرحيم والرحمن:

- أن الرحمن يدل على الرحمة العامة، والرحيم يدل على الرحمة الخاصة، لأن الله تعالى يرحم جميع العباد برحمته العامة، وأما الرحمة الخاصة فهي للمؤمنين كما قال تعالى: ﴿وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٤٣].

- وقيل: الرحمن يدل على الصفة، والرحيم يدل على الفعل، فالرحمن يعني ذو الرحمة الواسعة، والرحيم بمعنى الذي يرحم عبادة، ويوصل الرحمة إليهم.

#### (أسأل الله الكريم رب العرش العظيم . . . )

هـذا الدعـاء من الشيخ رَحْمَهُ اللهُ تَعَالَى يدل على نصحـه لطالب العلم، فهو يعلمه ويدعو له.

واستهل هذا الدعاء بالتوسل إلى الله تعالى بأسمائه وهو من التوسل المشروع، حيث توسل باسمي الكريم والرب.

(أن يتولاك في الدنيا والآخرة) أي يتخذك ولياً بالمحبة والهداية والتسديد والتوفيق والنصرة، وهذا معنى التولِّي في الدنيا.

ومعنى التولي في الآخرة فيكون بالرحمة والمغفرة والوقاية من النيران ودخول الجنة.

قال جل وعلا ﴿ٱللَّهُ وَلِيُّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ ﴾ [البقرة: ٢٥٧] وقال تعالى ﴿ذَالِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ مَوْلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ [محمد: ١١].

فإذا تولى الله عبده في الدنيا والآخرة أخرجه من ظلمات الشرك والكفر إلى نور الإيمان والعلم النافع والعمل الصالح، وسعد في دنياه وأخراه.

#### (وأن يجعلك مباركًا أينما كنت)

أي بأن يجعل فيك أسباب البركة كالعلم النافع والعمل الصالح فالعالم العامل مبارك والغني الصالح مبارك ونحو ذلك، قال جل وعلا ﴿وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَا كُنتُ﴾ [مريم: ٣١].

وهذا غاية المطالب أن يكون الإنسان مباركاً أينما كان، فيبارك له في علمه وعمله ورزقه وولده ونحو ذلك.

(وأن يجعلك ممن إذا أُعطي شكر، وإذا ابتُلي صبر، وإذا أذنب استغفر)

هـذا دعاء من الشيخ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى للمتعلم بأن يجعله الله تعالى مستوفياً مظاهر العبودية ومقاماتها، وهي ثلاث:

١- شكر النعمة عند العطاء، كما قال تعالى: ﴿ٱعۡمَلُوٓاْ ءَالَ دَاوُودَ شُكْرَا﴾ [سأ: ١٣].

وقال سبحانه: ﴿وَإِن تَشُـكُرُواْ يَرُضَـهُ لَكُمْ ﴾ [الزمر: ٧] وقال تعالى: ﴿وَالشَّكُرُواْ لِي وَلَا تَكُفُرُونِ ﴾ [البقرة: ١٥٢].

وشكر النعمة يكون بالقلب إقراراً واعترافا، وباللسان تحدثاً بالنعمة وحمدًا عليها، وبالجوارح عملاً بمرضاة المنعم سبحانه.

وهـذا بخلاف ما عليه بعض الناس إذا أعطوا النعمـة كفروها وأنكروها وصرفوها في غير طاعة الله عز وجل فصارت سبباً لشقاوتهم، قال سبحانه: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمُ لَيِن شَكَرْتُمُ لاَ زِيدَنَّكُم لَ وَلَيِن كَفَرْتُم إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴾ [إبراهيم: ٧].

٢- الصبر على البلاء والمصائب والمكروهات التي تنزل بالإنسان ابتلاءً
واختباراً من الله والواجب فيها الصبر، وهو حبس القلب عن التسخط والقنوط،
وحبس اللسان عن الشكوى، وحبس الجوارح عما ينافي الصبر.

قال سبحانه: ﴿وَٱصْبِرُ عَلَىٰ مَآ أَصَابَكَ ۗ إِنَّ ذَالِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾ [لقمان: ١٧]. وقال عز وجل: ﴿إِنَّمَا يُوَفَّى ٱلصَّبِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [الزمر: ١٠].

وقال سبحانه: ﴿وَبَشِرِ ٱلصَّبِرِينَ ۞ ٱلَّذِينَ إِذَآ أَصَبَتُهُم مُّصِيبَةُ قَالُوٓاْ إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ۞ أُوْلَنَبِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِّن رَّبِّهِمْ وَرَحْمَةُ ۖ وَأُوْلَنَبِكَ هُمُ ٱلْمُهُتَدُونَ ۞﴾ [البقرة: ١٥٥-١٥٧].

وعَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضَّالِللَّهُ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ، أَنَّهُ قَالَ: «عِظَمُ الْجَزَاءِ مَعَ عِظَمِ الْبَلَاءِ، وَإِنَّ اللهَ إِذَا أَحَبَّ قَوْمًا ابْتَلَاهُمْ، فَمَنْ رَضِيَ فَلَهُ الرِّضَا، وَمَنْ سَخِطَ فَلَهُ السُّخْطُ» رواه الترمذي ٢٣٩٦، وابن ماجه ٢٣١، وحسنه الألباني.

وليحذر المؤمن من فعل ما ينافي الصبر من الجزع، وشق الجيوب عند المصيبة وضرب الخدود، لورود النهي عنه ذلك.

ويدل لهاتين العبادتين الشكر والصبر حديث صُهَيْبِ رَضَيَالِيَّهُ قَالَ: قَالَ رَاللهُ عَلَيْكُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكِيُّ: «عَجَبًا لِأَمْرِ الْمُؤْمِنِ، إِنَّ أَمْرَهُ كُلَّهُ خَيْرٌ، وَلَيْسَ ذَاكَ لِأَحَدٍ إِلَّا

لِلْمُؤْمِنِ، إِنْ أَصَابَتْهُ سَـرَّاءُ شَـكَرَ، فَكَانَ خَيْرًا لَهُ، وَإِنْ أَصَابَتْهُ ضَرَّاءُ، صَبَرَ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ، وَإِنْ أَصَابَتْهُ ضَرَّاءُ، صَبَرَ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ» رواه مسلم ٢٩٩٩.

٣- الاستغفار عند الذنب: فكل بني آدم خطَّاء، والواجب على العبد إذا عصى أن يسارع إلى التوبة والاستغفار كما قال سبحانه: ﴿وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَعَلُواْ فَعَلُواْ فَعَلُواْ فَعَلُواْ اللَّهُ فَاسْتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ إِلَّا ٱللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَى مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٣٥].

#### (فإن هؤ لاء الثلاث عنوان السعادة)

أي من وجدت فيه هذه الأمور الثلاثة كان من أهل السعادة، لما فيها من معاني التوحيد والإقبال على الله تعالى، ومن حُرمها فهو شقى نسأل الله تعالى العافية.

#### اعلم أرشدك الله لطاعته)

كلمة (اعلم) يؤتى بها للاهتمام بما بعدها.

(أرشدك الله لطاعته) هذا دعاء من المؤلف للمتعلم مرة أخرى، وهو يدل على نصحه ومحبته. والرشد: هو العلم النافع والعمل والصالح.

#### (أن الحنيفية ملة إبراهيم)

أصل الحنيف المائل عن الشرك، المستقيم على التوحيد.

والله عز وجل قد أمر الناس باتباع ملة إبراهيم عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: ﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَا ٓ إِلَيْكَ أَنِ اتَّبِعُ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا ﴾ [النحل: ١٢٣].

وملة إبراهيم عَلَيْهِ ٱلصَّلاةُ وَٱلسَّلامُ فسرها المؤلف بقوله:

#### (أن تعبد الله وحده مخلصًا له الدين)

كما قال سبحانه: ﴿ وَمَآ أُمِرُوٓاْ إِلَّا لِيَعْبُدُواْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ حُنَفَآءَ ﴾ [البينة: ٥].

فلا بد في العبادة لله تعالى أن تكون خالصة له دون ما سواه بحيث لا يكون فيها شرك.

ثم ذكر الدليل على ذلك وهو قوله تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ﴾ [الذاريات: ٥٦].

أي الحكمة من خلقهم هي أن يعبدوا الله تعالى وحده لا شريك له، بدليل الحصر في الآية.

(فإذا عرفت أن الله خلقك لعبادته فاعلم أن العبادة لا تسمى عبادة إلا مع التوحيد، كما أن الصلاة لا تسمى صلاة إلا مع الطهارة، فإذا دخل الشرك في العبادة فسدت كالحدث إذا دخل في الطهارة)

هذا فيه أن من شروط صحة العبادة أن تكون خالصة لله تعالى، كما أن من شروط صحة الصلاة الطهارة فإذا دخل الشرك في العبادة أبطلها، كما أن الحدث يفسد الطهارة؛ لحديث أبي هُرَيْرَة رَضَالِلَهُ عَنْهُ عَنِ النّبِيِّ عَلَيْهِ، قَالَ: «لاَ يَقْبَلُ اللهُ صَلاَة أَحَدِكُمْ إِذَا أَحْدَثَ حَتَّى يَتَوَضَّاً» رواه البخاري ٢٢٥، ومسلم ٢٢٥.

وهذا هو الشرط الأول من شرطي قبول العبادة وهو الإخلاص، فالعبادة التي يخالطها الشرك تكون باطلة، وكذلك إذا عَبَدَ الله تعالى مخلصاً ثم أشرك بعد ذلك بطلت عبادته؛ لحبوط عمله بالشرك.

ودليل هذا الشرط قوله تعالى: ﴿لَيِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ ﴾ [الزمر: ٢٥] وقوله عز وجل: ﴿وَقَدِمُنَآ إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَكُ هَبَآءَ مَّنثُورًا ﴾ [الفرقان: ٢٣]

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِكُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنِ الشِّرْكِ، مَنْ عَمِلَ عَمَلًا أَشْرَكَ فِيهِ مَعِي غَيْرِي، تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ»

رواه مسلم ٢٩٨٥. والمعنى كما قال النووي في شرح مسلم ٢١٦/١١: (فمن عمل شيئا لي ولغيري لم أقبله، بل أتركه لذلك الغير، والمراد أن عمل المرائي باطل لا ثواب فيه، ويأثم به).

الشرط الثاني: المتابعة للرسول ﷺ، ودليله قوله تعالى: ﴿أَمْ لَهُمْ شُرَكَوُّا شَرَعُواْ لَهُم مِّنَ ٱلدِّين مَا لَمْ يَأْذَنُ بِهِ ٱللَّهُ ﴾ [الشورى: ٢١].

(كما قال تعالى: ﴿مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُواْ مَسَـجِدَ ٱللَّهِ شَلْهِدِينَ عَلَىٰ أَنفُسِهِم بِٱلْكُفُرِ أُوْلَتِهِكَ حَبِطَتْ أَعْمَلُهُمْ وَفِي ٱلتَّارِ هُمْ خَلِدُونَ ﴾ [التوبة: ١٧]).

أي: ما ينبغي و لا يليق ﴿لِلْمُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُواْ مَسَــجِدَ ٱللَّهِ ﴾ [التوبة: ١٧] بالعبادة، والصلاة، وغيرها من أنواع الطاعات، والحال أنهم شاهدون ومقرون على أنفسهم بالكفر، ومَن كان كذلك فأعماله حابطة باطلة؛ لانتفاء شرط قبولها وهو الإيمان والتوحيد، فدل على أن الشرك لا يُقبل معه عمل.

(فإذا عرفت أن الشرك إذا خالط العبادة أفسدها وأحبط العمل وصار صاحبه من الخالدين في النار)

فالشرك إذا خالط العبادة ترتب عليه عدة أمور:

يُفسد العبادة، فتبطل، وتُردُّ على صاحبها، كما تقدم في الحديث القدسي: «أنا أغنى الشركاء عن الشرك ...»

ويحبط أعمال هذا المشرك، كما في قوله تعالى: ﴿لَبِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ ﴾ [الزمر: ٦٥] وقال سبحانه: ﴿وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٨]

ويستحق الخلود في النار، كما في قوله جل وعلا: ﴿وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ فِكَذَّبُواْ فِكَذَّبُواْ فِكَايَتِنَا أُوْلَيِكَ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ خَلِدِينَ فِيهَا ۗ وَبِئُسَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [التغابن: ١٠] وقال

سبحانه: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَعَنَ ٱلْكَلْفِرِينَ وَأَعَدَّ لَهُمْ سَعِيرًا ۞ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَدَا ۖ لَا يَجِدُونَ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا ۞﴾ [الأحزاب: ٦٤-٦٥].

(عرفت أن أهم ما عليك معرفة ذلك لعل الله أن يُخلِّصك من هذه الشبكة وهي الشرك بالله الذي قال الله تعالى فيه: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ [النساء: ٤٨])

لا شك أن أهم ما يجب على المرء معرفته في التوحيد الذي به نجاته، ومعرفة الشرك الذي من وقع فيه ومات عليه فقد هلك، وخسر خسرانا مبينا؛ لأن الشرك هو الذنب الذي لا يغفره الله تعالى لمن مات عليه، أما ما دونه من كبائر الذنوب ففاعلها واقع تحت مشيئة الله تعالى إن شاء عذبه بعدله، وإن شاء غفر له برحمته وفضله.

#### (وذلك بمعرفة أربع قواعد ذكرها الله جل وعلا في كتابه)

فهذه القواعد لم يأت بها الشيخ محمد بن عبد الوهاب رَحْمَهُ اللهُ تَعَالَى من عنده، بل هي قواعد لها أدلتها من كتاب الله تعالى، وهذه طريقة الشيخ رَحْمَهُ اللهُ تَعَالَى في رسائله وكتبه أنه يعتني بالاستدلال لما يقرره من الكتاب والسنة والأدلة المعتبرة، ففي هذه الرسالة المختصرة ذكر ستة عشر دليلا، منها خمس عشرة آية، وحديث واحد.



#### (القاعدة الأولى:

أن تعلم أن الكفار الذين قاتلهم رسول الله على مقرون أن الله هو الخالق الرازق المحيى المميت المدبر لجميع الأمور، ولم يدخلهم ذلك في الإسلام، والدليل قوله تعالى: ﴿قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَمَن يُخْرِجُ ٱلْمَيّتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيّتِ مِنَ ٱلْحَيِّ وَمَن يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا تَتَقُونَ ﴾ [يونس: ٣١]).

معنى هذه القاعدة أن توحيد الربوبية وهو إفراد الله تعالى بأفعاله من الخلق والرزق والتدبير والملك ونحو ذلك لا يكفي وحده للدخول في الإسلام، والنجاة من الخلود في النار، بل لا بد معه من توحيد الألوهية وتوحيد الأسماء والصفات، بدليل أن كفار قريش الذين قاتلهم النبي على كانوا مقرين بربوبية الله جل وعلا، وأنه الخالق المالك المدبر، ومع ذلك لم ينفعهم هذا الإقرار وحده، ولم ويدخلهم في الإسلام بل قاتلهم رسول الله على واستباح دمائهم وأموالهم، والدليل على إقرارهم بالربوبية الآية التي ذكرها الشيخ رَحَمُدُاللَّهُ تَعَالَى، ويدل لذلك أيضا قوله تعالى: ﴿ وَلَيِن سَالَتُهُم مَّنُ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَ وَلَيْنِ سَالَتُهُم مَّنُ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالأَرْضَ لَيَقُولُنَ خَلَقَهُنَ الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ [الزخرف: ٩].

فدل هذا على أن التوحيد ليس هو الإقرار بالربوبية فقط، وأن الشرك ليس هو الشرك في الربوبية إلا قليل هو الشرك في الربوبية فقط، بل إنه ليس هناك أحد أشرك في الربوبية إلا قليل جداً كفرعون فشركه في الربوبية شرك تعطيل كما أخبر الله تعالى عنه في قوله: ﴿فَقَالَ أَنَا رَبُّكُمُ ٱلْأَعْلَى ﴾ [النازعات: ٢٤].

وعلماء الكلام يقولون إن التوحيد هو الإقرار بتوحيد الربوبية، ويقررون

ذلك في عقائدهم، فيقولون التوحيد هو أن الله تعالى واحد في ذاته لا قسيم له، واحد في صفاته لا شبيه له، واحد في أفعاله لا شريك له. وهذا هو توحيد الربوبية، وهذا الاعتقاد منهم غلط، فمن اعتقد هذا الاعتقاد ما زاد على اعتقاد كفار قريش شيئاً.



#### (القاعدة الثانية:

#### أنهم يقولون ما دعوناهم وتوجهنا إليهم إلا لطلب القربة والشفاعة ...)

معنى هذه القاعدة أن المشركين لم يشركوا في الربوبية وإنما أشركوا في الألوهية فهم لم يقولوا إن هذه الآلهة تخلق وتنفع وتضر وترزق ..... إلخ، وإنما توجهوا لغير الله تعالى ودعوهم لأجل أمرين:

١- أن يقربهم هؤلاء المعبودون إلى الله تعالى، كما قال سبحانه: ﴿وَٱلَّذِينَ اللّهِ تَعَالَى ، كما قال سبحانه: ﴿وَٱلَّذِينَ اللّهَ وَلُهُى ﴿ الزمر: ٣] والمراد التَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ۚ أُولِيآ ءَ مَا نَعْبُدُهُم إِلّا لِيُقَرِّبُونَاۤ إِلَى ٱللّهِ زُلُفَى ﴾ [الزمر: ٣] والمراد بالزلفي أي القربي، فغرضهم من عبادة هذه الآلهة أن تكون الآلهة سببا يقربهم إلى الله تعالى، ونيل المنزلة عنده، ومع ذلك فقد كفرهم الله في آخر الآية فقال: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ كَذِبُ كَفّارُ ﴾ [الزمر: ٣].

٢- أن يشفعوا لهم عند الله تعالى كما في قول تعالى: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَنَوُلَآءِ شُفَعَتُونًا عِندَ ٱللّهَ قُلُ أَتُنبَّونَ ٱللّهَ إِمَا لَا يَعْلَمُ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضَ سُبْحَنهُ و وَتَعْلِلَ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [يونس: ١٨].

وقوله: ﴿شُلِفَعَرَوُنَا﴾ [يونس: ١٨] الشفعاء: جمع شفيع، وهو من يتوسط لشخص عند آخر لجلب نفع أو دفع ضر.

والمعنى أن هؤ لاء الكفار يعبدون هذه الآلة لأجل أن تشفع لهم عند الله تعالى، وتطلب من الله تعالى لهم ما يريدون من جلب نفع أو دفع ضر؛ لأن هذه الآلهة مقربة عند الله تعالى، والله لا يردُّ شفاعتهم، كما يزعمون.

فهم كانوا يعبدون هذه الآلهة لا على أنها آلهة استقلالاً، أي لم يكونوا يطلبون منها قضاء حوائجهم؛ لأنهم يقرون بأنها لا تنفع ولا تضر، وإنما كانوا يعبدونها على أنها تقربهم إلى الله تعالى، وتشفع لهم عنده في حوائجهم.

فهذه عقيدة المشركين الذي كفرهم رسول الله ﷺ، فكل من اعتقد هذا الاعتقاد من المتأخرين فهو مشرك، كما هو الحال في كثير من عباد القبور.

وقول الشيخ رَحْمَهُ اللهُ تَعَالَى في هذه القاعدة: (ما دعوناهم وتوجهنا إليهم) المراد بالدعاء ما يشمل دعاء العبادة والمسألة.

فدعاء العبادة:

و دعاء المسألة:

وهذه القاعدة فيها رد على من زعم أن الشرك أن تعبد من تعتقد فيه الربوبية، فعنده أن الاستغاثة بالصالحين تجوز ما دام المستغيث بهم لا يعتقد فيهم الربوبية، بل يعتقد أنه لا يملك نفعاً ولا ضراً، فهذا عنده ليس بشرك فبين الشيخ في هذه القاعدة أن كفار قريش لم يكونوا يعتقدون في آلهتهم النفع والضر استقلالاً وإنما صرفوا لها العبادة لأجل القربة والشفاعة فكانوا بذلك مشركين. \_

(والشفاعة شفاعتان شفاعة منفية، وشفاعة مثبتة، فالشفاعة المنفية ما كانت تطلب من غير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله ....)

أراد الشيخ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى أن يبين أن دعاء هؤ لاء المشركين لآلهتهم وطلبهم الشفاعة منها مع كونه شركا فإنه أيضاً لا ينفعهم، ولا يحصل به مقصودهم من الشفاعة.

والشفاعة هَيَ التَّوسُّطُ للغيرِ بجلبِ منفعةٍ لَهُ، أو دفعِ مضرَّةٍ عنْهُ، وهِيَ على نوعينِ:

١- شفاعةُ منفيةٌ باطلةٌ لا تنفعُ أصحابَها، وهي ما يزعمُهُ المشركونَ مِنْ شفاعةِ آلهتِهِمْ لهمْ عندَ اللهِ عزَّ وجلَّ، فهذِهِ الشفاعةُ قالَ اللهُ تعالى فيها: ﴿فَمَا تَنفَعُهُمْ شَفَاعَةُ ٱلشَّلِ فِعِينَ ﴾ [المدثر: ٤٨]، والآية التي ذكرها الشيخ رَحمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَى:

﴿يَآأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ أَنفِقُواْ مِمَّا رَزَقَنَكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمُ لَّا بَيْعُ فِيهِ وَلَا خُلَّةُ وَلَا شَفَاعَةُ وَٱلْكَفِرُونَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٥٤].

والشفاعة المنفية هي ما كانت تطلب من غير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله.

ويدخلُ في الشفاعةِ المنفيَّةِ طلبُ الشفاعةِ مِن الأمواتِ فإنَّها شفاعةٌ باطلةٌ لا تنفعُ؛ لأنَّ الله تعالى لا يرضى عنْ أصحابِها، ولا يأذنُ بالشفاعةِ لهمْ.

٢- الشفاعةُ المثبتةُ، التي تنفعُ أصحابَها، قال الشيخ رَحْمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَى: (وهي التي تُطلب من الله) لأن الشفاعة مِلْكُ للهِ عزَّ وجلَّ، وإذا كانتْ مِلْكًا لهُ سبحانَهُ، فلا تُطلب من الله) لأن الشفاعة مِلْكُ للهِ عزَّ وجلَّ، وإذا كانتْ مِلْكًا لهُ سبحانَهُ، فلا تُطلَبُ إلا مِنهُ، كما قالَ سبحانَهُ: ﴿أَمِ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ شُفَعَآءَ قُلُ أَولَوْ كَانُواْ لَا يَمْلِكُونَ شَيْعًا وَلَا يَعْقِلُونَ ٤٣ قُل لِّلَهِ ٱلشَّفَاعَةُ جَمِيعًا ﴾ [الزمر: ٤٤، ٤٤]

٣- فالمشروعُ أَنْ يقولَ العبدُ: اللهمَّ شَفِّعْ فيَّ رسولَكَ محمداً عَلَيْكَ اللهمَّ شَفِّعْ فيَّ رسولَكَ محمداً عَلَيْكَ اللهمَّ شَفِّعْ فيَّ ملائكتَكَ وعبادَكَ الصالحينَ، فتُطلَبُ الشفاعةُ مِن اللهِ تعالى الذي يَمْلِكُهَا.

#### | (والشافع مكرمٌ بالشفاعة)

وإكرامه سبحانه للشافع من وجهين:

١ - إكرام الشافع بقبول شفاعته.

٢- ظهور جاهه وشرفه عند الله تعالى.

(والمشفوع له من رضي الله قوله وعمله بعد الإذن كما قال تعالى: ﴿مَن ذَا اللَّذِي يَشُفَعُ عِندَهُ وَ إِلَّا بِإِذْنِهِ ﴾ [البقرة: ٥٥٠])

الشفاعة لا تكونُ إلا لأهل التوحيدِ، الذينَ رَضَالِكُ عَنْهُم، ولا تكونُ إلا بعدَ إِذْنِ اللهِ تعالى اللهُ تعالى: ﴿ وَكَم

مِّن مَّلَكٍ فِي ٱلسَّمَوَٰتِ لَا تُغُنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيُّا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَآءُ وَيَرْضَى ﴾ [النجم: ٢٦]، الإذن للشافع أن يشفع، والرضى عن المشفوع له.

وقال سبحانه: ﴿مَن ذَا ٱلَّذِي يَشُلْفَعُ عِندَهُ ۚ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۗ [البقرة: ٢٥٥] وقال تباركَ وتعالى: ﴿يَوْمَبِذِ لَا تَنفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَانُ وَرَضِيَ لَهُ و قَوْلَا ﴾ [طه: ٢٠٩].

والشفاعة هي طلب الدعاء، وإذا كانت الشفاعة هي الطلب صارت الشفاعة من أنواع الدعاء فصار فيها دعوة غير الله تعالى وهو من الشرك الأكبر، فطلب الشفاعة من غير الله تعالى فيما لا يقدر عليه إلا الله — يعني من الأموات ونحو ذلك — فإنها شرك أكبر لأنها دعاء والدعاء يجب أن يكون خالصًا لله تعالى.

والمقصود بنفي الشفاعة أي منع حصولها وهي التي يطلب فيها من غير الله تعالى شيء لا يقدر عليه إلا الله.

وكذلك يدخل في الشفاعة المنفية الشفاعة لمن لم يأذن الله في الشفاعة له كالكفار والمشركين، وكذلك يدخل فيها الشفاعة ممن لم يأذن الله له بالشفاعة.

فالشفاعة المثبتة لا بد فيها من شرطين:

١ - الإذن للشافع أن يشفع كما في الآية المتقدمة.

٢- الرضى عن المشفوع له، كما قال تعالى: ﴿ وَلَا يَشُفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَضَى ﴾ والله جل وعلا لا يرضى إلا عن أهل التوحيد كما في حديث أبي هريرة رَضَوَاللّهُ عَنْهُ في الصحيح حينما سأل النبي عَلَيْهُ فقال يا رسول الله من أحق الناس بشفاعتك يوم القيامة؟ قال: «لقد علمت ألا يسألني أحد قبلك لما أعلم من حرصك على الحديث، أسعد الناس بشفاعتي يوم القيامة من قال لا إله إلا الله خالصاً من، قلبه أو نفسه».

وفي هذه القاعدة من الفوائد أن النية الطيبة لا تكفي وحدها بل لا بد معها من الاتباع لما جاء به النبي عليه وذلك أن هؤلاء المشركين كانوا يريدون القربة إلى الله عز وجل بطريق طلب الشفاعة الشركية فلم ينتفعوا بها بل كان ذلك سبباً لشركهم.



#### (القاعدة الثالثة:

أن النبي على أناس متفرقين في عبادتهم، منهم من يعبد الشمس والقمر، ومنهم من يعبد الملائكة، ومنهم من يعبد الأنبياء والصالحين، ومنهم من يعبد الأشجار والأحجار، وقاتلهم رسول الله على ولم يفرق بينهم)

أراد المؤلف رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى بهذه القاعدة أن يبين أن الشرك هو صرف العبادة لغير الله تعالى كائناً من كان، سواء أكان مَن صرفت له العبادة من الملائكة أم الأنبياء أم الصالحين أم الأشجار أم الأحجار أم الشمس أم القمر، أم غيرهم، وذلك لعموم قوله تعالى: ﴿وَاعْبُدُواْ اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ مَ سَياعًا ﴾ [النساء: ٣٦] فكلمة ﴿شَيْعًا ﴾ [النساء: ٣٦] نكرة في سياق النهي، فتعم كل شيء يُشرك به مع الله تعالى.

ومما يدل على بطلان الشرك أن أهله متفرقون لا يجتمعون على معبود واحد كما قال سبحانه: ﴿ عَأَرْبَابُ مُّ تَفَرِّقُونَ خَايَرُ أَمِ ٱللَّهُ ٱلْوَاحِدُ ٱلْقَهَّارُ ﴾ [يوسف: ٣٩] بخلاف أهل التوحيد فهم يعبدون رباً واحداً لا شريك له لكونهم يسيرون على أصل صحيح مستقى من النصوص الشرعية أما أهل الشرك فهم يتبعون أهوائهم ولهذا ضلوا عن الصراط المستقيم.

فالنبي على أيس أناس من المشركين متفرقين في معبوداتهم، ومع ذلك قاتلهم جميعًا ولم يفرق بينهم، حيث قاتل كفار قريش الذين عبدوا الأصنام، وقاتل اليهود الذين يعبدون عزيراً، وقاتل النصارى الذين يعبدون المسيح نبي الله عَلَيْوالسَّلَام، وقاتل من عبد الأولياء والملائكة عَلَيْهِمالسَّلَام، واستباح دماءهم وأموالهم.

## (والدليل قوله تعالى: ﴿وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ كُلُّهُ وَلِلْمَالِ: ٣٩]) لِلَّهِ ﴾ [الأنفال: ٣٩])

هـذا دليـل على قتـال المشـركين جميعـاً من غيـر تفريق بينهم بحسب معبوداتهم؛ لأنه سبحانه قال: ﴿وَقَتِلُوهُمْ ﴾ [الأنفال: ٣٩] والضمير يعود على من أشرك مع الله تعالى كائناً من كان.

وقول عالى: ﴿حَقَىٰ لَا تَكُونَ فِتُنَةُ ﴾ [الأنفال: ٣٩] الفتنة هنا الشرك، أي حتى لا يكون شرك، وكلمة (شرك) نكرة في سياق النفي فتفيد العموم، أي حتى لا يوجد شرك، سواء كان الشرك بالأولياء أو بالأحجار والأشجار أو بالشمس والقمر أو بغير ذلك لأنه يصدق على الجميع أنه شرك.

وقول عالى: ﴿وَيَكُونَ ٱلدِّينُ كُلُّهُ لِللَّهِ ﴾ [الأنفال: ٣٩] أي تكون العبادة لله وحده، لا يشاركه فيها أحد كائناً من كان.

وهذه القاعدة فيها ردُّعلى مَن يقول: إن الشرك هو عبادة الأصنام والأحجار والجمادات فقط، فالذي يعبد رجلاً صالحاً أو ملكاً لا يكون ذلك منه شركا، والذين يتقربون أصحاب القبور بأنواع العبادات ليسوا مشركين؛ لأن الكفار الذين قاتلهم رسول الله عَيْنَ هم عُبِّاد الأصنام، فردَّ الشيخ رَحَمُ اللَّهُ عَالَى عليهم بهذه القاعدة؛ ليبين بطلان ذلك، وأنه لا فرق بين من يعبد الأصنام ومن يعبد الصالحين والملائكة وغيرهم.

(ودليل الشمس والقمر قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ عَايَتِهِ ٱلَّيْلُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلشَّمْسِ وَالقَمرُ وَٱلشَّمْدِ وَٱلسَّجُدُواْ لِلَّهِ ٱلَّذِي خَلَقَهُنَّ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ وَٱلْقَمَرُ ۚ لَا تَعْبُدُونَ ﴾ [فصلت: ٣٧])

دلت هذه الآية على أن عبادة الشمس والقمر موجودة في زمن النبي عَلَيْق،

وأن هناك من يعبدها، ولهذا نهى النبي على عن الصلاة عند طلوع الشمس وعند غروبها؛ سداً لذريعة عبادتها؛ لأن هناك من يسجد لها عند طلوعها وعند غروبها، فنهينا عن مشابهتهم في ذلك، وإن كنا نصلي لله تعالى، سداً لذريعة الشرك، والنبي على جاء بالنهي عن الشرك وعن ذرائعه التي توصل إليه.

(ودليل الملائكة قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَحُشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَتِيِكَةِ اللهَ الملائكة قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَحُشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَتِيِكَةِ اللهَ الْمَالَةُ عَبُدُونَ اللهُ عَبُدُونَ اللهُ عَبُدُونَ اللهُ الل

أي أن الله عز وجل يجمع الكفار، ثم يقول للملائكة عَلَيْهِمُ السَّلَامُ: أهؤلاء إياكم كانوا يعبدون في الدنيا؟ فتتبرأ منهم الملائكة عَلَيْهِمُ السَّلَامُ، وينزهون الله تعالى عن الشرك، ويقولون: ﴿بَلُ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ٱلْجِنَّ ﴾ [سبأ: ٤١] أي يطيعون الشياطين، الذين زينوا لهم عبادة الملائكة ﴿أَكْثَرُهُم بِهِم مُّؤُمِنُونَ ﴾ [سبأ: ٤١] أي مصدقون للشياطين.

ودلت الآية على وجود من يعبد الملائكة عَلَيْهِمُالسَّكَمُ.

وفي الدرر السنية (٢/ ١٠٠) كان من العرب - وهم بنو ملح - من يتعلق بالملائكة يطلبون شفاعتهم.

وفي بعض نسخ هذه الرسالة:

(ودليل الملائكة قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَأْمُرَكُمْ أَن تَتَّخِذُواْ ٱلْمَلَنْبِكَةَ وَٱلنَّبِيَّانَ أَرْبَابًا ﴾ [آل عمران: ٨٠])

أي أنه سبحانه لا يأمركم بعبادة غير الله تعالى لا نبي مرسل ولا ملك مقرب، فدل على أن من الناس من اتخذ النبيين والملائكة أربابا من دون الله عَزَّقَعَلَ.

(ودليل الأنبياء قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَعِيسَى اَبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ التَّخِذُونِي وَأُمِّى إِلَهَيْنِ مِن دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَننَكَ مَا يَكُونُ لِيٓ أَنْ أَقُولَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمِّى إِلَهَيْنِ مِن دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَننَكَ مَا يَكُونُ لِيٓ أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقِّ ﴾ [المائدة: ١١٦]).

فتبرأ عَلَيْهِ السَّلَمُ من عبادتهم له ولأمه، وفيه دليل على وجود من يعبد الأنبياء عليهم والسلام والصالحين، لأن أمه مريم بنت عمران رحمها الله تعالى ليست نبيه، وإنما من الصالحات، ومن خير النساء.

فالنصارى كانوا يقولون: إن الله ثالث ثلاثة. تعالى الله عن قولهم علوا عظيما. فجعلوا المستحقين للعبادة ثلاثة: الله عز وجل، وعيسى عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، وأمه مريم رحمها الله تعالى.

(ودليل الصالحين قوله تعالى: ﴿قُلِ الْدُعُواْ الَّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِهِ - فَلَا يَمْلِكُونَ كَشُفَ الضُّرِ عَنكُمْ وَلَا تَحُويلًا ۞ أُوْلَتَبِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَى يَمْلِكُونَ كَشُفَ الضُّرِ عَنكُمْ وَلَا تَحُويلًا ۞ أُوْلَتَبِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقُرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ وَإِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَعْدُورًا ۞ [الإسراء: ٥٦ - ٥٧])(١).

قيل نزلت هذه الآية فيمن يعبد عيسى وعزيراً والملائكة عَلَيْهِمُالسَّلَامُ، فأخبر سبحانه وتعالى أن المسيح وعزيراً والملائكة عَلَيْهِمُالسَّلَامُ كلهم عباد لله، يتقربون إليه ويرجون رحمته ويخافون عذابه، فهم محتاجون إلى الله تعالى مفتقرون إليه فدل على أنهم لا يصلحون لأن يكونوا آلهة تعبد من دون الله؛ لأنهم بشريدعون الله تعالى ويرجون رحمته ويخافون عذابه.

ذكر ابن كثير في التفسير عن ابن عباس رَضَالِتَهُ عَنْهُمَا فِي قوله ﴿ أُوْلَتِ إِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ

<sup>(</sup>١) في بعض نسخ هذه الرسالة: (ودليل الصالحين قوله تعالى: ﴿أُوْلَتَبِكَ ٱلِذَّينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَى رَبِّهُمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ و وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ﴿ ).

يَبْتَغُونَ إِلَىٰ رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ ﴾ [الإسراء: ٥٧] قال: كان أهل الشرك يقولون نعبد الملائكة والمسيح وعزيراً وهم الذين يدعون، يعني الملائكة والمسيح وعزيراً.

والقول الثاني: أن سبب نزولها ما رواه ابن مسعود رَضَيَلِتُهُ عَنْهُ: ﴿ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَى رَبِهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ ﴾ [الإسراء: ٥٧] قَالَ: ﴿ نَزَلَتْ فِي نَفَرٍ مِنَ الْعَرَبِ كَانُوا يَعْبُدُونَ يَفُر مِنَ الْعَرَبِ كَانُوا يَعْبُدُونَ فَلَا إِنْسُ الَّذِينَ كَانُوا يَعْبُدُونَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ وَالْإِنْسُ الَّذِينَ كَانُوا يَعْبُدُونَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ، فَنَزَلَتْ : ﴿ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ إِلَى رَبِهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ ﴾ [الإسراء: ٥٧]. رواه البخاري ٤٧١٤، ومسلم ٣٠٣٠، واللفظ له.

فهـؤلاء الذين كانوا يُعبدون من دون الله أسـلموا وصاروا يتقربون إلى الله تعالى بالطاعة ويرجون رحمته ويخافون عذابه فهم محتاجون لربهم فقراء إليه فلا يستحقون شيئًا من العبادة.

وعزير مختلف فيه، هل هو نبي أو لا؟ قال ابن كثير في البداية والنهاية ٢/ ٣٨٩: (الْمَشْهُورُ أَنَّ عُزَيْرًا نَبِئِي مِنْ أَنْبِيَاءِ بَنِي إِسْرَائِيلَ، وَأَنَّهُ كَانَ فِيمَا بَيْنَ دَاوُدَ وَسُلَيْمَانَ، وَبَيْنَ زَكَرِيَّا وَيَحْيَى).

وعليه فيكون الاستدلال بالآية على القول الأول أن الأنبياء والملائكة عليهم الصلاة والسلام هم أصلح الخلق، فيصح الاستدلال بها على عبادة الصالحين، ويمكن أن يكون الاستدلال بها من جهة أن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، فهي تعم كل من عُبد من دون الله تعالى ممن يرجو الله ويدعوه ويخاف عذابه، فيدخل في ذلك الصالحون من غير الأنبياء عَلَيْهِمُ السَّلَامُ.

ومما يدل على وجود عبادة الصالحين ما تقدم من عبادة النصارى لمريم رحمها الله تعالى، وما سيأتي من عبادة المشركين للات، وهو رجل صالح كان يلت السويق للحاج.

ومعنى قوله: ﴿يَبْتَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ ﴾ [الإسراء: ٥٧] أي يتقربون إليه بالطاعة.

والوسيلة في اللغة: الشيء الذي يوصل إلى المقصود. فالذي يوصل إلى رضى الله تعالى وجنته هو الوسيلة المشروعة.

أما أهل الشرك فقالوا: إن الوسيلة هي أن تجعل بينك وبين الله واسطة من الأولياء والصالحين والأموات ليقربوك إلى الله تعالى ويرفعوا حاجاتك إليه كما في قوله تعالى عنهم: ﴿مَا نَعْبُدُهُمْ إِلّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى ٱللّهِ زُلْفَى ﴾ [الزمر: ٣] كأن الله تعالى لا يعلم بحاجة عباده إلا عن طريق هؤلاء الوسطاء أو كأنه تعالى وتقدس بخيل لا يعلم بحاجة عباده أيكح عليه بالوسطاء - تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً - واتخاذ الوسائط على هذا المفهوم وسيلة شركية وهي التي علواً كبيراً - واتخاذ الوسائط على هذا المفهوم وسيلة شركية وهي التي اتخذها المشركون من قبل كما قال الله تعالى: ﴿وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ مَا لَا يَضُرُّهُ مَ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَنَوُلَاءِ شُمنَ عَمّا يُشْرِكُونَ ﴾ [يونس: ١٨]. لا يَعْلَمُ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلأَرْضَ سُبْحَانَهُ و وَتَعَلَى عَمّا يُشْرِكُونَ ﴾ [يونس: ١٨].

(ودليل الأحجار والأشجار قوله تعالى: ﴿أَفَرَءَيْتُمُ ٱللَّتَ وَٱلْعُزَّىٰ ۞ وَمَنَوْةَ ٱلْأُخْرَىٰ ۞﴾ [النجم: ١٩-٢]).

أَفَرَأَيْتُمُ: استفهام المرادبه الاستخفاف والاستهجان بهذه الأصنام والمعنى: أخبروني ما شأنها وما حالها.

اللَّاتَ: قرأ الجمهور بتخفيف التاء، وعليه فيكون مشتقاً من الإله، فهم سموا اللات من اسم الله تعالى (الإله)

واللاتّ بالتشديد قرأ بها ابن عباس رَضَالِتُهُ عَنْهُا وغيره فتكون اسم فاعل من اللت.

واللات صخرة بيضاء منقوش عليها بيت بالطائف له أستار وسدنة وحوله فناء معظم عند ثقيف وهم أهل الطائف.

وقال ابن عباس: كان رجلاً يلت السويق للحاج فلما مات عكفوا على قره (١).

ولا منافاة بين القولين فإنهم عبدوا الصخرة والقبر تألهاً وتعظيماً.

وقيل: إنه كان يلت السويق عند صخرة فلما مات عبدت ثقيف تلك الصخرة إعظاماً لصاحب السويق.

والعزَّى: شـجرة أو شـجرات من السَّلَم عليها بناء أو أستار بمكان يقال له نخله بين مكة والطائف كانت قريش تعظمها وهي مشتقة من اسم الله العزيز، وفيها شياطين يكلمون الناس ويظن الجهال أن هذه الشجرات هي التي تكلمهم.

ومناة: صخرة كبيرة كانت بالمشلَّل عند قُديد بين مكة والمدينة وكانت خزاعة والأوس والخزرج يعظمونها ويُهلون منها للحج، وهي مشتقة من اسم الله تعالى المنان، وقيل لكثرة ما يُمنى أي يراق عندها من الدماء للترك ما.

وقوله: ﴿ وَمَنَوٰةَ ٱلثَّالِثَةَ ٱلْأُخْرَىٰ ﴾ [النجم: ٢٠] أي المتأخرة الذميمة الحقيرة.

ولما فتح رسول الله عَيَّالَةُ مكة أرسل المغيرة وأبا سفيان رَضَالِلَهُ عَنْهُمَا إلى اللات فهدماها، وأرسل خالد بن الوليد رَضَالِلَهُ عَنْهُ إلى العزى فهدمها وقطع الأشجار، وأرسل علياً رَضَالِلَهُ عَنْهُ إلى مناة فهدمها.

فهذه الآية فيها دليل على وجود من يعبد الأشجار والأحجار.

<sup>(</sup>١) في صحيح البخاري (٤٨٥٩) عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضَالِلَهُ عَنْهَا، فِي قَوْلِهِ: ﴿ٱللَّتَ وَٱلْعُزَّىٰ﴾: «كَانَ اللَّاتُ رَجُلًا يَلُتُ سَوِيقَ الحَاجِّ».

ثم ذكر الشيخ رَحْمَهُ اللهُ تَعَالَى حديث أبي واقد الليثي رَضَالِلهُ عَنْهُ قال: خرجنا مع النبي عَلَيْ إلى حنين ونحن حدثاء عهد بكفر، وللمشركين سدرة يعكفون عندها وينوطون بها أسلحتهم، يقال لها: ذاتُ أنواط، فمر رنا بسدرة، فقلنا: يا رسول الله اجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط. فقال رسول الله عَلَيْ: «الله أكبر، إنها السنن، قلتم والذي نفسي بيده كما قالت بنو إسرائيل لموسى: ﴿الله أكبر، إنها السنن، قلتم والذي نفسي بيده كما قالت بنو إسرائيل لموسى: ﴿الله أَكبر، إنها المهم عَالِهَ أَلَهُمُ عَالِهَ أَلَى الأعراف: ١٣٨]». رواه الترمذي ١٨٠، وقال: هذا حديث حسن صحيح. ورواه الإمام أحمد ١٨٩٧، وابن أبي عاصم في السنة ٢١، وصححه الألباني.

حنين: موضع بين الطائف ومكة، وقعت فيه الغزوة المشهورة، وكانت بعد فتح مكة.

حدثاء عهد بكفر: أي أنهم أسلموا قريبا. وفي رواية ابن أبي عاصم: (وكانوا أسلموا يوم الفتح)

سدرة: شجرة سدر، وهو النبق. وفي رواية الإمام أحمد: (فمررنا بسدرة خضراء عظيمة)

وينوطون بها أسلحتهم: أي يعلقونها بها.

ذات أنواط: أي ذات تعاليق، من النوط وهو التعليق. يعلقون بها أسلحتهم للتبرك بها.

ففي هذا الحديث أن هناك من كان يعبد الأشجار كما فعل هؤلاء المشركين حيث كانوا يعكفون على هذه الشجرة ويتبركون بها، والعكوف هو البقاء عندها مدة تقرباً إليها.

وفيه خطر الجهل بالتوحيد وما يضاده من الشرك فإن الجاهل بذلك قد يقع في الشرك من حيث لا يشعر.

وفيه خطر التشبه بالمشركين وأنه قد يؤدي بصاحبه إلى الشرك.

وفيه أن فضلاء الناس قد يقعون في الشرك أو يستحسنونه وهم لا يشعرون كما وقع من الصحابة رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُمُ حديثي العهد بالكفر.

وفيه أن المرء إذا قال كلمة الكفر غير عالم بكونها كفراً ولا قاصداً لذلك أنه لا يكفر.

وهـؤلاء الصحابة رَضَالِلَهُ عَنْهُم لم يقع منهم الشرك لأنهم انتهـوا بمجرد ما نهاهم النبي عَلَيْلَةً.



#### (القاعدة الرابعة:

أن مشركي زماننا أغلظ شركًا من الأولين، لأن الأولين يشركون في الرخاء ويخلصون في السدة والدليل قوله ويخلصون في الشدة ومشركو زماننا شركهم دائم في الرخاء والشدة والدليل قوله تعالى: ﴿فَإِذَا رَكِبُواْ فِي ٱلْفُلُكِ دَعَواْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا خَجَّنْهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ ﴾ [العنكبوت: ٦٥]).

أي أن المشركين في زمان الشيخ رَحْمَهُ اللّهُ تَعَالَى بل وإلى زماننا هذا، الذين يصرفون شيئاً من العبادة لغير الله تعالى كالصالحين من المقبورين وغيرهم هم أعظم شركاً وأشد كفراً من المشركين الأولين، أي المعاصرين للرسول عَيْنِهُ، لأن الأولين كانوا يشركون في حال الرخاء فقط، وأما في الشدة فقد كانوا يخلصون الدعاء لله تعالى، ويعلمون أنه لا ينجيهم غيره، وأن آلهتهم لا تغني عنهم شيئاً، كما في الآية التي ذكر المؤلف رَحْمَهُ اللّهُ تَعَالَى، وكما في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَّ كُمُ الضُّرُ فِي الْبَحْرِ ضَلَّ مَن تَدُعُونَ إِلّا إِيّاهُ فَلَمّا نَجَدكُمُ إِلَى اللّهِ الإسراء: ٢٧].

وكون المشركين يخلصون في حال الشدة، هذا باعتبار أنهم لم يشركوا مع الله غيره في دعائهم، وإلا فهذا الإخلاص لا ينفعهم، لأنهم باقون على شركهم حال الرخاء، لم يتوبوا منه، والإخلاص مع الشرك في الألوهية لا ينفع صاحبه كما في قول على: ﴿وَقَدِمُنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلَنَهُ هَبَاءَ مَنْ وَرَا ﴾ [الفرقان: ٢٣].

أما مشركو زماننا فيشركون في الرخاء والشدة كما هو الحال عند قبر الحسين وقبر السيدة زينب وقبر البدوي وغيرهم.

وفي هذه القاعدة أن الشرك ولو كان يقع من صاحبه في الرخاء فقط دون

الشدة فإنه يحكم عليه بالشرك، ولا يلزم أن يشرك في جميع الأحوال والأزمنة ليطلق عليه لفظ الشرك.

وفيها أن الشرك بعضه أعظم من بعض، فشرك المتأخرين من أهل زماننا أعظم من شرك الأولين، ومن الوقائع لذلك عند المتأخرين، ما جاء في رحلة الصديق إلى البلد العتيق ص ١٦٤، للشيخ صديق حسن خان القنوجي رحمة ألسّه تعالى، وهو من علماء الهند، فقد ذكر أن من العجائب أنهم لما كانوا في السفينة في سفرهم للحج كان الملاحون إذا خافوا على المركب هتفوا باسم الشيخ عيدروس وغيره من المخلوقين مستغيثين ومستعينين به، ولم يكونوا يذكرون الله أبداً، قال: وكنت إذا سمعتهم ينادون غير الله خفت على المركب خوفاً عظيماً من الهلاك، ثم ذكر حال المشركين من الإخلاص في الشدة، وهؤلاء الذين يسمون أنفسهم مسلمين يدعون في الشدة غير الله تعالى، وكان حجه سنة ١٢٨٥هـ.

وما ذكره المؤلف رَحْمَهُ أُللَّهُ تَعَالَى في هذه القاعدة هو أحد وجوه كون هؤلاء المشركين في زماننا أشد شركاً من الأولين،

وهناك وجوه أخرى، ذكرها بعض أهل العلم، منها:

١-أن المشركين الأولين يشركون مع الله أناساً صالحين، كما هو الحال مشلاً في (اللات) رجل صالح كان يلت السويق (١) للحاج، أما المشركون في هذه الأمة فيشركون مع الله تعالى أناساً صالحين وغير صالحين كما هو الحال في أحمد البدوي فهو من أعظم الآلهة التي تعبد من دون الله بمصر، وهو ممن لا يعرف له أصل و لا فضل و لا علم و لا عبادة، كما قال الشيخ عبد الرحمن بن

<sup>(</sup>١) السويق: هو عبارة عن الشعير يحمَّص، ثم يُطحن، ثم يخلط بتمر أو شبهه، ثم يؤكل. ينظر: القول المفيد على كتاب التوحيد ١/ ٤٢٦.

حسن رَحْمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَى (١)، وابن عربي الصوفي صاحب وحدة الوجود، الذي كفَّره جماعة من العلماء، فله ضريح بالشام، يقصد ويعبد من دون الله تعالى.

٢-أن كفار قريش قد أقروا بالربوبية دون الألوهية، وبعض مشركي هذه
الأمة جمعوا بين الشرك في الربوبية والألوهية كما هو الحال عند غلاة الصوفية
وبعض عباد القبور فيعتقدون أن آلهتهم لها التصرف في الكون وتعلم الغيب.

٣-أن كفار قريش يعلمون معنى لا إله إلا الله ولهذا لم ينطقوا بها، ومشركو هذه الأمة لا يعلمون معناها الصحيح، ولذا فسرها كثير منهم بالربوبية.

٤-أن كفار قريش لا ينكرون من الأسماء والصفات إلا اسم الرحمن خاصة كما ذكره الشيخ سليمان بن عبد الله رحمهما الله تعالى (٢)، أما المشركون في هذه الأزمنة فمنهم من ينكر الأسماء والصفات كلها كغلاة الجهمية.

والله أعلم، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين.



<sup>(</sup>١) ينظر: قرة عيون الموحدين ص١٠٦، وينظر كلام الشيخ محمد حامد الفقهي عن البدوي في تحقيقه لفتح المجيد للشيخ عبد الرحمن بن حسن ص١٦٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تيسير العزيز الحميد ص١٩.

